

# بِرْسَ التَّنْوِير

نَقْدُ شَهَادَتِهِ وَأَكْذِبُوا بَيْهُ

أَيْلَالُ رَشِيدٍ

حَوْلَ الْبَخَارِيِّ وَصَدِيقِهِ

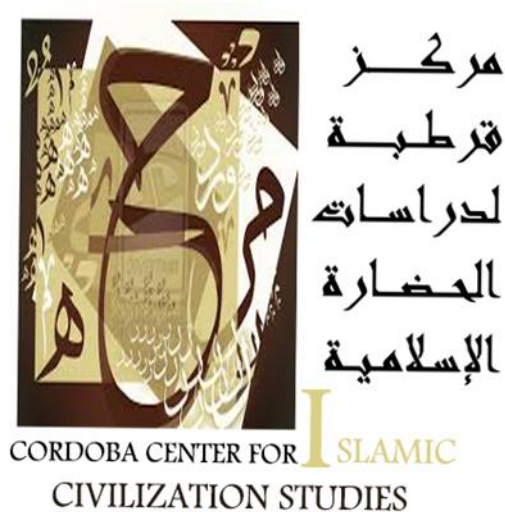
اسْطُورَةٌ

عبد الحميد بن محمد المير

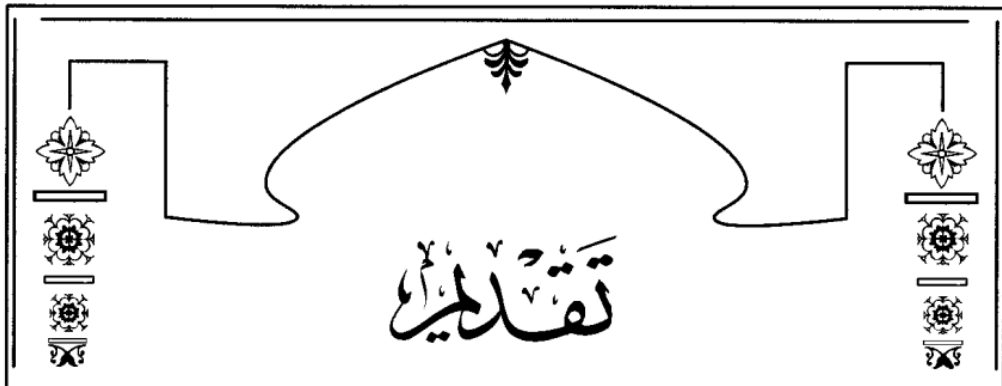
# بُؤْسُ التَّنْوِيرِ

عبد الحميد بن محمد المير

الإصدار الأول . 2018







بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله وحده و الصلاة و السلام على سيدنا محمد صلى الله عليه و سلم ، و على آله و  
صحابه .

و بعد

فلا زالت السنة النبوية محفوظة منذ نطق بها النبي الأكرم ، و سمعها الصحابة و عوتها حفظا  
و فهمها و فقها و عملا . ثم بلغوها إلى من جاء بعدهم من التابعين ، و بلغها التابعون إلى  
أتباعهم و هلم جرا ..

و إشتهرت في القرن الأول صحائف و أجزاء مكتوبة ، تلا ذلك مرحلة الجمع و التدوين و  
التصنيف و ظهور الموسوعات الحديثية . على أيدي كبار العلماء المحدثين كابن شهاب  
الزهري و مالك و الثوري و أحمد و طبقتهم .

ثم هيأ الله النابغة الإمام البخاري الذي قام بمهمة جمع و انتقاء صحيح الحديث النبوي ،  
 فألف جامعه الصحيح الذي إمتاز بحسن التبويب و الإيراد و الإنقاء . فحدث به في بلدان  
كثيرة أزيد من عشرين سنة ، و فحصه خلال هذه المدة و بعدها كبار النقاد ، فلم يجدوا فيه  
مغماً يغض من قيمته و شأنه إلا أحاديث قليلة ، أجاب عنها العلماء . مما زاد الجامع  
الصحيح قوة و صحة لتلقى علماء الأمة له بالقبول و التسلیم .

و قد حاول أعداء السنة قديماً تهوي حجية السنة و اسقاطها ، فطعنوا في رواتها و حملتها ، و على رأسهم إمام الطائفة و أميرها محمد بن إسماعيل البخاري . فشنوا عليه حروباً قذرة هوجاء طعناً في شخصه و في كتابه .

و لم تكن بلاد المغرب الأقصى بمعزل عن هذه الحرب ، فقد نبتت نابتة سوء ، لم يعرفوا من قبل بعلم و لا بحث و لا مشاركة ، و ليس لهم في العلم الشرعي نصيب . قدموا أنفسهم كأصحاب الفكر المستثير الحداثي العقلاني .

و من هؤلاء صحفي مغمور جمع مادة كتابه من الأنترنيت كحاطب ليل ، فملاً صفحاته طعناً في البخاري و صحيحه . متبعاً أنه أسقط أسطورة البخاري من برجها العالي الذي وضعه فيه الشیوخ حتى يتسرى لهم إختراع و تأليف الأحاديث ثم نسبتها للنبي . مل جعله يحكم بالكذب على أحاديث الصحيح بدعوى مخالفتها للقرآن و العلم و إساءتها للنبي .

ثم خلص أن كتاب "الجامع الصحيح" ليس من تأليف البخاري و أنه كتاب لقيط ..

و قد هب جمع من العلماء و الأساتذة الأفضل للدفاع عن البخاري و جامعه ، و رد شبهات و أكذوبات أيام ، و كتبوا جملة من الردود العلمية يكمل بعضها بعضاً . و في هذا السياق جاء كتابنا ليسد بعض الثغرات ، و ينسف شبه أيام ، و يكشف جهالاته الفاضحات .

و الله من وراء القصد .

عبد الحميد بن محمد المير

# مقدمات ...

العقل و النص

ما هو العقل الصريح الذي يريد الحداثيون

باحث مبتدئ .. و مئات الأحاديث المنتقدة

هل فعلا جهد سنوات أم سرقة لجهود الغير ؟

عقلانيون أم راونديون جدد ؟

## بين العقل و النص

قال أيال : " يعيش العالم الإسلامي اليوم ، حركة غير مسبوقة في انتقاد التراث الديني ، تناولت جميع المرويات المنسوبة للرسول الكريم ، بالمناقشة والتحقيق ، على أوسع نطاق . لما حملته هاته المرويات من تناقضات ، وخرافات ، ومعارضة لمقتضيات المنطق والعقل ، ومعارضتها أيضاً لصريح النصوص القرآنية ، في الكثير من المضامين . بل إن النقاش انتقل من الوسط الفكري ، الذي يضم العديد من المثقفين و الباحثين ، إلى الوسط الديني أيضاً داخل بعض المؤسسات ذات الطابع الديني . حيث تخرج من هاته المؤسسات فقهاء ومحدثون -من الأزهر مثلاً- بدأوا ينافقون هاته المرويات و يمحضونها، و يأخذون منها و يدعون و يتقدون ، فتم التعامل مع هاته النصوص ، على أساس أنها نصوص تاريخية ، لا قدسيّة لها ، و شرع هؤلاء في تحيصها بنفس الأليات العلمية و العقلانية التي يتم بها مناقشة و تحيص النصوص التاريخية .

و مما ساعد على هاته الحركة الفكرية بخصوص انتقاد التراث الديني، ما يعيشه العالم اليوم من ثورة علمية غير مسبوقة أيضاً، جعلت العقل البشري يتبوأ مكانة السيادة والريادة في جميع المجالات، فاتحا مستقبل البشرية جماء، على آفاق واسعة من التقدم المذهل في شتى ميادين الحياة ، بل إن تقدم الوسائل والوسائل والتكنولوجيا العلمية مكنت البشرية من التعرف على الماضي في كلياته، وحتى السحيق منه، وكأنها تعيش تلك العصور البائدة، كما ساعدت تلك الوسائل على التتحقق من مصداقية الروايات التاريخية، و الأعمال المنجزة في هذا الصدد قبل قرون.

ومن الكتب التراثية التي لقيت انتقاداً كبيراً منذ تأليفها كتاب «الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه» الشهير بالجامع الصحيح أو صحيح البخاري ، حيث أنجزت العديد من الدراسات والبحوث والتحقيقـات التي تناولته بالانتقاد، لإبراز الأحاديث والآثار الواردة فيه، سيمـا الأحاديث المناقضة للعقل والعلم والقرآن، والأحاديث المنحولة والمـاؤذـة من الإـسرائيلـيات، وغيرها من البحـوث التي سـار معـها «صـحيح البـخارـي» من أكثر الكـتب إـثـارة للـجدـل على مـرـّ التـارـيخ الإـسـلامـي.<sup>1</sup>

سلك أيلال مسلك المتـبـحـج بـسلـطـة العـقـل عـلـى النـقل، إـذ "الـعـقـل" عـنـه "الـحـكـمـ" الفـضـل " في فـهـمـ الـحـدـيـثـ النـبـويـ، فـما خـالـفـ "الـعـقـل" منـ الـحـدـيـثـ وـلـمـ يـفـهـمـهـ فـهـوـ "خـرـافـةـ" وـ "أـسـطـورـةـ" وـ "أـكـذـوبـةـ" وـ "إـسـرـايـلـيـةـ" .. وـ غالـيـ نـاـشـرـ كـتـابـ الأـسـطـورـةـ في صـ12ـ إنـ كـتـابـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ نـهاـيـةـ الأـسـطـورـةـ كـتـابـ العـقـلـ!!!

الـعـقـلـ المـفـصـولـ:

وأـحـبـ أـقـولـ، قـبـلـ مـنـاقـشـةـ هـذـهـ مـسـالـكـ فيـ الطـعـنـ، أـنـ مـاـ أـحـسـ بـهـ هـؤـلـاءـ الطـاعـنـونـ عـنـدـ التـعـرـفـ عـلـىـ أـحـادـيـثـ صـحـيـحـةـ مشـكـلـةـ فيـ الفـهـمـ، مـنـ حـيـرـةـ وـتـعـارـضـ، لـيـسـ خـاصـاـ بـهـمـ فـقـطـ، بلـ أـحـسـ بـذـلـكـ غـيـرـ الطـاعـنـينـ أـيـضاـ، لـكـنـهـ لـمـ يـطـعـنـواـ، فـمـاـ السـرـ فيـ ذـلـكـ؟

هـلـ يـكـونـ السـبـبـ هوـ قـوـةـ عـقـولـ الطـاعـنـينـ وـضـعـفـهـاـ عـنـدـ غـيـرـهـمـ؟ـ وـإـذـاـ كـانـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ، فـهـلـ يـعـنيـ أـنـ قـوـةـ الـعـقـلـ تـقـاسـ باـكـنـشـافـ التـعـارـضـ فـقـطـ، فـيـكـونـغـيـرـ الطـاعـنـ إـذـنـ، أـحـدـ شـخـصـيـنـ: إـمـاـ عـاجـزـ عـنـ إـدـراكـ التـعـارـضـ، وـإـمـاـ مـدـركـ لـهـ وـلـكـنـهـ سـاـكـتـ

## بين العقل و النص

عنه على مضض. والافتراض الثاني باطل - أي سكوتة على مضض - لأن واقع غير الطاعنين، شاهد بأنهم لم يسكنوا عنه، بل خاضوا فيه وأجابوا عنه بما يرفعه.

إذن، فليست قوة العقل خاصة بالطاعن، فما السر إذن؟

هل يكون السبب هو أن عقل غير الطاعن متهافت، أي يقبل الشيء وما يعارضه، وإذا كان الأمر كذلك، فهل يعني أن دعوى القدرة على الجمع بين المتعارضين في آن واحد، ضيق في العقل وتلبس بالوهم، فيكون الطاعن إذن، أحد شخصين: إما عاجز عن تصور إمكانات الجمع بين المتعارضين ظاهرا، وإما مستقيم العقل واسعه. والافتراض الثاني باطل، أي كونه واسع العقل، لأن واقع الطاعنين، شاهد بأنهم أضيق خاطرا وأعجل تفكيرا، من فتح إمكانات التأمل إلى مداها، حتى يأتلف في العقل ما يوحى ظاهره بالاختلاف.

نحن إذن بين أطروحتين: فما الأدلة على قوة العقل واستقامته؟ هل قدرته على النفي أو على الإثبات، عند تشابك الحقائق؟ أي هل يكون أقوى، حينما يقف حكما بين أمرين، فيقضي لأحدهما على الآخر، فيكون نفي المضي عليه، هو نفس التعقل . أو هل يكون أقوى، حينما يقضي للكل الأمرين بما يستحقه كل منهما، فيكون إثباهما معا، هو نفس تعقله؟ وبمعنى آخر، هل فعل التعقل أصلق بالنفي الذي يشبه الهدم، أو أصلق بالإثبات الذي يشبه البناء؟

حينما نراجع الكتب المصنفة في مشكل القراءان ومختلف الحديث، وقد بدأ التصنيف فيها منذ أكثر من اثنين عشر قرنا، نقف على القدرة البنائية الهائلة، في التوفيق بين ما يبدو متعارضا من النصوص، أو متعارضا مع دعوى العقل، بما يدل

على أن أولى الأطروحتين بالاعتبار عند المسلمين، هي الأطروحة الثانية، أي تبع  
سائر الإمكانيات العقلية في اعتبار المعارف والحقائق، بما يضع كل حقيقة في  
موضعها، فلا يُنفي منها إلا ما لا سبيل لإثباته مطلقاً، وهو المستحيل الحقيقى كما  
هو معلوم في المنطق.

وهذه الأطروحة ذاتها، هي التي كانت حافزاً لتطوير سائر العلوم. ألم يستقر في  
المنطق الأرسطي مبدأ الثالث المرفوع ومبدأ التناقض، حتى كان القبول بأحد  
المبدئين، قبولاً بالحمق والجبن، إلى أن أتيح للعقل أن يوسع من مداركه، ويخرج من  
قبضة هذا المنطق، فصار القول بإثبات الثالث المرفوع، وبافتراض أن الكل ليس  
أكبر من الجزء، في حيز عقلي أرحب من حيز العقل الأرسطي، أولى بالتعقل من لا  
يزال يجذب الثورة العلمية إلى الوراء، ويتصر للمنطق الأرسطي العقيم. أو كما فعل  
بني إسرائيل حين قالوا لموسى عليه السلام: (لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرًا)،  
فحصروا الموجود في المحسوس، وأراحوا أنفسهم من تعب التفكير.

إذا علمنا أن المسلمين حرکوا المنطق إلى الأمام، وابتكرموا فيه أبحاثاً غير مسبوقة،  
وقل مثل ذلك عن الرياضيات والطب والفلك وغيرها، فإن ذلك راجع إلى تبني  
الأطروحة الأمثل في تصور قدرات العقل الممكنة، وليس هذا التبني، إلا ثمرة من  
ثمرات الممارسة العقلية، في فك التعارض الظاهر بين نصوص الوحي المعصوم.

ولهذا فإن قيل: لم ورد في الوحي ما يوهم التعارض بين أجزائه؟ قلنا: أقل ما في ذلك  
من الحكمة، بيان فضل العلماء على العامة، وتمرين العقل على استثمار كل  
إمكاناته المخلوقة فيه. ولئن سلمنا للطاعنين في الحديث الصحيح، كون بعضه مخالفًا  
للعقل أو للقرآن، فما قولهم في متشابه القرآن نفسه؟ هل نزيله من القرآن أو

ماذا ؟ فإن قيل لا نقول بإزالته، بل نفهمه في سياق محكمه. قلنا: وكذلك نقول في السنة، لا نطعن في متباينها، بل نفهمه في سياق محكمها.<sup>1</sup>

**ما هو العقل الصريح الذي يريد الحداثيون ؟ وما حدوده، وما مدى الاتفاق عليه؟**

قد أجاب العلامة السباعي عن هذا التساؤل في معرض مناقشته لشبهه و دعوى أبي رية ، و نقله لنفاسته ، قال رحمة الله : " لكن كان يريد من العقل الصريح ما يقبله العقل من بديهيات الأمور، فهذا أمر واقع في تاريخ السنة، فقد وضع أئمة النقد من علماء الحديث علامات لمعرفة الحديث الموضوع، منها: «أن يكون متنه مخالفًا لبداهة العقول وللمقطوع به من الدين أو التاريخ أو الطب أو غير ذلك» وعلى هذا نفوا آلاًافا من الأحاديث وحكموا عليها بالوضع.

ولكن كان يريد غير هذا مما يستغربه «العقل»، فإن «استغراب» العقل شيئاً أمر نسيبي يتبع الثقافة والبيئة وغير ذلك مما لا يضبطه ضابط ولا يحدده مقياس. وكثيراً ما يكون الشيء مستغرباً عند إنسان، طبيعياً عند إنسان آخر ولا يزال الذين سمعوا بالسيارة في بلادنا، واستغربوها قبل أن يروها، لأنها تسير من غير خيول تقودها، في حين كانت عند الغربيين أمراً مألوفاً عادياً. والبدوي في الصحراء كان «يستغرب» ما يقولونه عن المذيع «الراديو» في المدن، ويعده كذبة من أكاذيب الحضريين. فلما سمع الراديو لأول مرة ظن أن «الشيطان» هو الذي يتكلم فيه، كما يظن الطفل أن الذي يتكلم إنسان ثاو فيه.

---

<sup>1</sup> د. محمد السائح : صحيح البخاري وبؤس الطاعنين

الإثنين، 13 تشرين 2/نوفمبر 2017

<https://www.alislah.ma>

ومن المقرر في الإسلام أنه ليس فيه «ما يرفضه» العقل ويحكم باستحالته، ولكن فيه - كما في كل دين سماوي - أمور قد «يستغربها» العقل ولا يستطيع أن يتصورها، كأمور النبوات والحضر والنشر، والجنة والنار. وشأن المسلم إذا سمع خبراً ما، أن يرفض ما يرفضه العقل، ويتألم فيما «يستغربه» حتى يتيقن من صدقه أو كذبه. وطريق التيقن (أو العلم) في الإسلام أحد أمور ثلاثة:

1 - إما الخبر الصادق الذي يتيقن السامع من صدق مخبره، كأخبار الله في كتبه وأخبار الأنبياء.

2 - وإما التجربة المشاهدة بعد التأكد من سلامة التجربة فيما يقع تحت التجربة والاختبار.

3 - وإما حكم العقل فيما ليس فيه خبر صحيح ولا تجربة مشاهدة.

ومن إعجاز القرآن أنه وضع هذه القواعد الثلاثة لتحقق «العلم» أو اليقين، في هذه الآية الكريمة: {ولَا تَقْفَ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً}. و من تمام الإعجاز في هذه الآية أنها جاءت مرتبة هكذا: الخبر الصادق (السمع) ثم التجربة (البصر) ثم المحاكمة العقلية (الفؤاد) على أنها هي (العناصر) الثلاثة التي ينشأ عنها كل علم، ولن تجد في الحياة «علمًا» لا ينشأ من عنصر هذه العناصر.

والقرآن يعتبر أن ما يقوم على غير هذه العناصر، لا يسمى «علمًا» بل هو إما الظن «غلبة احتمال الشيء»، وإما الوهم والخيال.

ونصوص الشريعة، ما كان منها من أصول العقيدة فلا بد فيها من العلم وهو «التيقن الجازم المطابق للواقع عن دليل» كالإيمان بالله وصفاته، والنبوات والأنبياء، والملائكة، والجنة والنار.

وما كان منها، من فروع الشريعة (الأحكام العملية) فيكتفي فيها الظن، لأن اشتراط

## بين العقل و النص

العلم فيها غير متحقق في كثير منها، وهذا مسلم به لدى الدارسين للشريعة وعلومها.

والأحاديث التي صححتها علماؤنا - رحمهم الله - ليس فيها ما يرفضه العقل أو يحيله لأنها إما أن تتعلق بأمور العقيدة، وهذه يجب أن تتفق مع القرآن، وقد قلنا بأننا نقطع أن ليس في القرآن شيء يحكم العقل بفساده أو بطلانه أو استحالته، وإنما أن تتعلق بالأحكام الشرعية من عبادات ومعاملات وآداب وغيرها، وليس في حديث من هذه الأحاديث التي صححتها علماؤنا ما يرفضه العقل أو يحكم باستحالته، وإنما أن تكون أخبارا عن الأمم الماضية أو أخبارا عن عالم الغيب مما لا يقع تحت النظر كشئون السماوات والجسر والجنة والنار، وهذه ليس فيها ما يحكم العقل ببطلانه، وقد يكون فيها ما لا يدركه العقل فيستغريه.

فإذا جاءت عن طريق ثابت يفيد القطع فيجب اعتقادها، وإن جاءت عن طريق يفيد غلبة الظن فليس من شأن المسلم أن ييادر إلى تكذيبها.

وبهذا نرى أن فريقاً كبيراً من الناس لا يفرقون بين ما يرفضه العقل، وبين ما يستغريه، فيساوون بينهما في سرعة الإنكار والتکذیب، مع أن حكم العقل فيما يرفضه، ناشئ من استحالته، وحكم العقل فيما يستغريه، ناشئ من «عدم القدرة على تصوريه» وفرق كبير بين ما يستحيل وبين ما لا يدرك.

على أننا نرى من الاستقراء التاريخي، وتتابع التطور العلمي والفكري، أن كثيراً مما كان غامضاً على العقول أصبح مفهوماً واضحاً، بل إن كثيراً مما كان يعتبر حقيقة من الحقائق أصبح خرافة من الخرافات، وما كان مستحيلاً بالأمس أصبح اليوم واقعاً. ولا تحوجنا الأمثلة لذلك، فنحن نعيش في عصر استطاع فيه الإنسان أن

يكشف القمر بصواريخه. وهو الآن يستعد للنزول فيه وفي غيره من الكواكب، ولو أن إنسانا فكر في مثل هذا في القرون الوسطى أو منذ مائة سنة لعد من المجانين. والذين ينادون بتحكيم العقل في صحة الحديث أو كذبه، لا نراهم يفرقون بين المستحيل، وبين «المستغرب» فييادرون إلى تكذيب كل ما ييدو غريبا في عقولهم. وهذا تھور طائش ناتج من اغترارهم بعقولهم من جهة، ومن اغترارهم بسلطان العقل، ومدى صحة حكمه فيما لا يقع تحت سلطانه من جهة أخرى. ونحن نرى أن أكثر ما يستندون إليه في تكذيب ما صححه الجمهور، إنما هي أحاديث تتعلق، إما بأخبار الأمم الماضية، وإما بالأمور الغيبية.

وخذ لذلك مثلاً مما ذكره «أبو رية»، نموذجاً لبعض ما رواه أبو هريرة ليؤكد دعواه كذب أبي هريرة في الحديث، ونسبته ما أخذه من الإسرائييليات إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : أخرج "مسلم" عن أبي هريرة، عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - «إن في الجنة لشجرة يسير الراكب في ظلها مائة سنة». هذا ما استغرقه، بل مما ادعى «ضمنا» كذبه، لأنه من روایة أبي هريرة عن الرسول، وقد كان أبو هريرة - في زعمه - ينسب ما سمعه من كعب إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - .

ولك أن تسأل أبا رية: ما وجه الغرابة في هذا الحديث؟ لأنه ذكر أن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مائة سنة؟ أليست الجنة من أمور الغيب؟ هل استطاع أن يعرف ما فيها، إلا مما عرفنا الله ورسوله إياه؟ أليس في عالم الشهادة ما استطاع العلم أن يكشف من عظمته، واتساعه ما لا يكاد يتصوره العقل؟ ألا يحدثنا علماء الفلك الآن عن كبر حجم الشمس بالنسبة إلى أرضنا أكثر من مليون مرة،

## بين العقل و النص

والشمس إحدى ملايين الشموس التي تكبر سبعين الملايين؟ ألا يجدها  
هؤلاء العلماء عن شموم في هذا الفضاء الرحيب، لم يصل إلى الأرض نورها حتى  
الآن منذ مليون أو أكثر من السنوات الضوئية؟ أيصدق العقل مثل هذه الأمور  
العلمية التي يكشف عنها العلماء في هذا العصر، لولا أنها مما يذيعه أولئك العلماء؟  
فيما عجبا كيف يصدق «أبي رية» أن يعرف العلماء سعة هذا الكون العجيب إلى  
حد لا يصل إليه خيال أكبر عقل إنساني على وجه الأرض؟ ثم هو لا يصدق أن  
الرسول - صلى الله عليه وسلم - المتصل بوحي السماء، المستمد علمه من علم الله  
خالق هذا الكون العجيب - يقول: «إن في الجنة لشجرة يسير الراكب في ظلها  
مائة سنة»؟.

وما هي هذه السنون المائة بجانب هذه الملايين من السنين الضوئية؟!  
ليست المشكلة مع «أبي رية» وأضرابه مشكلة استعمال العقل أو تركه، ولا هي  
مشكلة تأليه العقل المخلوق، أو عبوديته للخالق؟ إن هؤلاء «الأحرار»، «العابقة»  
في الشريعة يريدون أن «يؤلهوا» عقولهم معها،

وخذ لذلك مثلا آخر مما أنكره على أبي هريرة، وقد رواه "البخاري"، و"مسلم":  
«تحاجت الجنة والنار، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجررين، وقالت الجنة: ما  
لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم؟، قال الله تبارك وتعالى للجنة: أنت رحمة  
أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنار: إنما أنت عذابي أذعب بك من أشاء  
من عبادي، ولكل واحدة منهم ملؤها، فأما النار: فلا تمتلي حتى يضع رجله  
فتقول: قط قط، فهنا لك تمتلي ويرى بعضها إلى بعض» .  
ونحن لا ندرى ما وجه الاستنكار لهذا الحديث؟

إن كان وجه الإنكار، هو أن الله يضع «رجله» ففي القرآن جاء إثبات اليد، والوجه، والعين، والجحىء وغير ذلك لله تعالى، ومذاهب العلماء معروفة في مثل هذه الألفاظ، فالسلف يقولون بها من غير تأويل مع تنزيه الله عن مشابهته للبشر في شيء ما، والخلف يذهبون إلى تأويل اليد بالقدرة مثلاً، تمثياً مع مبدأ تنزيه الله عن مشابهة البشر، وهو المبدأ الذي يسلم به الجميع. مما يقال في القرآن يقال مثله في الحديث.

وإن كان الاستنكار لتكلم الجنة والنار، فقد جاء في القرآن أن الله قال للسموات والأرض: {أَتَيْنَا طَوْعًا أَوْ كَرِهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعَيْنِ} <sup>1</sup>. وإن كان وجه الإنكار، أو «الاستغراب» أن يأتي الله إلى النار، فإن القرآن أثبت الجحىء، يوم القيمة بقوله: {وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلِكُ صَفَا صَفَا} <sup>2</sup>. وفي القرآن الكريم أيضاً: {يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلْ امْتَلَأَتْ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مُزِيدٍ} <sup>3</sup>. وبالجملة، فإن تحكيم العقل في مسألة الألوهية، وصفاتها من سخافة العقل نفسه، ولا تؤدي عند هؤلاء المغتربين بعقولهم، إلا إلى الإلحاد غالباً، فخير للعقل أن يفكر فيما يستطيع التفكير فيه، وإذا كان العقل لا يزال عاجزاً عن معرفة سر الحياة في الإنسان نفسه، وعن الإحاطة بجزء كحبة الرمل من صحراء هذا الكون العجيب، فكيف يستطيع أن يعلم حقيقة خالق هذا الكون كله؟ أترى تستطيع النملة التي تدب في سفح جبال هملايا أن تخيط بارتفاع هذه الجبال وسعتها وقطرها؟ رضي الله عن الشاعر أحمد الصافي النجفي، حين يقول فيما سمعته منه: يعترض العقل على خالق \* ... \* ... من بعض مخلوقاته العقل

<sup>1</sup> [سورة فصلت، الآية: 11].

<sup>2</sup> [سورة الفجر، الآية: 22].

<sup>3</sup> [سورة ق، الآية: 30].

## بين العقل و النص

وللنظر إلى المسألة من ناحية أخرى : لنفرض أن تحكيم العقل في الأحاديث هو الصواب، فنحن نسأل: أي عقل هذا الذي تريدون أن تحكموه؟  
أعقل الفلسفه؟ إنهم مختلفون، وما من متأخر منهم إلا وهو ينقض قول من سبقة.  
أعقل الأدباء؟ إنه ليس من شأنهم، فإن عناناتهم - عفا الله عنهم - بالنواذر  
والحكايات.

أعقل علماء الطب، أو الهندسة، أو الرياضيات؟ ما لهم ولهذا؟  
أعقل المحدثين؟ إنه لم يعجبكم، بل إنكم تتهمنوهم بالغباء والبساطة.  
أعقل الفقهاء؟؟ إنهم مذاهب متعددة، وعقليتهم - في رأيكم - كعقلية المحدثين.  
أعقل الملحدين؟ إنهم يريدون أن إيمانكم بوجود الله، جهل منكم وخرافة.  
أعقل المؤمنين بوجود الله؟ تعالوا نر طائفهم:  
إن منهم: من يرى أن الله يحل في إنسان فيصبح إلهًا!  
ومنهم: من يرى أن روح الله تتقمص في جسد، فيكون إلهًا!  
ومنهم: من يرى أن الله وملائكته في وحدة كاملة!  
ومنهم: من يرى أن الله ذو ثلاثة أقانيم في ذات واحدة!  
ومنهم: من يرى البقر وال فأر والقرد يجب أن يتوجه إليها بالعبادة!  
ستقولون: إننا نريد تحكيم عقل المؤمنين بإله واحد في دين الإسلام.  
فنحن نسألكم: عقل أي مذهب من مذاهبهم تترتضون؟

أعقل أهل السنة والجماعة؟ هذا لا يرضي الشيعة، ولا المعتزلة.  
أم عقل الشيعة؟ هذا لا يرضي أهل السنة، ولا الخوارج.  
أم عقل المعتزلة؟ إنه لا يرضى جمهور طوائف المسلمين!

## فأي عقل ترتضون؟

سيقول أبو رية: «إنني أرتضي عقل المعتزلة، لأنهم أصحاب العقول الصريحة» ونحن سنعرض على أبي رية مثلاً لما رفضه عقل المعتزلة من حديث: يحكي ابن قتيبة في كتابه "تاویل مختلف الحديث" أن ما رده المعتزلة حديث «إن رسول الله - صلی الله عليه وسلم - توفي ودرعه مرهونة عند يهودي بأصوات من شعير» فقد قالوا فيه بأنه حديث يكذبه النظر (1) (أي النظر العقلي) ثم شرح ابن قتيبة رأيهما هذا بما تستطيع الرد عليه ب AIS الرد وأقربه إلى العقل والنظر ...

فما رأى «أبي رية» وأضرابه في إنكار عقل المعتزلة مثل هذا الحديث؟ على أن ابن قتيبة تتبع كل ما أنكرته عقولهم من الأحاديث، وأحاب عنها بأجوبة حالفه التوفيق في أكثرها. وللأحاديث التي نرى أنه لم يوفق في الإجابة عنها أجوبة للعلماء مقبولة معقولة، وإني سأضرب للقارئ مثلاً عن هذا النقاش الذي دار بين عقل ابن قتيبة «المحدث» وبين عقل فلان «المعتزمي».

قال ابن قتيبة:

قالوا (أي المعتزلة): حديث يفسد أوله آخره، رویتم عن النبي - صلی الله عليه وسلم - أنه قال: «إذا قام أحدكم من منامه فلا يغمض يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثا فإن أحدكم لا يدرى أين باتت يده» قالوا: وهذا الحديث جائز لولا قوله: «فإنه لا يدرى أين باتت يده» وما منا من أحد إلا وقد درى أن يده باتت حيث بات بدنها وحيث باتت رجله وأذنه وأنفه وسائر أعضائه، وأشد الأمور أن يكون مس بها فرجه في نومه، ولو أن رجلاً مس فرجه في يقظته، لما نقض ذلك من طهارتة، فكيف بأن يمسه وهو لا يعلم. والله لا يؤاخذ الناس بما لا يعلمون، فإن النائم قد يهجر (أي يهزمي) في نومه فيطلق ويُكفر ويُفترى، ثم لا يكون بشيء من ذلك مؤاخذا في أحكام الدنيا ولا في أحكام الآخرة.

فأجاب ابن قتيبة بقوله: « و نحن نقول: إن هذا النظار علم شيئاً و غابت عنه أشياء، أما علم أن كثيراً من أهل الفقه قد ذهبوا إلى أن الوضوء يجبر من مس الفرج في المنام وفي اليقظة بهذا الحديث وبالحديث الآخر " من مس فرجه فليتوضاً " وإن كنا نحن لا نذهب إلى ذلك، ونرى أن الوضوء الذي أمر به من مس فرجه، غسل اليد، لأن الفروج مخارج الحدث والنجاسات. إلى أن يقول: فإذا كان الوضوء من مس الفرج هو غسل اليدين تبين أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أمر المستيقظ من منامه أن يغسل يده قبل أن يدخلها الإناء لأنه لا يدرى أين باتت يده، يقول: لعله في منامه مس بها فرجه أو دبره .. وليس يؤمن أن يصيب يده شيء من النجاسات .. وخاص النائم بهذا، لأن النائم قد تقع يده على هذه الموضع وهو لا يشعر، فأما اليقظان فإنه إذا لمس شيئاً من هذه الموضع فأصاب يده منه أذى علم به ولم يذهب عليه فيغسلها قبل أن يدخلها في الإناء أو يأكل أو يصافح ». اهـ. هذا مثل العقل المعتزلي «الصرير» وعقل المحدث «الضعيف». وأزيد على ذلك أن مبادئ الصحة العامة يجعل عقل الطبيب في هذه المسألة يؤيد عقل المحدث، لا عقل المعتزلي.

وقصيرى القول أن أئمة الحديث وفقهاء المسلمين لم يلغوا عقوتهم عند تصحيح الأحاديث، وإنما أوقفوها عند الحد الذي يجب أن تقف عنده بحكم الشرع، وبحكم العقلاء غير «المغورين» بعقوتهم.<sup>1</sup>

## باحث مبتدئ .. و مئات الأحاديث المنشقة

---

### باحث مبتدئ .. و مئات الأحاديث المنشقة !!

قال أيلال : " وأنا كغيري من الباحثين توجهت في بداياتي إلى التنقيب في هاته الأحاديث المروية في صحيح البخاري ، فوجدت أن المئات منها تحمل بکوارث خطيرة، فمنها ما يسيء إلى مقام الألوهية، ومنها ما يسيء إلى مقام النبوة، منها ما يسيء إلى مقام الإنسان نفسه والمرأة على وجه الخصوص " . ص 8

إنه لمن المضحك المبكي أن يقتحم صحفي ميدانا ليس بميدانه ، و لا علما ليس من أهله ، دون تكوين علمي رصين ، يمكنه من الاحاطة بجميع جوانب الموضوع قيد الدراسة و البحث ، هذا أقل ما يتطلب من يريد التحدث في مسألة علمية ما ، فكيف بالخوض في علم دقيق لا يدخل غماره الا الفحول من العلماء .

ثم إن الباحث قد زعم أنه في بداياته تنقيبه قد وقف على المئات من الأحاديث التي تحمل بالکوارث ، فمن يصدق هذه الادعاءات الباطلة .. باحث في بداياته يقف على المئات !! لم يقل خمسة أو عشرة أو عشرون .. أو مئة ، بل مئات .. ثم أين هذه المئات المزعومة ؟ فالواجب الشرعي و العلمي يحتم عليه نشرها تنقية لصحيح البخاري منها و تحذيرا للأئمة من العمل بها . ثم عليه أن يبين لنا منهجه العلمي الذي توصل من خلاله إلى معرفة هذا الكم الهائل من الرويات التي تحمل بالکوارث ! هل طبق عليها منهجه علماء الحديث في دراسة اسانيد ومثون الرويات ، أم ابتكر منهاجا علميا حديثا استطاع من خلاله نقد هذه الرويات ؟ و هل عرض هذا المنهج على المختصين للإبداء رأيهما في مدى علميته ونجاعته ؟

لا نعلم شيئا من هذا كله الا احتکامه لعقله و ذوقه و سطوه على أبحاث الغير و نسبتها لنفسه .. مع ما تخلل ذلك من سوء لسانه و فحشه مع المخالف .. و ما تخلل ذلك من شتم و إطلاق للألقاب المنفرة و المحرقة لخصومه من قبيل : نizer العلماء بأنهم جعلوا من

## هل فعلاً جهد سنوات؟

صحيح البخاري : "كتاب فوق النقد ، و فوق العلم ، و فوق العقل ، بل فوق القرآن نفسه لدى معظم الشيوخ .."

لقد اصطدم جل من اطلع على مضمون الكتاب بهذه العبارة التي طرزاً بها ناشر الكتاب الغلاف : " و إن كان المؤلف لم يأت بشيء من عنده ، فإنه بذل جهداً مضينا في البحث و التنقيب ، الذي أخذ منه سنوات من الوقت " ، الأمر الذي دفع العديد منهم إلى التشكيك في مصداقية هذا الزعم .

قال الأستاذ يوسف سميرين : " صدقت بالشطر الأول من كلامهم أول ما طالعت الكتاب ، ولكن التساؤل تعلق بالشطر الثاني ، وهو الحديث عن جهد سنوات من البحث و التنقيب ، وهذا يصطدم بالمراجعة المذكورة في الكتاب و طريقة التوثيق ، مما يدفع إلى السؤال: هل هو جهد سنوات كما قيل في التقديم ؟ فإن كان هذا صحيحاً فهذا يعني أن شبكة الأنترنت عنده ضعيفة جداً ".<sup>1</sup>

أما الدكتور الكينوري فقد قال : لاحظت من قبل أن أسلوب الكتاب أسلوب ضعيف جداً، وقلت إن أسلوب صاحبه "ليس أسلوب كاتب متعرس فضلاً عن أن يكون أسلوب باحث". وكتبت أيضاً بأن ما سطره صاحبنا منقول من هنا وهناك وأن الأنترنت مليء بتلك الأمور التي يمكن أن تساعدك على "تأليف" كتاب ضخم عن البخاري وليس فقط كتاب بهذا الحجم. فقد كنت على يقين بأن الكتاب مسروق.

و حين عدتاليوم للقراءة سطعت أمامي هذه العبارة: " وقد أطال النفس في ذلك وقال ما هذه خلاصته". فقللت في نفسي: محال أن يكون هذا التعبير الأدبي الرافي لصاحب الكتاب، وأنا أرى أن مكتوبه مليء بالأخطاء وأن أسلوبه دون المستوى.<sup>2</sup>

و هذا شيء من مراجع و التي قد ينقل عنها صفحات كاملة و طريقة التوثيق :

<sup>1</sup> بيع الوهم تهافت طرح رشيد أيلال عن صحيح البخاري . القدس 2017 ص 9

<sup>2</sup> مقال : هذا بيان للناس

- ورد في موقع الألوكة تعليق على القصة من طرف أحد المعلقين<sup>1</sup>.
- سأنقل لكم مقالاً للكاتب المصري عبد الفتاح عساكر ب منتدى الواحات المصرية .<sup>2</sup>
- إسلام البغيري في مقالة على موقع اليوم السابع.<sup>3</sup>
- جاء في منتدى الأزهرى نقاً عن الشيخ محمد العماروى .<sup>4</sup>
- وجدت مقالة منشورة على منتدى السودان<sup>5</sup> ، و استغرق نقله للمقالة أكثر من 10 صفحات من الكتاب.<sup>6</sup>
- وقد يوثق من المكتبة الشاملة ، فيقول : " انتهى بنصه من مقدمة الفتح عن الموسوعة الشاملة "<sup>7</sup> ، و لا أعلم نوع المستعرض الذي عمل عليه !
- و يقتبس صفتين عن " عماد الحسن رحمه الله في مقالة له نشرها على صفحاته الفيسبوكية "<sup>8</sup>.
- من الصفحة 134 إلى الصفحة 144 كلها صفحات مسروقة من هذا الموقع  
[http://ahkam667.blogspot.com/2014/01/blogspost\\_7748.html](http://ahkam667.blogspot.com/2014/01/blogspost_7748.html)
- 
- الفصل المعنون: البخاري مجرح ومتروك الحديث. كلها مسروق من موقع مركز الأبحاث العقائدية الشيعي. وهذا رابطه ويمكن مقارنة ذلك بما ورد في مكتوب صديقنا حرفا /<http://www.aqaed.com/faq/3444>

هل فعلاً جهد سنوات ؟

<sup>1</sup> ص 104

<sup>2</sup> ص 123

<sup>3</sup> ص 159

<sup>4</sup> ص 131

<sup>5</sup> ص 133

<sup>6</sup> ص 144

<sup>7</sup> ص 97

<sup>8</sup> ص 45 . بيع الوهم ص 9-10

## هل فعلاً جهد سنوات؟

---

10- الفصل المعنون: بخاريات.

كله مسروق من موقع مختلفة، حول أحاديث تتعلق بمحاولة الرسول عليه الصلاة والسلام الانتحار، والرسول البذبيه، وهي فقرة مسروقة عن شريط سمعي لعدنان إبراهيم.

11- الفصل المعنون: النسخة الأصلية لصحيح البخاري.

مسروق كله، والجدول الذي فيه الفصل من الصفحة 165 إلى 168 مسروق من الموقع التالي

[http://www.ahlalhdeeth.com/.../archive/index.php/t-  
274745.html](http://www.ahlalhdeeth.com/.../archive/index.php/t-274745.html)

ما تبقى من الفصل مسروق من مقالة للأستاذ محمد بن عبد العزيز الدباغ منشورة بمجلة دعوة الحق عام 1991 تحت عنوان: مخطوطات صحيح البخاري بخزانة القرويين بفاس.

12- القسم الكبير الخاص بصور المخطوطات وبياناتها، من الصفحة 169 إلى الصفحة 239، كلها مسروقة من الموقع التالي

[http://www.ahlalhdeeth.com/.../archive/index.php/t-  
1274745.html](http://www.ahlalhdeeth.com/.../archive/index.php/t-1274745.html)

## عقلانيون ام راونديون جدد

يتنمي الكاتب الى المدرسة القرآنية العقلانية ، و التي هي ظل للمدرسة العلمانية الليبرالية المعاصرة ، التي تقدس العقل حد التأليه ، و يجعل منه وصيا و حاكما على الشرع !.

و تضم كتابا علمانيين متسترين وراء الدعوة الى التنوير و حرية التفكير التي لا تقف عند حدود بل تطال المقدس وغير المقدس، وتندعو إلى رفض النص الديني الذي كان سببا في تخلف و تأخر المسلمين عن اللحاق بقطار الحرية و التقدم و شل العقل العربي عن الإبداع و التفكير العقلاوي المستنير . لذا يجب أن لا نعجب من كثرة الإشادة بالعقل في مؤلفاتهم وكأنه حكر عليهم، حجر على غيرهم ، و بما أن الجهل رحم بين أهله ، فقد أكثر أيلال من الإستدلال بعض رموز هذه المدرسة ، و الإشادة بأطروحتهم حول السنة .

و من هؤلاء :

**زكريا أوزون** : مؤلف كتاب "جناية البخاري.. إنقاد الدين من إمام المحدثين" مهندس استشاري سوري يختص في دراسات الإسماع المسلح وأعمال التدعيم الإنسائي . يُعدُّ واحداً من المفكرين العلمانيين الذي نجد بصمته الفكرية ظاهرة في كتاب: " صحيح البخاري، نهاية أسطورة" لرشيد أيلال، و لو أن هذا الأخير لم يُشير إلى مظاهر هذا التأثير ، م بالمقارنة بين كتاب " صحيح البخاري نهاية أسطورة" وبين هذا الكتاب، يتبيّن أن أيلال أعاد نسج الشبهات حول صحيح البخاري على طريقته ولكن مضمونها مأخوذة بطريقةٍ مباشرة أو غير مباشرة من كتاب " جناية البخاري" ، سواء ما تعلق بالطعن في الروايات الواردة في صحيح البخاري أو ما تعلق بنسخه وتناقضاتها على حد زعم أيلال وزكريا أوزون، أو ما تعلق أساساً بقضية كون السنة ناسخة للقرآن، فقد تشابهت موضوعات الكتابين وإن اختلفت الصياغة، ولا بد أن أشير هنا إلى أن تأثير فكر زكريا أوزون واضح في كتاب: " صحيح البخاري.. نهاية أسطورة" ، لأن زكريا أوزون يعد من كبار الرافضيين للنص الإسلامي ، وله سلسلة في ذلك منها: " جناية سيويه .. الرفض التام لما في النحو من أوهام" و " جناية الشافعي ، تخليص الأمة من فقه الأئمة" بالإضافة إلى كتبه الساخرة من أركان الإسلام مثل " الصلاة .. عسكرة الرحمن" و " الزكاة إتاوة العريان" و " الإسلام .. هل هو الحل؟" و " لفق المسلمين إذ قالوا".

عند أوزون إلى أصول الفكر الإسلامي اللغوية والفقهية والعقدية فنقضها، ورکز في ذلك على نقد عمالقة هذا الفكر، فحمل على سبويه النحوي والشافعي الفقيه، والبخاري المحدث، وذلك لما يتمتع به هؤلاء من إجماع لدى الأمة.

- **محمد أبو رية** : كاتب مصرى ولد في 15 ديسمبر 1889 م ، كتب في مجلة الرسالة والمقططف والعربى والأهرام والمقططم والسياسة وغيرها . كان مُبتدأً أمره تلخيص الكتب واختصارها ، فاختصر منها جملةً ككتاب " المثل السائر " و " ديوان المعاني " واختار لجنةً من أخبار " الأغانى " وغيرها . أول تأليف له كتابه " أضواء على السنة المحمدية " ، جمع فيه جميع شبه المستشرقين وطعون الروافض ، وشن حرباً على أبي هريرة ، واعتبره كذاباً وضاععاً للحديث . و أصدق به كل سوء . و هو في كل هذا متأثر بكتاب عبد الحسين شرف الدين ، " أبو هريرة " .  
كما ألف كتاباً سماه : " دين الله واحد " ، والذي خلص فيه إلى دخول اليهود والتنصارى للجنة مع المسلمين ، وأن الإيمان بالله تعالى ووجوده – وحسب – كافٍ في النجاة من النار والدخول إلى الجنة .

وقد أحسن العلامة الشيخ : مُصطفى السباعي – رحمه الله – في وصف أبي رية وكتابه الأضواء ، عندما قال : " .. جاهلٌ يتغى الشهرة في أوساط العلماء ، وفاجرٌ يتغى الشهرة بإثارةِ أهل الخير ، ولعمري إنَّ أشقي الناسِ من ابتغى الشهرة عند المنحرفين والموتورين بلعنة الله والملائكة والناسِ أجمعين " .

وقد كانت صلته بأقطاب الشيعة الرافضة قوية ، و بينهم مراسلات مشهورة .

ترجم له مرتضى الرضوى في كتابه " مع رجال الفكر " ( 1 / 130 – 158 ) نشر مكتبة الإرشاد للطباعة والنشر ، بيروت – لندن ، فقال الرضوى : « الشيخ محمد أبو رية من الكتاب البارزين في مصر ... »

أهم آثاره : " علي وما لقيه من أصحاب الرسول " مخطوط ، " أضواء على السنة المحمدية " طبع ثلاث مرات ، " أبو هريرة شيخ المضيرة " طبع ثلاث مرات ، " السيد البدوى " ،

## عقلانيون أم راونديون جدد

كتاب " حياة القرى " ، " صيحة جمال الدين الأفغاني " ، " رسائل الرافعي " ، " جمال الدين الأفغاني " ، " دين الله واحد " ، " قصة الحديث الحمدي " ، وغيرها .  
تعرفت إليه عام 1958 م ، من علماء القاهرة الحقين .

حقق في السنة النبوية وعرى الأيدي التي دست فيها الوضع والأخلاق ، وأدخلت عليها الخرافات والإسرائيليات ، وقد أرخ الحديث النبوي وألقى عليه أضواء كشافه . يندفع فيما يكتب إلى نصرة أهل البيت ووجهة نظرهم .

كتب مقدمة لكتاب : " أحاديث أم المؤمنين عائشة " استعرض فيها الفتنة التي قامت بجا وما أثارت في المسلمين من الشقاق والصراع .

أوذى في سبيل العقيدة الإسلامية إيداء شديدا واستمر إلى آخر يوم في حياته يناضل في طريق الحق بصدق وإيمان تغمده الله برحمته الواسعة . . . إلى أن قال : فجلست إلى جنب فضيلته وحياته ، فرحب بي كثيراً ، وفتحت الحديث معه وقلت : يا مولانا الشيخ : بأي مذهب من المذاهب الأربعة متمسك .

فأجاب : أنا مسلم أعمل بكتاب الله وسنة نبيه ، وأنا غير ملتزم بمذهب من هذه المذاهب الأربعة . وقال : أنا أعلم من الشافعي ، وأبي حنيفة .  
فسألته عن رأيه في الصحاح . فقال : الصحاح صحاح عند أصحابها .

فقلت : ما رأي سيادتكم في بعض الرواية المكررين للحديث . فقال : تقصد زمي من ، مثل من ؟

قلت : " أبو هريرة " .

فقال : أبو هريرة رجل وضاع .

قلت : قد ألف الإمام شرف الدين العاملي كتابا في حياة هذا الرواية المكرر وأسماه : " أبو هريرة " ، فمد فضيلته يده إلى حقيقة كانت معه وأخرج منها كتاب : " أبو هريرة " الذي ألفه الإمام شرف الدين العاملي ، وكانت الطبعة الأولى طبعة صيدا - لبنان ، وقال : هذا ما أهداه لي الإمام شرف الدين . فتناولني النسخة فأخذتها بيدي فرأيت الإهداء بخط الإمام

شرف الدين على الكتاب وفيه ما يشعر بجهاده وعلمه ، وإكباره .

ثم أخبرته بوفاة هذا المصلح - شرف الدين - قبل أسبوع في يوم الاثنين الماضي الموافق 30 / 12 / 1957 م الموافق 8 / 6 / 1377 ه ... ثم قلت لفضيلته : السيد العسكري من كبار المؤلفين في العراق معروف لدى كبار علماء النجف الأشرف ويمكنكم مراسلته وأخذ ما يخص هذا الموضوع منه ، فراجعه فضيلته بعد ذلك وذكر هذا في كتابه : " أضواء على السنة المحمدية " في الطبعة الثالثة التي طبعتها دار المعارف بمصر تحت إشرافه .

ثم جرى الحديث حول الخلافة الإسلامية ، والخلفاء ، وما أصيب به المسلمون من الخطأ ، واضطهاد ، وذلك لتفرقهم ، وتسلط الاستعمار الغاشم عليهم وجعلهم فرقا ، وأحزابا .

ثم تحدثت عن المذاهب الأربعة وقلت : إن هذه المذاهب : هي التي احتضنتها السياسة ، وروجتها تجاه الإمام الصادق من أئمة أهل البيت ( عليهم السلام ) .

وقلت : إن المستشرقين الذين طعنوا في الإسلام استندوا إلى الخرافات ، والإسرائيليات التي وجدوها في كتب أهل السنة .

فقال : أنا معك .

ثم سأله عن اتجاهه الفكري هذا وتبنيه لقضايا التمحیص في السنة النبوية التي هي أساس الإسلام ، فكان يترحّق فضيلته على ما في عامة الكتب الدراسية الأزهرية ، وغيرها في الخرافات ، والإسرائيليات . وهو الأمر الذي جعله يتوجه إلى تمحیص السنة النبوية ، وتعريّة الأيدي التي دست فيها هذه الأباطيل التي روجتها اليهودية المتمثّلة في كعب الأخبار ، وأبي هريرة ، وأضرابهما فكان كتابه هذا ثورة على الباطل ، وانتصارا للحق ، وتحطيطا للوصول إلى السنة النبوية ... ويدرك أنه أعجب بكتاب : عبد الله بن سباء للسيد مرتضى العسكري وأنه كتب أثني عشر كتاباً وما كتبه : ... وإن ليسرني كل السرور أنأشيد بفضل عالم محقق كبير من علماء العراق قد نهض ليؤدي ما عليه نحو الدين والعلم فأخرج للناس كتابة كانت كالمرآة الصافية التي يرى فيها المسلمون وغير المسلمين تاريخ الإسلام على أجمل صوره في أول أدواره ، ذلكم هو الأستاذ " مرتضى العسكري " فقد أخرج لنا من قبل : كتاب " عبد الله بن سباء " أثبت فيه بالأدلة القاطعة ، والبراهين الساطعة ، أن هذا الاسم لم

## عقلانيون ام راونديون جدد

يكن له وجود وأن السياسة " لعنها الله " هي التي ابتدعت هذا الاسم لتجعله من أسباب تشويه وجه التاريخ ، وبين أن شيخ المؤرخين في نظر العلماء وهو الطبرى قد جعل جل اعتماده في تاريخه ورواياته على رجل أجمع الناس على تكذيبه . . ومن الغريب أن جميع المؤرخين الذين جاؤوا بعد الطبرى قد نقلوا عن ابن حجر كل رواياته بغير تحصص ولا نقد ، وهذا الرجل الكذاب هو : سيف بن عمر التميمي . وأردف العالمة العسكري هذا الكتاب النفيض بكتاب آخر أكثر منه نفاسة هو كتاب : " أحاديث عائشة " وقد تناول في هذا الكتاب تاريخ هذه السيدة لا كما جاء من ناحية السياسة والهوى والعصبية ، ولكن من أفق الحقيقة التي لا ريب فيها ، وكتبه بقلم نزيل يرعى حرمة العلم وحق الدين لا يخشى في الله لومة لائم.. هذه لحة خاطفة مما حواه كتاب " أحاديث عائشة " ولو نحن ذهبنا نبين ما فصله هذا العالم الحق في كتابه هذا مما أوفي به على الغاية ، ولم نر مثله من قبل لغيره لاحتاجنا إلى كتاب برأسه . .

هذا وإنني لما غادرت القاهرة وأتيت إلى سوريا ولبنان وقبل وصولي العراق عرفت فضيلة الأستاذ الشيخ محمود أبو رية على جماعة من الأساتذة والعلماء والكتاب في كل من سوريا ولبنان ، وال伊拉克 : كالأستاذ صدر الدين شرف الدين ، وفضيلة الشيخ محمد جواد معنية ، وآية الله الإمام الخوئي ، والعلامة الأستاذ الشيخ أحمد الوائلي ، والأستاذ رشيد الصفار . وقد تبودلت الرسائل بينه وبين السيد صدر الدين شرف الدين وطلب من الشيخ أن يراسله وأرسل له فصولا من كتابه " شيخ المضيرة " فنشر منه في عدة أعداد من مجلته " مجلة النهج " وتوثقت بينه وبين الشيخ الاتصالات ، وتبادلت بينهما الرسائل حتى استطاع الأستاذ صدر الدين أن يقوم بطبع كتابه " شيخ المضيرة " الطبعة الأولى في صور - لبنان . وكما تبادلت الرسائل بينه وبين الشيخ محمد جواد معنية حول طبع " شيخ المضيرة أبو هريرة " وذلك قبل أن يتم الاتفاق مع السيد صدر الدين شرف الدين كما تبادلت الرسائل بينه وبين آية الله الخوئي ، والأستاذ رشيد الصفار . وفي 12 / 10 / 1963 م تسلمت طردا من دائرة بريد النجف مرسلاه فضيلة الأستاذ " أبو رية " من القاهرة وفي باطنه ثلاثة نسخ من

كتاب : " أبو هريرة راوية الإسلام " بقلم الحاج الخطيب الشامي وقد صدر هذا الكتاب ضمن سلسلة أعلام العرب إلى الأسواق بتاريخ 7 / 11 / 1963 وكانت النسخ مهداة لي وللسيد العسكري وللأستاذ رشيد الصفار هو لأنني كنت همزة وصل وتعريف بينهم .

وفي إحدى رحلاتي إلى القاهرة التقى بالأستاذ رشيد الصفار فكان يذهب معى إلى منزل الأستاذ الشيخ محمود أبو رية . وكان آية الله الخوئي عندما تصل إليه رسائل الشيخ محمود أبو رية كان يرسل علي ويطلعني عليها أو يرسلها لي لأطلع عليها . وفي أحد الأيام جاءني السيد عmad حفيid آية الله الخوئي وقال : إن جدي يطلب حضورك ، وكان عندي جماعة وعندما انصرفوا توجهت إلى دار سماحته وما دخلت سلمت وجلست فتوجه نحوى سماحته وقال : لقد تأخرت علينا في المجيء وأرسلت الرسالة إليك مع فضيلة السيد مرتضى الحكيمى . وعند ذلك جلست زماناً يسيراً وإذا بفضيلة السيد الحكيمى قد دخل علينا فتوجه إليه آية الله الخوئي وقال : لقد حضر السيد ، فأعطاه رسالة الشيخ ليطلع عليها فتلقتها وقرأها وهذا بعضها :

" عزمت على وضع كتاب باسم : " أمير المؤمنين علي وما لقي هو وبنوه من أصحاب رسول الله " . أولاً : من الثالثون الأول أبو بكر وعمر وعثمان . ثانياً : من الثالثون الثاني عائشة وطلحة والزبير . وثالثة الأناثي : ما صنعه عثمان من تأسيس الدولة الأموية ثم انتهاء أمر الخلافة إلى سكير خمر عربيد ملعون هو وأبوه وجده . وإنني الآن أعكف على قراءة المصادر التي تعيني على ذلك وكل ما أرجوه أن يوفقني الله إلى أداء هذا العمل على أكمل وجه . محمود أبو ريه القاهرة : 12 / 1 / 1388 هـ \* .

وفي 5 / 11 / 1969 وصلتني رسالة من الأستاذ " أبو رية " تاريخها 26 / 10 / 1969 من القاهرة يقول فيها : " كتاب قصة الحديث الحمدي " الذي كانت وزارة الثقافة قد طلبت منه منذ عشر سنين ووقف الأزهر في سبيله حتى لا يظهر قد أراد الله أن يظهر رغم أنف الأزهر بعد ما قرأه الدكتور طه حسين وشهد بقيمته شهادة فائقة وسأرسل لك نسخة منه هدية ومعها بعض نسخ لأصدقائنا الأعزاء ومع كل نسخة بيان مطبوع منا . . . وفي 20 / 11 / 1969 جاءني البريد ويحمل ملفاً فيه ثلاثة نسخ من الكتاب " قصة الحديث الحمدي " أحدهما كانت باسمي ، والثانية باسم السيد العسكري ، والثالثة للأستاذ رشيد

## عقلانيون أم راونديون جدد

الصفار وفي كل نسخة بيان مطبوع وإليك نصه : للحقيقة والتاريخ كان من حق هذا الكتاب ( قصة الحديث الحمدي ) أن يخرج إلى الناس مطبوعاً منذ أكثر من عشر سنين ، ذلك بأن وزارة الثقافة المصرية كانت قد طلبت منها مختصراً لكتابنا : " أضواء على السنة الحمديّة " عندما ظهرت طبعته الأولى في سنة 1958 م لتجعله حلقة في سلسلة مكتبتها الثقافية ، وقبل نشره عرضته على الأزهر لييدي رأيه فيه وما كاد يقف عليه حتى أرصد له من كيده فرماه بأن فيه ما يخالف الدين وطلب عدم نشره وتداوله بين المسلمين ، ولم تستطع هذه الوزارة أن تخالف عن أمره لأنه ما يربطه على الأرض يكون مربوطاً في السماء ، وظل هذا الكيد يلاحق الكتاب هذه السنين الطويلة لكي يحول دون نشره بين الناس إلى أن علم أخيراً بالأمر نصير الدين والفكر الدكتور طه حسين طلب أصول الكتاب من وزارة الثقافة ولما اطلع عليه أعاده علينا مع خطاب ، دحض فيه ما رماه الأزهر به . وصرح في جلاء أنه موافق للدين كل المواقفة لا يخالفه ولا ينبو عنه في شيء مطلقاً . وأنه مفيد فائدة كبيرة جداً في علم الحديث . . . وأن في نشره الخير كل الخير ، والنفع كل النفع وبذلك انحسم الأمر ، ومحض الحق ، واتخذ الكتاب سبيلاً إلى الناس مطبوعاً لينتفعوا به . ولأهمية خطاب الدكتور طه حسين نشرنا صورته على غلاف الكتاب ، تبصراً لأولي الألباب . محمود أبو ريه . « 1969 / 10 / 13 » .

## الطيب عماد محمد بابكر حسين

طبيب سوداني ولد في مدينة عطبرة شمال السودان سنة 1962 ، درس الطب في جامعة الخرطوم و تخرج منها سنة 1988 ، ثم هاجر الى بريطانيا سنة 1991 ، تخصص في علم الميكروبات الدقيقة ، ثم الطب النفسي . و نال دبلوما في علم التنويم المغناطيسي من لندن !

بعد ذلك نال درجة الدكتوراه في فلسفة مقارنة الأديان ، ونشر عدة بحوث منها :

"أميرة مصر و ذلك النبي الغامض" . "آذان الأنعام" . "أمي كاملة عقل و دين" ..

وكتابه آذان الانعام : ألفه بالاشتراك مع أخيه المهندس علاء الدين، وهو كتاب يقوم على طرح جديد في باب "أسلامة التطور" فهو يرى أن نظرية التطور مما نصّ عليه القرآن الكريم، وفي نفس الوقت الأنعام -الضأن والمعز والبقر والإبل- نزلت نزولاً مباشراً من السماء على آدم الأول فكانت آيةً من الله، فالأنعام بناءً على ذلك لم تدخل نسق التطور، وإذا أثبت العلم أن الأنعام بالفعل خارج شجرة التطور فستكون آية أخرى من الله في آخر الزمان ، ولذا كان اسم الكتاب "آذان الأنعام" أي: نداء الأنعام ، وكأنها نداء للدلالة على صحة الإسلام . وقد سلكا في الكتاب مسلك التأويل الباطني لتصوّص الشرع الحكيم ، مما أدى إلى الانحراف بالنص خارج سياقه ودلالته ومبناه .

من أقواله :

- قال تحت عنوان : تعدد آباء الإنسانية ، ص 285 :

من الملاحظات اللافتة للنظر في آية نزول الأنعام أنَّ الله حَدَّدَ باللفظ عدد الأنعام التي نزلت : {وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَرْبَاعٍ} ، من غير أن يوضح في أيٍّ موضعٍ لماذا كانت ثمانية ولم تكن سبعة أزواج أو تسعه مثلا ، ولماذا حَدَّدَ الرقم؟ إذ كان من الممكن أن يشير إلى أنه أنزل الأنعام من غير تحديد للعدد، إلا إذا كان في هذا الرقم حكمٌ تقييد الإنسان في زمن من الأزمان. ما يزيد الأمر غرابةً أنَّ القرآن يستعمل الأرقام الفردية للإشارات الرمزية وللمبالغة في

## عقلانيون أم راونديون جدد

التعبير، و أنَّ السنة ارتبطت بالأرقام الفردية في كثير من أوجهها ، و ما تحدِّدُ عدد أزواج الأنعام بثمانية إلا استثناء نادر . إذا افترضنا أنَّ الأنعام حينما نزلت كان لها قيمةٌ غذائيةٌ وتعُبُّديةٌ، فإنَّ العدد الذي نزل لا بدَّ وأن يكون مكافئاً من حيث الفائدة وإحداث الاكتفاء العادل بين كلي مجموعة آدم الأولى، رغم وجود فرق كبير بين أحجام الأنعام و فوائدها باختلاف أنواعها.<sup>1</sup>

فآدم عليه السلام من وجهة نظر الكاتب ليس شخصا وإنما هو تجمع بشري عبارة عن 32 نسمة! . لكن لماذا بالتحديد العدد 32 شخص؟

يقرر الكاتب أن حساب عدد الأشخاص الذين هم آدم جاء بناءاً أن الأنعام التي نزلت ثمانية أزواج، اثنين من الإبل واثنين من الضأن واثنين من البقر واثنين من الماعز.

وبما أن الإبل تكفي لسبعة في الهدي أثناء الحج، والبقر يكفي لسبعة، والماعز واحد والضأن -الخراف- واحد، إذن يكون المجموع 32 وبالتالي عدد آدم كان 32 .

ويقول الكاتب تأكيداً على صحة ما ذهب إليه : " لما عرضنا رأينا على أهل العلم ذهlnا من أنَّ علماء هندسة الجينات قد وصلوا إلى أن هذا العدد هو العدد الأدنى الذي يمكن أن يبدأ به مجتمع إنسانيٌ معاً ". فالمعروف أنَّ التزاوج من الأقرباء يؤدي إلى تراكم الجينات، و ظهور الأمراض الوراثية في الذرية ، وقد نصح الرسول - صلى الله عليه و سلم - بزواج الغرباء ، بقوله : " اغتبوا تصحوا " .

ففي البحوث التي نُشرت على "الإنترنت" ، أشار العلماء إلى أنَّ أصغر عدد يمكنه أن يحافظ على تكاثرٍ معاً للجنس الإنساني ، لا بدَّ أن يبدأ بتزاوج أبناء مجموعةٍ بين خمسةٍ وعشرين إلى ستةٍ وثلاثين زوجاً؛ حتى تستقرَّ الصفاتُ الحسنةُ و تطغى على الصفات المستودعة غير المرغوب فيها في الأجيال . وقد سمى هذا الرقم بـ "رقم دنبار" نسبةً للعالم البريطاني " روبين

دنبار" الذي توصل إليها ، Dunbar Number). و بناءً عليه فإنَّ العلماء يفترضون أنَّ الجنس البشري لا بدَّ وقد ابتدأ بعد التطور من مجموعةٍ تقع بين الرقمين، و إلَّا لكان الإنسانُ العاقل قد انقرض منذآلاف السنين، ويمكن مراجعةً بحوث "دنبار" تحت اسمه على الشبكة العنكبوتية.<sup>1</sup>

### سكن آدم في الجنة :

قال : بعد أن سُحرَت مكونات الأرض لعقل الإنسان (سجود الملائكة) ورفض إبليس السجود، تقلَّدَ آدم - العنصر الملائم للتغيير - منصب خليفة الله في الأرض كما أريدَ له أن يكون، وربط الشيطان قدرَه به كما أقسم أمام الله . ولما كان آدم أصلاً قد خلق من ترابِ الأرض ، ونبت منها نباتاً بصرىح اللفظ ، و لما كان قد خلق ليكون خليفة في الأرض ، فليس من المعقول أن يُرفع الخليفة بعد توليه منصبه وسُحرَت له قوانينها وملحقاتها، أن يُرفع ليسكن في جنة السماء. فسفيرُ السودان إلى بريطانيا مثلاً، لا يُعقل أن يسكن في البرازيل بعد تسلمه أوراقَ اعتماده، وكذلك فليس هناك منطقٌ أن يسكن خليفة الله في الأرض بعد تسخير ملحقاتها له، في جنة السماء التي لا تكليفَ ولا عصيانَ فيها ، وإنما نعيِّم مقيم دائم . أضف إلى ذلك أنَّ إبليسَ كان من الجنِّ، وأنَّ الجنَّ - أصلاً - ملحقاتٌ سكنت الأرض قبل الإنسان، فلا يُعقل أن يصعد إبليس من الأرض ويدخل جنة السماء بعد أن طُرد من رحمة الله ليوسوس لآدم هناك. إذن فالافتراضُ أنَّ الجنة التي سكنتها آدم كانت في السماء ليس إلا لبسًا لا أصلَ له ، لا في المنطق ولا تسلسل الأحداث ولا حتى في اللغة، و هو ليس إلا من "فضائل" بني إسرائيل علينا. أمَّا في القرآن فقد ورد استعمالُ كلمة جنة في أكثر من مكان لنعني البستان والحدائق ذات الأشجار الكثيفة، كقوله : { و اضرب لهم مثلاً رجلين جعلنا لأحدهما جنتين من أعناب و خففناهما بنخل و جعلنا بينهما زرعا } 32 الكهف .

بحثنا في آراء السلف فلم نجد دليلاً يُنسبُ من لا تجوزُ معارضته يدلُّ على أنَّ "الجنة" المقصودة هنا كانت في السماء، إذ إنَّ كلَّ الآراء الواردة ليست إلا اجتهاداتٍ اعتمدَت على

## عقلانيون ام راونديون جدد

أنَّ اللفظَ جاءَ مُعَرَّفًا بِالْأَلْفِ وَاللَّامِ، وَهَذَا فِي تَقْدِيرِ بَعْضِهِمْ يَدْلِي عَلَى أَنَّهَا جَنَّةٌ وَاحِدَةٌ هِيَ جَنَّةُ السَّمَاءِ، وَمَا هَذِهِ الاجتِهادَاتُ وَالاختلافَاتُ فِي الرَّأْيِ إِلَّا نَتْأَجُعُ غَمْوُضِ الْقَصَّةِ كُلُّهَا وَ التَّأْثِيرُ بِالْإِسْرَائِيلِيَّاتِ. وَالْأَحْدَاثُ التَّالِيَّةُ - وَنَحْنُ نَغْشِي عَلَى حُطْمِ الْإِنْسَانِ الْأَوَّلِ - سَتَقْدُمُ الْكَثِيرُ مِنَ الْأَدْلَةِ عَلَى أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ تَمَّ فِي الْأَرْضِ.<sup>1</sup>

وَيَقُولُ : " أَنَّ آدَمَ وَزَوْجِهِ " الْجَنْس " قَبْلَ السُّكُنِ فِي الْجَنَّةِ كَانُوا فِي حَالَةِ حَرْكَةٍ وَاضْطِرَابٍ . الْحَرْكَةُ مِنْ أَجْلِ الْبَحْثِ عَنِ الرِّزْقِ ، وَالاضْطِرَابُ فِي صِرَاعِهِمُ الْمُخْتَلِفُونَ مَعَ بَقِيَّةِ الْحَيَوانَاتِ قَبْلَ أَنْ يُنْحِوُهُمُ سُلْطَانُ الْعُقْلِ وَالْقُدْرَةِ عَلَى التَّحْكُمِ فِيهَا وَفِي قَوَاعِدِ الطَّبِيعَةِ . هَذِهِ الْحَالَةُ مِنَ الْحَرْكَةِ وَالاضْطِرَابِ رَبِّمَا تَكُونُ سَبَبَ فَسَادِهِمْ فِي الْأَرْضِ وَسَفَكَهُمْ لِلدمَاءِ قَبْلَ أَنْ يُنْقَلِّوْا إِلَى إِنْسَانٍ عَاقِلٍ ، وَرَغْمَ أَنَّ اللَّهَ أَتَاهُمُ الْعُقْلَ ، فَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنَّ الْعُقْلَ الَّذِي يَفْتَقِرُ إِلَيْهِ فِي الْحَيَاةِ يَحْتَاجُ إِلَى عُوْنَىٰ كَبِيرٍ فِي أَوَّلِ أَيَّامِهِ ؛ لِذَلِكَ وَفَرَّ لَهُمْ سُكُونًا آمِنًا تَوَافَرَ فِيهِ كُلُّ احْتِيَاجَاتِ الْإِنْسَانِ ، وَدَلِيلٌ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُ اللَّهِ - عَزَّ وَجَلَّ : { أَنْ لَكُمْ أَلَا تَجْمَعُوهُ فِيهَا وَلَا تَعْرِي } 118 طه . تَوَافَرِ الْأَكْلُ وَالسُّتْرَ ، وَقَوْلُهُ تَعَالَى : { وَأَنْكُمْ لَا تَظْمِئُونَ فِيهَا تَضْحِي } 119 طه . تَوَافَرِ الْمَاءِ وَالظَّلِّ وَقَدْ وَصَفَ ذَلِكَ الْمَكَانَ بِالْجَنَّةِ إِشَارَةً إِلَى حَدِيقَةٍ أَوْ غَابَةٍ مَعْرُوفَةٍ لِدِيْهِمْ . يَجِبُ أَنْ نَنْتَبِهَ هُنَّا إِلَى أَنَّ لَفْظَ " لَا تَعْرِي " لَا يَعْنِي أَنْ تَكُونَ عَارِيًّا مِنَ الْمَلَابِسِ؛ لِأَنَّ آدَمَ أَصْلًا كَانَ عَارِيًّا ، وَإِنَّمَا تَعْنِي أَنَّ " لَا تَكُونَ مَكْشُوفًا " فِي الْعَرَاءِ لِأَخْطَارِ الطَّبِيعَةِ .<sup>2</sup>

### خطيئة آدم

قال : سُكِنَ الْإِنْسَانُ الْعَاقِلُ دَاخِلَ الْجَنَّةِ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا ، وَسَمِحَ اللَّهُ لَهُمْ أَنْ يَعِيشُوْا كَيْفَمَا يَشَاءُوْنَ دَاخِلَهَا وَيَأْكُلُوْنَ مِنْ حِيَثُ شَاءُوْا ، وَلَكِنَّهُمْ نَهَاهُمْ عَنْ فَعْلِ شَيْءٍ وَاحِدٍ هُوَ { وَلَا تَقْرِبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ } الْبَقْرَةَ 35 . وَجَاءَ الْخُطَابُ هُنَا بِلِفْظِ الْمُثْنَى ، وَكَانَ اللَّهُ يَنْبَهُمْ إِلَى تَسَاوِيِ الْمَسْؤُلِيَّةِ بَيْنِ الْإِنَاثِ وَالذَّكُورِ فِي عَدْمِ الاقْتِرَابِ مِنَ الشَّجَرَةِ ، أَوْ كَانَ الاقْتِرَابُ مِنْهَا

<sup>1</sup> ص 91-92

<sup>2</sup> ص 93

فعلٌ مشتركٌ لا يمكن أن يقوم به ذكر دون أنثى . هذا الخطاب المزدوج يجعل الوصف القرآني مختلفاً تماماً عن الوصف التوراتي حيث وجه الخطاب في النهي لآدم فقط ، وفهم اليهود أنَّ آدم هذا كان ذَكْرًا ، ثمَّ كان إغراء الشيطان للأئمَّة التي أكلت أولاً ثمَّ أعطت زوجها ليأكل ، وما ذلك إلا لأنَّ بني إسرائيل أولوا الشجرة إلى شجرة تفاح ، وبالتالي ضاع قدرٌ منهم جداً من أصل القصة . ومن هذا التحريف نتجت لعنة اليهود على المرأة التي انتقلت إلى التقاليد الإسلامية و العربية ، وأصبحنا نردد أنَّ المرأة هي التي أخرجتنا من الجنة من غير أن نفكِّر لحظة في أننا إنما نردد تأويلاً شاطحاً من تأوييلات الإسرائييليات لا علاقة له بنصِّ القصة في القرآن . قلنا إنَّ الله وفَر لآدم كلَّ احتياجاته الحيوانية في الجنة حتى يتفرغ لاستعمال العقل في التدبر... ولكنْ بقيت حاجة حيوانية واحدة تمَّ تحذيرُه من الاقتراب منها... تلك هي شجرة الخلد<sup>1</sup> ...

إلى أن قال : أنَّ الشيطان إنما فَقَنَ مجموعة من البشر ، وليس رجلاً وامرأة فقط كما هو مفهوم من غير دليل . وأيضاً يتضح لنا من حذف الكلمة "شجرة" أنَّ الشجرة إنما هي وصفٌ محسُّ أو حركيٌّ للمعصية التي استدرج لها الشيطان ذكور مجموعة آدم و إناثها ، ولكنها ليست شجرة تفاح كما فسَّرت الإسرائييليات ، وتبعها في ذلك المسلمون من غير تدبر .  
نحن نعلم أنَّ هذا التوضيح لأمر واضح جداً في ألفاظ الآية له وقُع الصاعقة على كثير من الناس ، ولكنَّ من المهم جداً أن نتذكر أنَّ هذا التفسير الذي ستؤكده دلائل أخرى ، لا يتناقض مع ما عُلِّمَ من الدين بالضرورة ، ولا يعارض تفسيراً صريحاً من النبيِّ صلَّى الله عليه وسلم للآية ، وكذا لا يعارض اتفاقاً عاماً بين علماء المسلمين على هوية الشجرة . كُلُّ ما يعارضه هو التأويل المتأثر الذي أصبح من المسلمات كالعقيدة ، وإنْ كان أصله من الإسرائييليات . هذه الألفاظ لا تمهد إلا لأنَّ نكتشف أنَّ أول معصية ارتكبها مجموعة آدم هي ممارسة جنسية قبل أن يشرع الله لهم العلاقات الزوجية .<sup>2</sup>

## عقلانيون ام راونديون جدد

و قال عن استعمال لفظ الشجرة : فإنَّ استعمالَ لفظ "شجرة" هنا يكون وصفاً للمداخلة بين الإناث والذكور والتي كانت مفهومه لآدم من سابق تجربة ، وإنْ لم يكن لديه بعد مصطلحات اجتماعية أو فلسفية أو حُلُقية يفهمها بها .

الشيطان - كما قلنا - مخلوقٌ ماكِرٌ وداهية، ولذلك نفترض أنَّه كان عالماً بما يدور في خلَدِ آدم في تلك اللحظة من وجودهم في الجنة بعد أن رُفعوا إلى مستوى خلافة الله في الأرض، وربما استمع إليهم من حيث لا يرونها كما وصف الله . وليس جديداً أنَّ غريزة حِبِّ البقاء والاستمرارية في الأرض غريزة في كلِّ الحيوانات تشبعها بالتناقل من غير تفكير، ولكنَّ آدم الآن أصبح مخلوقاً عاقلاً يمكنه أن يدخل في حوار ويستدرج في إشباع غرائزه وتحقيق طموحاته ، إلا أنَّه حُظر عليه الاقتراب من سلوكِ واحدٍ وصفه الله له بصفته الحركية ، و هو حالة التداخل بين الإناث والذكور من غير أن يعرف السِّرَّ في ذلك ، غيرَ أنه لو اقترب منه فسيكون من الظالمين . و هنا نلاحظ أنَّ الشيطان ربط له هذه الشجرة الممنوعة بالخلود أو اتساع ملكه وبقائه . هذا الوصفُ من شأنه أن يُحرِّكَ فيه غريزة البقاء والشعور بالأمان ، الذي كان أحوج ما يكون إليه في هذا العالم الجديد المرعب . وبحدر الإشارة هنا إلى أنَّ لفظ "ملَكِيْنِ" لا تعني أن يصبحا من الملائكة ، ولكنَّها تعني امتلاكهم للملك كما في آية سورة طه: {وَمُلْكٍ لَا يَبْلَى}. أي أنَّ الاقتراب من هذه الشجرة سيقودهم إلى استمرارية في الوجود وإلى اتساع ملکهم .<sup>1</sup>

فالشجرة عند الكاتب هي الجماع، حيث أن الشجرة من الشجُر والشجر هو التداخل والتلامِح . كما يقول في صفحة 96.

لكن ما لم يذكره الكاتب أن الشجر ليس من معانيه في اللغة الجماع! ولم يذكر ذلك أحد! وكلمة شجرة في كتاب الله اسم لذات ولم ترد كفعل! وكتاب الله تعالى نزل بلسانٍ عربيٍ مبين { لسان الذي يلحدون إليه أعمامي وهذا لسان عربي مبين } ﴿١٠٣﴾ سورة النحل.

## موت داروين على الفطرة السليمة:

ليس غريباً - إذن - أنَّ السواد الأعظم من المسلمين، علماء وعامة، مُنْ يحلو لهم وصف داروين بالإلحاد ، لا يعرفون من هو داروين وماذا قال . فليست غريباً أبداً أن تجد من لا يستطيع التمييز بين داروين عالم الأحياء البريطاني المسيحي، ولينين وستالين وغيرهما من أقطاب العقيدة الإلحادية الشيوعية السوفيتية . ولعلَّ من العوامل الأساسية التي خلقت نفوراً عاماً لدى المسلمين ممَّا طرحته داروين ، وبالتالي أدى إلى جهلٍ وسذاجة في التعامل مع نظريته ، هو أنَّ فكرة أنَّ الإنسان أصله قرد فكرة منفرةٌ من يظنُّ أنَّ الإنسان خلق بقدرة الله إنساناً عاقلاً من أول يوم في شخص آدم ، وبذلك فإنَّ الفكرة ترفض جملةً وتفصيلاً من غير دراسة ، ومن ثُمَّ يوصف صاحبها بالإلحاد . على أنَّ المسلمين أنفسهم لو تدبروا القرآن لوجدوا أنَّ أصل الإنسان في القرآن "طين" ، و هذا أمرٌ لا يدعو للتقرز وإنما للتدبر ، ييد أنَّ القرد بوصفه مختلفاً له مستوى من الذكاء وكثير من القدرات أرقى بمراحل كثيرة من محمد طين . و أخيراً وليس آخرًا ؛ فإنَّ داروين - أصلاً - ما زعم أنَّ أصل الإنسان قرد ، ولا حتى ادعى أنه وصل إلى اكتشاف أصل الإنسان ، بالإضافة إلى أنَّ غير المسلم لا يكفر مرتين ، و داروين -أصلاً- لم يكن مسلماً بالمعنى المفهوم لا قبل نظريته و لا بعدها، وإنما كان مسيحيًا قبلها .

و لا يشكُ أحدُ أنَّه مات موحداً على الفطرة السليمة بعد أنْ رفض كلَّ تناقضات الكتاب المقدس علَّنا، و وجَّه وجهه للذي فطر السموات والأرض. هذا الرفض للكنيسة وعقيدة الثالوث هو الذي جعل الكنيسة تكفره ، و كان الأجرد بال المسلمين أن ينظروا إلى ذلك بمعيار مختلف ، آخذين في الحسبان أنَّ القرآن ذكر في موقع كثيرة أنَّ الله يُرى آياته للذين كفروا ، كما في آية "إِنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً" الشيء الذي لا يقلُّ من قدر آيات الله الكونية وإنْ كان مكتشفها غير مسلم. <sup>1</sup>

## عقلانيون ام راونديون جدد

فهذه بعض معتقدات و أفكار عماد حسن . و هي نموذج واضح لباقي أفكاره التي بثها في كتبه الأخرى . و هذا هو الكتاب الذي احتفى به الناشر ووصفه بكتاب العصر .

### • أحمد صبحي منصور : زعيم القرآنيين العرب ، ولد بمصر سنة 1949. عمل أستاذا في

جامعة الأزهر، لكنه فُصل في الثمانينيات بسبب أرائه في السنة النبوية و تفسيراته الشاذة للقرآن الكريم ، عمل على تأسيس و نشر أفكار القرآنيين ، و نادى بالإكفاء بالقرآن مصدرًا وحيدًا للتشرعی الإسلامی. سافر إلى الولايات المتحدة وقضى فيها بعض الوقت، ثم عاد إلى القاهرة ليعمل في مركز ابن خلدون. وبعد المشكلات القضائية التي واجهها المركز ومديره في عام 2000، هاجر الدكتور منصور إلى الولايات المتحدة، ليعمل مدرساً في جامعة هارفارد، وفي الوقعية الوطنية للديمقراطية، ثم أنشأ مركزه الخاص تحت اسم المركز العالمي للقرآن الكريم. ينشط الدكتور منصور الآن في نشر مقالاته في بعض مواقع الإنترنت، و Ashton the doctor منصور بموقفه المعارض لفکر الجماعات الإسلامية.

و من أفكاره الشاذة :

- ✓ النبي محمد لم يكن أمياً، بل ملماً بالقراءة والكتابة.
- ✓ أبو هريرة أكبر كذاب
- ✓ إعتباره أن كل أحاديث النبي موضوعة عليه ، يقول في مقال " إصلاح مع الأحاديث الموضوعة " : نحن نؤمن أن كل الأحاديث المنسوبة للنبي محمد عليه السلام موضوعة ، أى كاذبة لم يقلها ، وقد ( وضعوها ) أى هى من ( وضع ) البشر.
- ✓ الطعن في عمر و خلافته ، يقول : " الدولة الإسلامية لا يمكن ان تكون غازية محتلة بالقوة لبلاد الآخرين . عدل عمر تمنع به المسلمين الاحرار فقط ، دون مواطني البلاد المفتوحة . دولة عمر حين أشرفت علي العالم تعاملت بنطاق العالم وقتها ،

منطق الجاهلية والعصور الوسطي وليس منطق الدولة الاسلامية . كل سلبيات الامويين والعباسيين وحتى العثمانيين بدأت جذورها في دولة عمر .

" وخلافاً لحث القرآن علي عتق الرقيق فإنه لم يرد في سيرة عمر مطلقاً انه اعتق عبداً . " فإذا حاولت ان تعرف حجم الظلم الذي تعرض له اجدادنا المصريون في الدلتا والصعيد في عصر عمر والذي تحاذه الرواة ، يقال لك : اسكت .. هس " الى غير من الطعون التي إمتلاء بها مقاله ( المسكون عنه في سيرة عمر بن الخطاب في الفكر السنّي ) .

- ✓ و في مقال ( عبد الله بن المبارك شيخ الحدثين ) يرى أن أئمة وشيوخ الحديث والسنّة تخصصوا في الكذب عن النبي و اختراع الأحاديث ، و بالتالي نفي عنهم صفة العلم . قال : " والخطأ الأساس لدى مؤرخي التراث إنهم كانوا يصفون أئمة وشيوخ الحديث والسنّة بأنهم علماء ، وصفة العلم أبعد ما تكون عنهم ، فقد كانوا متخصصين في الكذب على النبي و اختراع أحاديث ينسبونها له عليه السلام . بعد موته بقرنين وأكثر، عبر (السنّد) أو سلاسل من العنونات ، أى روى فلان عن فلان عن فلان . ولقد بحثنا هذا الإلوك في بحث (الإسناد) . ولا يمكن للكافر أن يكون عالماً، ثم تراهم بعد الكذب على النبي يختلفون في تقييم الرواية الكاذبةين، يعطون أحكاماً مؤيدة بالكذب أو بالعصمة أو بالثقة ، ويختلفون مع بعضهم في هذا التقييم الذي يتراوح بين (الجرح) أى الهجوم و (التعديل) أى المدح . وهذا الهوى لا يؤسس علمًا موضوعياً ، ولكن يصلح لتأسيس دين أرضي " ✓ الصلاة الوسطى هي الصلاة التي تثمر عملاً صالحًا وتحقق تقوى الله . ✓ إنكاره لصيغة التشهد حيث يقول أن الشهادة لرسول الله بالرسالة أثناء الصلاة نوع من الشرك؛ لقوله أن الصلاة يجب أن تقام لذكر الله وحده، استشهاداً بالآية القرآنية: { إِنَّمَا الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي } ✓ إنكاره للصلاحة الإبراهيمية في التشهد أثناء الصلاة، واعتبارها نوعاً من الشرك . ✓ إنكاره لوجود اسم النبي في الآذان واعتباره شرگاً.

## عقلانيون ام راونديون جدد

- ✓ قوله أن النبي ليس أفضل الأنبياء؛ لنهي القرآن عن التفريق بين الأنبياء، استشهاداً بالآية القرآنية القائلة: (لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُسُلِهِ).
- ✓ الفتوحات الإسلامية عبارة عن استعمار من أجل المصالح المادية.
- ✓ تكذيب ما يخالف القرآن من كتب السيرة والحديث والتاريخ.
- ✓ يمكن الحج خلال الأشهر الحرم، وليس في شهر ذي الحجة فقط.
- ✓ يعتبر زواج المسلمة من اليهودي أو المسيحي حلالً.

### محمد صادق النجمي :

من علماء الشيعة الإمامية بقم ، اشتهر بكتابه "أصوات على الصحيحين" ، الذي ملأه بالطعون في السنة النبوية خصوصاً الصحيحين .

### عبد الفتاح عساكر

مفکر مصری من فرقة القرآنيين ، و أحد أعمدة موقع (أهل القرآن) الذي يديره أحمد صبحي منصور . من أرائه :

✓ السنة ليست وحيا ، قال " في كتب التراث يفسر الغالبية قول الحق : { ... وَأَنَزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ ... } . أن الكتاب هو القرآن ، و الحكمة هي { السنة

يقصدون الرويات } ، ولو أخذنا بكلامهم ل كانت السنة منزلة من عند الله ، يعني وحيا ؟!. ونؤكد على أنه لا وحي إلا القرآن الكريم فقط ."

✓ ينفي وجود عذاب القبر

✓ " ونحن نؤمن بأن جميع الرويات التي وردت في كتب التراث والتي تتفق وكتاب الله صحيحة حتى ولو ضعف السنده !!!.. ونؤمن بأن كل الروايات التي تختلف كتاب

الله ليست من رسول الله حتى ولو صح السنده ."<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> صفحته في موقع أهل القرآن

✓ قال : " أنا مسيحي ولا إسلام لي إلا بمحبتي وأحب جميع من يحبون السيد المسيح رسول الحبة على الأرض ولو تخليت عن محبتي فلست مسلماً ".<sup>1</sup>

### اسلام البحيري

كاتب مصرى شاب ، يرأس مركز الدراسات الإسلامية بمؤسسة اليوم السابع . حاصل على ماجستير في " طرائق التعامل مع التراث من جامعة ويلز ، كما يعمل مقدماً لبرنامج ( مع اسلام البحيري ) على قناة القاهرة والناس .

تتمحور جميع أفكاره و أبحاثه حول البخاري و مروياته ، يروج لشبهات المستشرقين حول السنة النبوية ، كما لا يعبأ بالفقه الإسلامي و يستهزئ من علماء و أئمة المسلمين .

أدين بتهمة ازدراء الأديان و حكم عليه بخمس سنوات سجنا ، خفف الحكم إلى سنة واحدة . بعد خروجه من السجن عاد إلى بث شبهه و حملته المغرضة على البخاري و مروياته .



افتتح المناوئ كتابه بفصل عنونه بـ "أفة تدوين الحديث" ، و العنوان يعني وحده عن مناقشة محتويات الفصل ، فالماناوئ إبتدأ كتابه (الأسطورة)<sup>1</sup> طاعنا في السنة و حديث النبي الكريم معتبرا تدوين الحديث أفة !! و كما يقال "أول القصيدة كفر" ! . و تحت هذا العنوان الخطير سطر مبحثا عنونه بـ "منع الرسول للصحابة من تدوين كلامه" .

قال : " لا يمكن أن نناقش كتاب الجامع الصحيح قبل أن نقف جميعا من خلال هذا الفصل على ظروف تدوين الحديث بشكل عام، ونشأة ما أطلق عليه من بعد «علم» الحديث، حيث يظن عوام الناس أن الحديث وحي كان مرادفا للقرآن من حيث النزول، وأن الرسول أمر بتدوينه إلى جانب القرآن، غير أن الحقيقة غير ذلك، فقد حكى العديد من رواة الحديث أنفسهم منع رسول الله صاحبته الكرام من تدوين كلامه، ونحن بعجاله سنورد بعض الأحاديث التي

---

<sup>1</sup> الذي هو سينية من سينيات الفكر الحداثي المصادر للوحدين ، و بلية من بلايه و سوأة انفضحت و سميت كذبا بحثا و تحقيقا ، كما وصفه الدكتور محمد زين العابدين رستم .

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

يعتبرها الحدثون صحيحة، والتي قمنع تدوين الأحاديث، كما سورد بعض الآثار عن صحابته الكرام والخلفاء الراشدين من بعده، تبرز كيف حافظوا على طاعة أمره صلى الله عليه وآلله وسلم في منع كتابة الحديث.<sup>١</sup>

و لنا على هذا الكلام وقفات :

### **الوقفة الأولى : تقليد و إجتار**

لم يأت الكاتب بأي طرح جديد ، فإثارة مسألة تدوين السنة و كتابتها هي سبيل كل طاعن في حجية السنة النبوية ، منذ عهد النظام المعتزلي و ابن الرواندي الملحد ، مرورا بالمستشرقين وأذنابهم من بنى جلدتنا ، كأبي رية في كتابه " أضواء على السنة الحمدية " ، و ذكريا أوزون و جمال البنا و طائفة القرآنيين الجدد ، وكلهم لم يزيدوا أنْ أعادوا تردید هذه الشبهات القديمة بعد تقديمها في زي جديد تحت مسمى البحث العلمي و نقد النص الديني و تنقيته من الخرافات و الأساطير المصادمة للعقل - كما زعموا - ! . و الهدف

---

<sup>1</sup> صحيح البخاري نهاية اسطورة ص 17

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أليل حول السنة

واحد : " هدم مفهوم الإسلام الصحيح الجامع المترابط من القرآن والسنة": بين النص القرآني المأزَل، وبين السنة التي يتمثل فيه التطبيق العملي من حيث عمل الرسول - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وبيانه، وتفصيل لما أجمل، وتوضيح ما بلَغَ أو تقييد لمطلق، أو تحصيص لعام:

1 {وَإِنَّا إِلَيْكَ الْمُكْرِرُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ} " ١

فإذا كان الرسول الكريم قد منع الصحابة من كتابة حديثه ، فإنه بذلك نفى عن أقواله و أفعاله صبغة التشريع – على حد زعم المناوئ – و بالتالي تصبح مرويات سنته " نصوص تاريخية " <sup>2</sup> ، و موروث ثقافي ، لا ينبغي الإحتكام اليه في أمور العبادة أو التشريع . كما صرح أليل في كتابه الأسطورة !

و ليعلم أن رفض الإحتجاج بالحديث بحججة عدم تدوينه منهج قديم لأهل الأهواء ، فقد ذكر الإمام عثمان بن سعيد الدارمي أن بشر

<sup>1</sup> الآية 44 من سورة النحل

السنة في مواجهة شبّهات الاستشراق (ضمن بحوث المؤتمر العالمي الثالث للسير والسنّة النبوية) أحمد نور سيد أحمد الجندي .المكتبة العصرية، صيدا - بيروت.

الطبعة الأولى: 1401 هـ - 1981 م ص 6-7

<sup>2</sup> ص 7

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

المريسي الجهمي ، و من معه احتجوا عليه بأن السنة لم تكتب ، فقام إمام السنة الدارمي مبطلاً لكلامهم و ناسفاً لشبيها لهم .

**قال** رحمه الله : " واحتجت أيضاً في رد آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم التي رويت عن أبي يوسف ، أنها رأس الآثار و ألزمها للناس بكذا ادعية ، زعمت أنه صحيحة عندك أنه لم تكتب الآثار ، و أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم في زمن النبي صلى الله عليه وسلم و الخلفاء بعده إلى أن قتل عثمان رضي الله عنه ، فكثرت الأحاديث و كثر الطعن على من روتها . فيقال لهذا المعارض : دعواك هذه كذب ، لا يشوبه شيء من الصدق ، فمن أين صحيحة عندك أن الأحاديث لم تكتب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم و الخلفاء بعده إلى أن قتل عثمان ؟ و من أنت بهذا ؟ فهلهم إسناده ، و إلا فإنك من المسرفين على نفسك ، القائلين فيما لا يعلم ، فقد صحيحة عندنا أنها كتبت في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم و الخلفاء بعده . "

- الوقفة الثانية : رد الإمام الدارمي على دعوى من الكتابة

قال : " ونحن بعجاله سنورد بعض الأحاديث التي يعتبرها المحدثون صحيحة، والتي تمنع تدوين الأحاديث، كما سنورد بعض الآثار عن صحابته الكرام والخلفاء الراشدين من بعده، تبرز كيف حافظوا على طاعة أمره صلى الله عليه وآله وسلم في منع كتابة الحديث. فقد روى أحمد و مسلم و الترمذى و النسائي و الدارمى "شيخ البخارى" من حديث أبي سعيد الخدري أن رسول الله قال : لا تكتبوا عني شيئاً سوى القرآن و من كتب عني غير القرآن فليمحه ". وروى مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدري قال : "جهدنا بالنبي صلى الله عليه وسلم أن يأذن لنا في الكتابة فأبى " 4/2298 كتاب الزهد والرقاءق باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم، من طريق زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم به. وأخرج الدارمي عن أبي سعيد الخدري بأنهم استأذنوا

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

النبي صلى الله عليه وسلم في الكتابة فلم يأذن لهم . وقد صار الخلفاء  
الراشدون على نفس النهج في عدم كتابة الحديث <sup>1</sup>

و ليسمح لي القارئ الكريم في نقل كلام الامام الدارمي ، ففيه نصف  
لهذه الشبهات التي أعاد إثارتها المناوئ .

قال الإمام الدارمي رحمه الله : " باب : الحث على طلب الحديث  
والرد على من زعم أنه لم يكتب على عهد النبي صلى الله عليه وسلم  
الحديث والذب عن أصحاب النبي وأصحاب الحديث وأهل السنة  
وفضلهم على غيرهم ، وادعى المعارض عن أبي يوسف قوله : إن  
الأثر ما روی عن النبي صلی الله عليه وسلم وعن أصحابه رضي الله  
عنهم أجمعين . ثم أنشأ طاعنا على الآثار . وروي عن أبي يوسف  
الآثار تصد الناس عن طلبها وتزهدهم فيها بتأويل ضلال يرى من بين  
ظاهرية أنه فيما يدعى من ذلك مصيبة .

فكان مما تأول في ردتها أن روی عن النبي صلی الله عليه وسلم أنه  
قال : " سيفشو الحديث عنني، فما وافق منها القرآن فهو عنني ، وما  
خالفه فليس عنني " .

**فيقال لهذا المعارض :** لقد تأولت حديث رسول الله صلى الله عليه خلاف ما أراد، إنما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " سيفشو الحديث عني " على معنى أنه يتداوله الحفاظ من الناس والصادق ، والكاذب ، والمتقن ، والمغفل ، وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم . قد تبين ما قال في الروايات ، ولذلك ينتقدها أهل المعرفة بها ، فيستعملون فيها رواية الحفاظ المتقين ، ويدفعون رواية الغلاء الناسين ، ويزيفون منها ما روى الكذابون . وليس إلى كل أحد الاختيار منها ، ولا كل الناس يقدر أن يعرضها على القرآن ، فيعرف ما وافقه منها مما خالفه ، إنما ذلك إلى الفقهاء ، العلماء الجهابذة النقاد لها العارفين بطرقها ومخارجها ، خلاف المرسيي واللؤوي والثلجي ونظرائهم المسلمين منها ، ومن معرفتها ، وما يصدقها من كتاب الله تعالى فقد أخذنا بما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم نقبل منها إلا ما روى الفقهاء الحفاظ المتقين ، مثل عمر ، ومالك بن أنس ، وسفيان الثوري ، وابن عيينة ، وزهير بن معاوية ، وزائدة ، وشريك ، وhammad بن زيد ، وحمداد بن سلمة ، وابن المبارك ، ووكيع ، ونظرائهم الذين اشتهروا بروايتها ومعرفتها والتفقه فيها خلاف تفقيه المرسيي وأصحابه ، فما تداول هؤلاء الأئمة

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

ونظراً لهم على القبول قبلنا ، وما ردوه رددناه ، وما لم يستعملوه تركناه ، لأنهم كانوا أهل العلم والمعرفة بتأويل القرآن ومعانيه ، وأبصر بما وافقه منها مما خالقه من المريسي وأصحابه ، فاعتمدنا على روایاتهم ، وقبلنا ما قبلوا ، وزيفنا منها ما روى الجاهلون من أئمة هذا المعارض ، مثل المريسي والشجاعي ونظريائهم ، فأخذنا نحن بما قال النبي صلى الله عليه وسلم في حديثك الذي رويته عن ، وتركته أنت لأنك احتججت في رد ما روى هؤلاء الأعلام المشهورون ، العالمون ما وافق منها كتاب الله مما خالقه ، بأقاوile هؤلاء الجهلة المغموريين والشاهد عليك بما أقول كتابك هذا الذي ألفته على نفسك لا على غيرك .  
واحتججت أيضاً في رد آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم التي رويت عن أبي يوسف أنها رأس الآثار وألزمها للناس بكل ذادعيته ، زعمت أنه صح عندك أنه لم تكتب الآثار ، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم في زمن النبي صلى الله عليه وسلم والخلفاء بعده إلى أن قتل عثمان رضي الله عنه ، فكثرت الأحاديث وكثير الطعن على من رواها .

**فيقال لهذا المعارض :** دعواك هذه كذب ، لا يشوبه شيء من الصدق ، فمن أين صح عندك أن الأحاديث لم تكن تكتب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء بعده إلى أن قتل عثمان ؟

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیال حول السنة

و من أئبأك بهذا ؟ فهلم إسناده ، وإلا فإنك من المسرفين على نفسك ، القائلين فيما لا يعلم .

فقد صح عندنا أنها كتبت في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء بعده ، كتب علي بن أبي طالب رضي الله عنه منها صحيفة ، وهو أحد الخلفاء من رسول الله فقرنها بسيفه ، فيها أمر الجراحات وأسنان الإبل ، وفيها "المدينة حرام ما بين عير إلى ثور ، فمن أحدث فيها حدثاً أو آوى محدثاً عليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين" ، وإذا فيها "المؤمنون تكافأ دمائهم ويُسعى بذمتهم أدناهم وهم يد على من سواهم" ، وإذا فيها "لا يقتل مسلم بكافر ولا ذو عهد في عهده" رواه الأعمش عن إبراهيم التيمي عن أبيه عن علي . هذا إسناد جيد قد جتناك به في خلاف دعواك ، فمعن رویت الحديث الذي ادعیت أنه صح عندك ؟ فأظهره حتى نعرفه كما عرفنا هذا .

حدثنا الحماي ثنا سفيان بن عيينة عن محمد بن سوقه، عن منذر الثوري عن محمد بن الحنفية قال: جاءت سعاة عثمان إلى علي يشكّونه ، فقال لي: خذ هذه الصحيفة فإن فيها سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاذهب بها إلى عثمان ، قال : فذهبت بها إلى

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

عثمان فقال : لا حاجة لنا فيها ، وأتيت بها عليا وأخبرته فقال :  
ضلعها مكانها " .

فهذا علي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو أحد الخلفاء صح  
عندنا أنه كتب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبعث بها إلى  
عثمان رضي الله عنه قبل أن يقتل عثمان . فمن أين صح عندك أيها  
المعارض أنه لم يكتب الحديث في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم  
، والخلفاء بعده حتى قتل عثمان فأسنده كما أسنده لك وإنما فلم  
تدعي ما لا تعلمه ولا تفهمه ؟ فيسمع به منك سامع من الجهل  
يحسب أنك مصيبة في دعواك . وأنت فيها مبطل .

وإنما قال عثمان : " لا حاجة لنا في الصحيفة " على معنى أنا  
نحسنها ونعرف منها ما في الصحيفة . ثم كتب عن رسول الله صلى  
الله عليه وسلم عبد الله بن عمرو ، فأكثر ، واستأذنه في الكتاب عنه  
فأذن له .

حدثنا علي بن المديني ثنا سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار  
عن وهب بن منبه عن أخيه قال: سمعت أبا هريرة رضي الله عنه  
يقول: " ما أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أكثر حديثا  
عن رسول الله صلى الله عليه وسلم مني ، إلا ما كان من عبد الله بن  
عمرو ، فإنه كان يكتب وأنا كنت لا أكتب " .

حدثنا أحمد بن صالح ثنا ابن وهب حدثني عبد الرحمن بن سلمان عن عقيل عن المغيرة بن الحكم قال : سمعت أبا هريرة رضي الله عنه يقول : " لم يكن أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أحفظ لحديثه إلا عبد الله بن عمرو ، فإنه يكتب ، واستأذن النبي صلى الله عليه وسلم أن يكتب ، فكان يكتب بيده ، ويعي بقلبه ، وكنت أنا أعي بقلبي " .

وكتب أبو بكر الصديق رضي الله عنه كتاب الصدقات عن النبي صلى الله عليه وسلم . حدثنا موسى بن إسماعيل عن حماد بن سلمة قال: " أخذت عن ثامة بن عبد الله بن أنس كتاباً، زعم أن أبو بكر كتبه لأنس وعليه خاتم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حين بعثه مصدقاً، وكتب له : بسم الله الرحمن الرحيم هذا فريضة الصدقة.. وساق أبو سلمة الحديث بطوله " .

حدثنا عبد الله بن صالح عن ليث بن سعد عن يونس عن ابن شهاب في الصدقات نسخة كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهي عند آل عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أفرأينيها سالم بن عبد الله فوعيتها على وجهها ... وساقه أبو صالح بطوله .

حدثنا الحكم بن موسى، ثنا يحيى بن حمزة، عن سليمان بن داود ، عن الزهري ، عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن أبيه عن جده : " أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كتب إلى أهل اليمن

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

بكتاب فيه الفرائض والسنن والديات ، وبعث به مع عمرو بن حزم ".

حدثنا نعيم بن حماد عن ابن المبارك عن معاذ، عن عبد الله ابن أبي بكر بن حزم ، عن أبيه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم كتب لعمرو بن حزم: في خمس من الإبل شاة ... وساق نعيم الحديث ببطوله .

فهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدون بعده: أبو بكر وعمر، وعثمان ، وعلى رضي الله عنهم ، قد صح أنه كتبت الأحاديث والآثار في عصرهم وزمانهم ، قد أسندا لك أيها المعارض إليهم ، فمن أين صح عندك ما ادعيةت : أنها لم تكتب في زمن النبي صلى الله عليه وسلم والخلفاء بعده ، حتى قتل عثمان فكثرت الأحاديث بعده وكثير الطعن على رواتها، ومن طعن على الثقات من رواة الأحاديث عند مقتل عثمان؟.

وأما أهل الظننة والغفلة فيها فلم يزالوا مطعونا عليهم ، ليس منهم أبو هريرة ، وعبد الله بن عمرو ، ومعاوية بن أبي سفيان ونظرائهم من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، ورضي عنهم أجمعين أئمهم هم المطعونون عليهم فيها .<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المرسي الجهمي العنيد فيما افتى على الله عز وجل من التوحيد 617 / 599 / 2

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیال حول السنة

- **الوقفة الثالثة : تعقبات على ما أورده من آثار عن الصحابة قوله :** " سنورد بعض الأحاديث التي يعتبرها المحدثون صحيحة ". ثم ساق بعض الأحاديث والأثار ناقلاً عن أبي رية من غير إحالة ! ، ولم يكلف نفسه النظر في تعقبات العلامة الملمعي على ما أورده أبو رية .

**حديث أبي سعيد الخدري :**

الحديث **أبي سعيد الخدري في صحيح مسلم** ، قد تكلم بعض كبار المحدثين من جهة رفعه إلى **الرسول صلى الله عليه وسلم** ، قال ابن حجر : " منهم من أعل **حديث أبي سعيد** و قال الصواب وقفه

---

المؤلف: أبو سعيد عثمان بن سعيد بن خالد بن سعيد الدارمي السجستاني (المتوفى: 280هـ)  
الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع  
المحقق: رشيد بن حسن الألمعي  
الطبعة: الطبعة الأولى 1418هـ - 1998م

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

على أبي سعيد ، قاله البخاري و غيره .<sup>١</sup> ، فلم يلبس على الناس بأنه حديث صحيح عند المحدثين ، و كأنه لا يوجد فيه نقاش هل هو

<sup>١</sup> قال المعلمي : " حديث مسلم وغيره عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً «لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه، وحدثوا عني ولا حرج، ومن كذب عليّ - قال همام: أحسبه قال «متعمداً» - فليتبأ مقعده من النار» هذا لفظ مسلم.

وذكره أبو رية مختصراً، وذكر لفظتين آخرين، وهو حديث واحد. والثاني: ذكره بقوله «ودخل زيد بن ثابت على معاوية فسألته عن حديث وأمر إنساناً أن يكتبه فقال له زيد: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرنا أن لا نكتب شيئاً من حديثه. فمحاه»

وقد كان ينبغي لأبي رية أن يجري على الطريقة التي يطربها وهي النقد التحليلي فيقول: معقول أن لا يأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بكتابه أحاديثه لقلة الكتبة وقلة ما يكتب فيه والمشقة، فاما أن ينهى عن كتابتها ويأمر بمحوها فغير معقول، كيف وقد أذن لهم في التحدث فقال «وحدثوا عني ولا حرج» .

أقول: إما حديث أبي سعيد ففي فتح الباري (1:185) : «منهم (يعني الأئمة) من أعمل حديث أبي سعيد وقال: / الصواب وقه على أبي سعيد، قاله البخاري وغيره «أي الصواب أنه من قول أبي سعيد نفسه، وغلط بعض الرواة فجعله عن أبي سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقد أورد ابن عبد البر في كتاب العلم (1:64) قريراً من معناه موقعاً عن أبي سعيد من طريق لم يذكر فيها النبي صلى الله عليه وسلم.

وأما حديث زيد بن ثابت فهو من طريق كثير بن زيد عن المطلب بن عبد الله بن حنطسب قال: دخل زيد بن ثابت الجنة.

وكثير غير قوي، والمطلب لم يدرك زيداً.

أما البخاري فقال في صحيحه «باب كتابة العلم» ثم ذكر قصة الصحيفة التي كانت عند علي رضي الله عنه، ثم خطبة النبي صلى الله عليه وسلم زمن الفتح وسؤال رجل أن يكتب له، فقال النبي صلى الله عليه وسلم «اكتبا لأبي فلان» وفي غير هذه الرواية «لأبي شاه»

ثم قول أبي هريرة «ما من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أحد أكثر حديثاً عنه مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو، فإنه كان يكتب وأنا لا أكتب»

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

ثم حديث ابن عباس في قصة مرض النبي صلى الله عليه وسلم، وقوله «أئتوني بكتاب أكتبلكم كتاباً لا تضلوا بهده» وفي بعض روايات حديث أبي هريرة في شأن عبد الله بن عمرو «استأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يكتب بيده ما سمع منه فأذن له» رواه الإمام أحمد والبيهقي . قال في فتح الباري (185:1) : «إسناده حسن، وله طريق أخرى ... » وله شاهد من حديث عبد الله بن عمرو نفسه جاء من طرق، راجع فتح الباري والمصدر (104:1) ومسنند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر رحمة الله عليه الحديث: 0 651 وتعليقه.

وقد اشتهرت صحيفة عبد الله بن عمرو التي كتبها عن النبي صلى الله عليه وسلم، وكان يرتبط بها ويسميها «الصادقة» وبقيت عند ولده يروون منها، راجع ترجمة عمرو بن شعيب في تحذيب التهذيب.

أما ما زعمه أبو رية أن صحيفحة عبد الله بن عمرو إنما كانت فيها أدكار وأدعية فباطل قطعاً . أما زيادة ما انتشر عن أبي هريرة من الحديث مما انتشر عن عبد الله بن عمرو؛ فلا إن عبد الله لم يتجرد للرواية تجربة أبي هريرة، وكان أبو هريرة بالمدينة وكانت دار الحديث لعنابة أهلها بالرواية، ولم يحل الناس إليها لذلك، وكان عبد الله تارة بمصر، وتارة بالشام، وتارة بالطائف، مع أنه كان يكثر من الأخبار عمما وجده من كتب قديمة باليموك، وكان الناس لذلك كأئم قليلو الرغبة في السماع منه، ولذلك أكان معاوية وابنه قد خيأه عن التحدث.

فهذه الأحاديث، وغيرها مما يأتي إن لم تدل على صحة قول البخاري وغيره: إن حديث أبي سعيد غير صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم، فإئمها تقضى بتأويله، وقد ذكر في فتح الباري أوجهها للجمع، والأقرب ما يأتي: قد ثبت في حديث / زيد بن ثابت في جمعة القرآن «فتبعثت القرآن أجمعه من العسب واللخاف» ، وفي بعض رواياته ذكر القصب وقطع الأديم. وقد مر فرياً (ص 20)، وهذه كلها قطع صغيرة، وقد كانت تنزل على النبي صلى الله عليه وسلم الآية والأياتان فكان بعض الصحابة يكتبون في تلك القطع فتتجمع عند الواحد منهم عدة قطع في كل منها آية أو آياتان أو نحوها وإن هذا هو الميسر لهم، فالغالب أنه لو كتب أحدهم حديثاً لكتبه في قطعة من تلك القطع، فعسى أن يختلط عند بعضهم القطع المكتوب فيها الأحاديث بالقطع المكتوب فيها الآيات، فنهوا عن كتابة الحديث سد للذرية . " ص 35-36-37

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

قول أبي سعيد نفسه ، أم هو مرفوع ؟ و يلبس على الناس بعدم ذكر الأحاديث الأكثر والأقوى في كتابة الحديث و الإذن بها ، ففي

صحيح البخاري : " باب كتابة العلم ، و فيه حديث صحيفه على و كان فيها العقل ، و فكاك الأسير ، و أن لا يقتل مسلم بكافر ، و قد كان عبد الله بن عمرو يكتب الحديث ، و فيه الإذن بالكتابة من النبي صلى الله عليه وسلم . فمدار المنع على حديث أبي سعيد الخدري ، و لو سلم أنه يعارض غيره ، فغيره أوثق ، و أصح ، و أكثر ، و لو أراد أن ينسب الوهم لمن وراء أبي سعيد ، لكان أقرب من نسبة إلى الرواية الآخرين ، و لو كان يريد أن ينسب الوهم فيه لأبي سعيد لكان أقرب من نسبة الوهم إلى غيره من الصحابة ! فهو فرد و غيره أكثر منه ، فكيف إن أمكن الجمع بين الروايات و عدم ضربها ببعضها ؟<sup>1</sup>

**قال المعلمي :** ليس في النهي غير حديثين أحدهما متفق على ضعفه و هو المروي عن زيد بن ثابت ، و الثاني مختلف في صحته و هو

---

<sup>1</sup> بيع الوهم

حديث أبي سعيد ، فأما أحاديث الإذن فلو لم يكن إلا حديث أبي هريرة في الإذن لعبد الله بن عمرو لكن أصح مما جاء في النهي<sup>1</sup>.

ولكن الرجل لا يعبأ بالحديث أصلاً ، فيقول : " لا يمكننا بأي حال من الأحوال اعتبار خرافة الحديث علماً ، لأنها لا تملك من العلم شيئاً ، ومنهجها منهج أهواه ، وأسلوبها انتقائي مزاجي ، يخضع لأقوال الرجال"<sup>2</sup>. ولكتبه عندما يظنها توافق هواه يصبح قائلاً : " تدل دلالة قطعية على منع الرسول لأصحابه من تدوين كلامه"<sup>3</sup> . ثم لما تحيى النصوص بما يخالف هواه يصبح : " من يقدس الصحابة ما عليه إلا قراءة القرآن ... يمكنك أيها المقدس المقلد أن ترجع إلى الأحاديث التي تسميتها صحيحة لتنقف على رأي الصحابة في بعضهم"<sup>4</sup> .

فهو لا يعبأ بالصحابة ، و لا يسلم بصحة الأحاديث ، فعلام إذا صار حديث أبي سعيد حجراً أساسياً في طرحة ، لدرجة أنه قطعي الدلالة؟!

---

<sup>1</sup> الانوار الكاشفة ص 43

<sup>2</sup> ص 48

<sup>3</sup> ص 19

<sup>4</sup> 52

<sup>62</sup>

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

الأثر عن أبي بكر :

**قال المناوي :** " وقد صار الخلفاء الراشدون على نفس النهج في عدم كتابة الحديث، حيث ورد في تذكرة الحفاظ للذهبي "من مراسيل ابن أبي مليكة" أن أبا بكر الصديق جمع الناس بعد وفاة نبئهم فقال: إنكم تحدثون عن رسول الله أحاديث تختلفون فيها ، والناس بعدكم أشد اختلافا، فلا تحدثوا عن رسول الله شيئا، فمن سألكم فقولوا بيننا وبينكم كتاب الله» (تذكرة الحفاظ 1: 2، حجّيّة السنة:

1".394

**أولاً :** لو رجع أيبال إلى التذكرة لوجد الإمام الذهبي يقول بعد ايراده لهذا الأثر : فهذا المرسل يدلل أن مراد الصديق التثبت في الأخبار و التحري لا سد بباب الرواية ، ألا تراه لما نزل به أمر الجدة و لم يجده في الكتاب كيف سأله عنه في السنة فلما أخبره الثقة ما اكتفى حتى استظرف بثقة آخر و لم يقل حسبنا كتاب الله كما تقوله الخوارج .<sup>2</sup>

---

1 ص 18

2 تذكرة الحفاظ ج 1 ص 3 ط دار الكتب العلمية .

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیال حول السنة

**ثانياً :** قد أجاب العلامة المعلمي على نفس الأثر قائلاً : ذكر الذهبي هذا الخبر - ولا ندري ما سنته إلى ابن أبي مليكة، وبين الذهبي أنه مرسلاً أي منقطع، لأن ابن أبي مليكة لم يدرك أبو بكر ولا كاد، ومثل ذلك ليس بحججة، إذ لا يدرى من سمعه، ومع ذلك قال الذهبي «مراد الصديق التثبت في الأخبار والتحري، لا سد باب الرواية ... ولم يقل حسبنا كتاب الله كما تقوله الخوارج» .

**أقول :** المتواتر عن أبي بكر رضي الله عنه، أنه كان يدين بكتاب الله تعالى وسنة رسوله، وأخذ بحديث «لا نورث» مع ما يتراءى من مخالفته لظاهر القرآن، وأحاديثه عن النبي صلى الله عليه وسلم موجودة في دواوين الإسلام .

ذكر أبو رية أن عائشة قالت: جمع أبي الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فكانت خمسمائة حديث، فبات يتقلب... .

فلما أصبح قال: أي بنية هلمي الأحاديث التي عندك، فجئته بها فأحرقها، وقال: خشيت أن أموت وهي عندك فيكون فيها أحاديث عن رجل ائتمنته ووثقت به ولم يكن كما حدثني فأكون قد تقلدت ذلك. زاد الأحوص بن المفضل في روايته: أو يكون قد بقى حديث لم أجده فيقال: لو كان قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم ما خفي على أبي بكر» .

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

---

**أقول:** لو صح هذا لكان حجة على ما قلناه، فلو كان النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن كتابة الأحاديث مطلقاً لما كتب أبو بكر. فأما الإحراق فلسبب أو سببين آخرين كما رأيت. لكن الخبر ليس بصحيح، أحال به أبو رية على تذكرة الحفاظ للذهبي وجامع للسيوطى ولم يذكر طعنهما فيه، ففي التذكرة عقبه «فهذا لا يصح ».

وفي كنز العمال (237:5) – وهو ترتيب جمع الجوامع ومنه أخذ أبو رية-: « قال ابن كثير هذا غريب من هذا الوجه جداً . وعلى بن صالح أحد رجال سنده لا يعرف )

أقول: وفي السنن غيره من فيه نظر. ثم وجهه ابن كثير على فرض صحته.

الأثر عن عمر بن الخطاب

**قال أثيلان :** " وفي رواية عن طريق مالك بنأنس أن عمر قال عندما عدل عن كتابة السنة : " لا كتاب مع كتاب الله " .

قال المعلمي : "هذا معرضل." <sup>1</sup> عروة لم يدرك عمر .

## الباب الأول : نقد شبهات و جهالات أليل حول السنة

قال **أليل** : " وأخرج الحافظ بن عبد البر بثلاثة أسانيد في جامع بيان العلم والحافظ الذهبي في تذكرة الحفاظ عن قرظة بن كعب أنه قال: "لما سيرنا عمر إلى العراق مشى معنا عمر إلى صرار، ثم قال: أتدرؤن لم شيعتكم؟ قلنا: أردت أن تشيعنا وتكرمنا . قال: إن مع ذلك حاجة ، إنكم تأتون أهل قرية لهم دوي بالقرآن كدوبي النحل فلا تصدوهم بالأحاديث عن رسول الله وأنا شريككم قال قرظة: فما حدثت بعده حديثا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم".

قال ابن حبان : لم يكن عمر بن الخطاب يتهم الصحابة بالتلقول على النبي صلى الله عليه وسلم و لا ردهم عن تبليغ ما سمعوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم و قد علم انه صلى الله عليه وسلم قال ( ليبلغ الشاهد منكم الغائب ) و أنه لا يحيل لهم كتمان ما سمعوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، و لكنه علم ما يكون بعده من التلقول على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لأنه صلى الله عليه وسلم قال ( إن الله تبارك و تعالى ينزل الحق على لسان

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

عمر و قلبه ) و قال ( إن يكون في هذه الأمة محدثون فعمر منهم ) . فعمد عمر الى الثقات المتقنيين الذين شهدوا الوحي و التنزيل ، فأنكر عليهم كثرة الرواية عن النبي صلى الله عليه و سلم لئلا يجترئ من بعدهم من ليس في الاسلام محله كمحالهم فيكثروا الرواية فينزلوا فيها أو يتقول متعمدا عليه صلى الله عليه و سلم لنوال الدنيا ، وتبع عمر عليه علي بن ابي طالب رضوان الله عليهما باستحلاف من يحدثه عن رسول الله صلى الله عليه و سلم و إن كانوا ثقات مأمونين ، ليعلم بهم توقي الكذب على رسول الله صلى الله عليه و سلم فيرتدع من لا دين له عن الدخول في سخط الله عز وجل فيه ، و قد كان عمر يطلب البينة من الصحابي على ما يرويه عن رسول الله صلى الله عليه و سلم مخافة الكذب عليه ، لئلا يجيء من بعد الصحابة فيرويه عن النبي صلى الله عليه و سلم ما لم يقله .<sup>1</sup>

**قال المعلمي :** " أقول اختلف في وفاة قرظة والأكثرون أنها كانت في خلافة علي، ووقع في صحيح مسلم في روایة ما يدل أنه تأخر بعد ذلك ولعلها خطأ. وسماع الشعبي منه غير متحقق، وقد جزم ابن حزم في الأحكام 138:2 بأنه لم يلقه، ورد هذا الخبر وبالغ كعادته، وما

---

<sup>1</sup> المحروجين لابن حبان 37/38

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

---

قاله: إن عمر نفسه رویت عنه خمسمائه حديث ونیف فهو مکثر بالقياس إل المتوفین قریباً من وفاتته. أقول: مع اشتغاله بالوزارة لأبي بكر ثم بالخلافة. وكذلك رده ابن عبد البر في كتاب العلم 121:2-123 وأطال، قال «والآثار الصحاح عنه (أي عمر) من روایة أهل المدينة بخلاف حديث قرظة هذا، وإنما يدل على بيان عن الشعبي وليس مثله حجة في هذا الباب لأنه يعارض السنة والكتاب» وذكر آيات وأحاديث وآثاراً عن عمر في الحض على تعلم السنن، والشعبي لم يذكر في طبقات المدلسين، لكن ذكر أبو حاتم في ترجمة سليمان بن قيس اليشكري أن أكثر ما يرويه الشعبي عن جابر إنما أخذها الشعبي من صحيفة سليمان بن قيس اليشكري عن جابر، وهذا تدليس. ثم أقول: كان قد تجمع في العراق كثير من العرب من أهل اليمن وغيرهم وشرعوا في تعلم القرآن، فكره عمر أن يشغلوا عنه بذكر مغازى النبي صلى الله عليه وسلم ونحوها من أخباره التي لا حكم فيها. ولا مانع أن يحب / فيما فيه حكم أن تتوخى به الحاجة، وإن كان الخبر الآتي يخالف هذا».

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

**قال أيلال :** " ورد في طبقات ابن سعد أن الأحاديث كثرت على عهد عمر بن الخطاب فأنشد الناس أن يأتيوه بها ، فلما أتواه بها أمر بتحريقها ".<sup>1</sup>

و فرح بهذا الأثر ليكرر : " إن عمر بن الخطاب قام بحرق نسخ الحديث المكتوبة بعد جمعها "<sup>2</sup> ، و هذا الأثر نقله أبو رية قبله ، و لو كان هذا الرجل طالبا للحق لرجع الى رد المعلمي ، حيث إن هذا الأثر سنده : عن عبد الله بن العلاء قال : سألت أبي القاسم بن محمد أن ي ملي علي أحاديث فقال : إن الأحاديث كثرت على عهد عمر ... " وساق الأثر .

**قال المعلمي :** " هذا منقطع أيضا إنما ولد القاسم بعد وفاة عمر ببضع عشرة سنة "<sup>3</sup> ، فهذا الأثر لا يصح .

**قال أيلال :** وروى الحافظ بن عبد البر والبيهقي في المدخل عن عروة أن عمر أراد أن يكتب السنن فاستشار أصحاب النبي - كما عند البيهقي - فأشاروا عليه أن يكتبها فطفق عمر يستخير الله شهرا

<sup>1</sup> ص 18

<sup>2</sup> ص 25

<sup>3</sup> الأنوار الكاشفة ص 39

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

ثم أصبح يوما وقد عزم الله له ، فقال إني كنت أريد أن أكتب السنن، وإن ذكرت قوما كانوا قبلكم كتبوا كتابا فأكبوا عليها وتركوا كتاب الله، وإن والله لا أشوب كتاب الله بشيء أبدا. وفي رواية البيهقي "لا أليس كتاب الله بشيء أبدا". المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي رقم الحديث 590.

**قال المعلمي :** " وهذا وإن صح حجة لما قلناه، فلو كان النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن كتابة الأحاديث مطلقاً ماهم بما عمر وأشار بها عليه الصحابة، فأما عدوله عنها فليس بآخر كما رأيت.

لكن الخبر منقطع لأن عروة لم يدرك عمر: فإن صح فإنما كانت تلك الخشية في عهد عمر ثم زالت. وقد قال عروة نفسه كما في ترجمته من تحذيب التهذيب: «وكنا نقول لا نتخذ كتاباً مع كتاب الله، فمحوت كتبى. فوالله لو ددت أن كتبى عندي وإن كتاب الله قد استمرت مريرته ) يعني قد استقر أمره وعلمت مزيته وتقرر في أذهان الناس أنه الأصل، والسنة بيان له. فزال ما كان يخشى من أن يؤدي وجود كتاب للحديث إلى أن يكتب الناس عليه، ويدعوا القرآن. »

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

الأثر عن عثمان بن عفان

**قال أيا لال :** " وفي تاريخ ابن عساكر ورد عن عثمان بن عفان أنه قال: "لا يحل لأحد يروي حديثا لم يسمع به في عهد أبي بكر ولا في عهد عمر" تاريخ دمشق لابن عساكر رقم الحديث 40116،" و قال معقبا عليه : "مشيا على ما نهجه الخليفتان من قبله في عدم تدوين كلام المصطفى".

**قال العالمة الملمي :** " هو عند ابن سعد عقب السيرة النبوية في باب " ذكر من كان يفتى بالمدينة " رواه ابن سعد عن محمد بن عمر الإسلامي وهو الواقدي أحد المشهورين بالكذب ، وكان ابن عساكر رواه من طريقه ، وحال تاريخ ابن عساكر قد مر ، وأحاديث عثمان ثابتة في أمهات الحديث كلها، ولم يزل يحدث حتى قتل . " ذكره الذهبي في تذكرة الحفاظ قائلا : "... و روى جملة كثيرة من العلم . روى عنه بنوه عمرو و أبان و سعيد و مولاه حمran و أنس بن مالك و أبو امامه بن سهل و الأحنف بن قيس و سعيد بن المسيب و أبو وائل و طارق بن شهاب و أبو عبد الرحمن السلمي و علقة بن قيس و مالك بن أوس بن الحدثان و خلق سواهم .."<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> التذكرة ج 1 ص 9

- الوقفة الرابعة : عزوه لمسلم حديثاً ليس فيه

يقول المناوئ<sup>1</sup> : " وروى مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدري قال: "جهدنا بالنبي صلى الله عليه وسلم أن يأذن لنا في الكتابة فأبى" ( 2298 / 4 ) كتاب الزهد والرائق باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم، من طريق زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم به ."

**أقول** أن الحديث بهذا اللفظ : "جهدنا بالنبي صلى الله عليه وسلم أن يأذن لنا في الكتابة فأبى" ، الذي أسهب أيالاً في بيان موضعه في صحيح مسلم ، أنه بهذا اللفظ ليس في صحيح مسلم أصلاً ! ، و أما الذي عند مسلم في نفس الصفحة و الباب : " حدثنا هداب بن خالد الأزدي ، حدثنا همام ، عن زيد بن أسلم ، عن عطاء بن يسار ، عم أبي سعيد الخدري ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تكتبوا عني ، و من كتب عني غير القرآن فليمحه

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

، و حدثوا عني ، ولا حرج ، و من كذب علي - قال همام : أحسبه  
قال - متعمدا فليتبؤا مقعده من النار <sup>1</sup>"

و هذا اللفظ الذي أعرض عنه الكاتب ، ففيه نسف نظريته حول  
السنة النبوية ، لذلك لم يورده بلفظه ، فقد جاء في آخر الحديث :  
و حدثوا عني ، و لا حرج " فهذا إذن واضح بالتحديث و تبليغ  
السنة للأمة ، و الكاتب يريد التمسك بمنع الكتابة ليصل إلى نسف  
حجية الأحاديث ، و إذن النبي صلى الله عليه وسلم بالتحديث دليل  
على أنها حجة . <sup>2</sup>

### - الوقفة الخامسة : خطيبة لا خطأ

**قوله** : " يظن عوام الناس أن الحديث وحي .. " و هذه خطيبة و  
سقطة معرفية أخرى لصاحب الأسطورة ! ، فليس عامة الناس من  
يعتقدون أن السنة وحي بل أجمع علماء الأمة قديما و حديثا على  
اعتبارها وحي أمرنا الله باتباعه و التحاكم اليه .

**قال العلامة المعلمي** : " نحن المسلمين لا نفرق بين الله ورسله ، بل  
نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله المبلغ لدين الله والمبين

<sup>1</sup> مسلم 2298/4

<sup>2</sup> التفريغ لشبهات أيلال رشيد ص 17

## الباب الأول : نقد شبهات و جهالات أيال حول السنة

لكتاب الله بستنته، بقوله و فعله وغير ذلك مما بين به الدين، و نؤمن  
وندين بما بلغنا إياه بالكتاب وبالسنة، والأحاديث أخبار عن السنة،  
إذا ثبتت ثبت ما دلت عليه السنة، ولسنا نحن بالجاعلى السنة بهذه  
المربطة، بل الله عز وجل جعلها. وهذا أمر معلوم من الدين بالضرورة،  
وقد تكفل الله تعالى بحفظ دينه، ووفق الأمة التي وصفها بأنها خير  
أمة أخرجت للناس فقام أئمتها وعلماؤها بما أمروا به من حفظ الدين  
وتبلیغه على الوجه الذي اختاره الله ورسوله فلم يزل محفوظاً إن خفي  
بعضه على الجهال لم يخف على العلماء، وإن خفي على بعض  
العلماء لم يخف على بقائهم .<sup>1</sup> و ماذا سيقول المناوئ عن قول  
الإمام الشافعي في شرح قوله تعالى { لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذ  
بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتٍ وَّيُزَكِّيهِمْ وَيَعْلَمُهُمْ  
الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ }<sup>2</sup> : " فذكر الله  
الكتاب وهو القرآن، وذكر الحكمة فسمعت من أرضي من أهل العلم  
بالقرآن يقول: الحكمة سنة رسول الله، وهذا يشبه ما قال والله أعلم،

<sup>1</sup> الأنوار الكاشفة ص 16

<sup>2</sup> سورة آل عمران الآية 164

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

لأن القرآن ذكر وأتبعه الحكمة، وذكر الله مَهْ على خلقه بتعليمهم الكتاب والحكمة، فلم يجز - والله أعلم - أن يقال الحكمة هنا إلا سنة رسول الله، وذلك أنها مقرونة مع الكتاب، وأن الله افترض طاعة رسوله، وحَتَّم على الناس اتباع أمره، فلا يجوز أن يقال لقولٍ فرض إلا لكتاب الله وسنة رسوله لما وصفنا من أن الله جعل الإيمان برسوله مقوانا بالإيمان به<sup>1</sup>.

فما رأى الكاتب في الشافعي هل هو من العوام؟؟، وما رأيه في مشايخه وأهل طبقته من نقل عنهم هنا رأيهم بخصوص هذه القضية هل هم من العوام أيضا؟؟ فإن قال: "هم عوام"، قلنا له فمن العلماء إذن؟، وإن قال بل الشافعي ومشايخه وأهل طبقته من معاصريه من العلماء قلنا له لزملك نسف قولك "، وتحاوى ما بنىته في كتابك، وتناثر نظام كلامك وتساقطت أساطورتك على رأسك..<sup>2</sup>

كما أنه لم ينقل عن أحد من العلماء القول بأن الرسول الكريم أمر بتدوين الحديث إلى جانب القرآن ، فإن ظن ذلك العوام فالواجب تصحيح أفهامهم لا الطعن في السنة و اهدار العمل بمحاجيتها .

<sup>1</sup> انظر الرسالة للشافعي ص78

<sup>2</sup> المعركة تحت راية البخاري . الحلقة الخامسة .

### - الوقفة السادسة : من تفافت المنهج و تناقضه

من تناقضات المناوئ كفره بمرويات السنة و طعنه في كتب الحديث خاصة ، و اعتبارها " روايات تاريخية خاضعة لأهواء البشر و مصالحهم ، و أهدافهم الشخصية "<sup>1</sup> و أنّها " مرويات ظنية الشبهات في غالبيتها "<sup>2</sup> و أنه " تم إيجاد و صنع أحاديث تأذن بتدوين كلام الرسول .. "<sup>3</sup> . و قوله : " لا يمكننا بأي حال من الأحوال اعتبار خرافة الحديث علما ، لأنّها لا تملك من العلم شيئا ، و منهجهما منهج أهواء ، و أسلوبها انتقائي مزاجي ، يخضع لأقوال الرجال ".<sup>4</sup>

ثم إنّه يعتمد على حديث أبي سعيد الخدري في النهي عن كتابة غير القرآن ، و على غيره من الآثار و المرويات. فعلى مذهبه يلزمـه رفض و طرح هذا الحديث و غيره من الآثار التي استشهد بها ، لأنّها :

---

<sup>1</sup> ص 19

<sup>2</sup> ص 18

<sup>3</sup> ص 19

<sup>4</sup> ص 48

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

**أولاً** : مروية بالأسانيد التي تروى بها أحاديث البخاري ، والتي – حسب رزمه – منحولة و موضوعة على أصحابها ، و تلاعبت بها أيدي الرواة تبعاً لميلاتهم المذهبية و السياسية و العقدية ! و بالتالي كان عليه الكفر بها كذلك .

**ثانياً** : لأنها مبئوثة في كتب حديثية – حسب مذهبها – ليس بين أيدينا نسخة مؤلفها الخطية كي نستطيع التأكد من صحة المحتوى و صحة نسبة المؤلف !

فتماشيا مع منهجه البحثي " الذي لم يسبق اليه " يمكن للمعترض عليه أن يقول له أنه : " تم إيجاد و صنع أحاديث في المنع من الكتابة .." ! و أن أحاديث الإذن هي الأصل و أن الرواية وضعوا بعد ذلك أحاديث المنع ؟ فما هو جوابه إذن ؟

من غرائب المนาوئ أنه يعتمد على مرويات ضعيفة في تعقيد باطله ، و يترك روایات صحيحة تخالف مذهبه على صحتها و قوتها ، و قد مر معنا كلام العلامة المعلمي الذي حقق أن كل الآثار عن الصحابة في منع كتابة السنة ضعيفة ، و أن الثابت عنهم كتابة الحديث و

## الباب الأول : نقد شبها و جهالات أيال حول السنة

روايته للناس ليتعبدوا بالعمل به . و مع وضوح كل هذا يواصل المناوى انتفاحاته و ادعائه فيقول : " غير أن أحاديث منع التدوين و الكتابة ، تبقى هي الأقوى والأكثر حضورا ..." <sup>1</sup>

### - **الوقفة السابعة : تفيد نظرية الدين العام و الدين الخاص :**

نقل المناوى كلام الشيخ رشيد رضا في الموازنة بين أحاديث المنع و الإذن : " إن أصح ما ورد في المنع من كتابة الحديث ما رواه أحمد في مسنده ومسلم في صحيحه وابن عبد البر في كتاب العلم وغيرهم عن أبي سعيد الخدري مرفوعا : " لا تكتبوا عني غير القرآن ومن كتب عني غير القرآن فليمحه " .

وإن أصح ما ورد في الإذن ، حديث أبي هريرة في الصحيحين وغيرهما مرفوعا :

"اكتبوا لأبي شاه" وهو لا يعارض حديث أبي سعيد وما في معناه على قاعتنا التي مدارها على أن نحييه صلى الله عليه وسلم عن كتابة حديثه مراد به ألا تتخذ دينا كالقرآن ، وذلك أن ما أمر بكتابته لأبي شاه هو خطبة خطبها صلى الله عليه وآله وسلم يوم فتح مكة ،

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

موضوعها تحريم مكة ولقطة الحرم ، وهذا من بيانه صلى الله عليه واله وسلم للقرآن الذي صرخ به يوم الفتح ، وصرخ به في حجة الوداع وأمر بتبلیغه ، فهو خاص مستثنى من النهي العام. وقد صرخ البخاري في باب اللقطة من صحيحه بأن أبا شاه اليماني طلب أن تكتب له الخطبة المذكورة ، فأمر صلى الله عليه واله وسلم بإجابة طلبه «انتهى».

ثم عقب عليه قائلاً : "إذن فحسب تحليل الفقيه المحدث رشيد رضا ، فإن المنع ينسحب بالأساس على تدوين كلام الرسول على أساس أنه دين ، إذ لا وحي إلا القرآن ، ولا كتاب أنزل على الناس باعتباره وحيا إلا الكتاب الله المتنزلة على أنبيائه والتي منها القرآن ، بالإضافة إلى أن بيان الرسول الذي ألقاه بخصوص فتح مكة ، هو بيان سياسي لقائد دولة وليس لرسول ، فلا وجود للرسالة في خطبته إلا من حيث البيان.."<sup>1</sup>

**قال** العلامة مصطفى السباعي رحمه الله : "أن الله أوجب على المسلمين اتباع الرسول فيما يأمر وينهى فقال: {وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا}<sup>2</sup> وقرن طاعة الرسول بطاعته في آيات

<sup>1</sup> ص 20

<sup>2</sup> [سورة الحشر، الآية: 7].

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیال حول السنة

كثيرة من القرآن فقال: {وأطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَنَا لَعَلَّكُمْ تَرْجُونَ} <sup>١</sup>,

وحدث على الاستجابة لما يدعوه، فقال: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ سَمِعُوكُمْ

اللَّهُ وَرَسُولُكُمْ إِذَا دَعَاكُمْ مَا يُحِبُّكُمْ} <sup>٢</sup>، واعتبر طاعته طاعة الله واتباعه

حباً لله: {مَنْ يَطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تُولِي فَمَا أَرْسَلْنَاكُمْ

عَلَيْهِمْ حَفِيظًا} <sup>٣</sup>. وقال أيضاً: {قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي

يُحِبُّكُمْ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنْبَكُمْ} <sup>٤</sup>. وحذر من مخالفته أمره: {فَإِنْ يَحْذِرُ

الَّذِينَ يَخْالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ} <sup>٥</sup>.

بل أشار إلى أن مخالفته كفر: {قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ تُولِيَا إِنْ

الَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ} <sup>٦</sup>. ولم يبح للمؤمنين مطلقاً أن يخالفوا حكمه

أو أوامره {وَمَا كَانَ مُؤْمِنٌ وَلَا مُؤْمِنَةٌ إِذَا قُضِيَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ

يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِيَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا

مُبِينًا} <sup>٧</sup>. واعتبر من علامات النفاق الإعراض عن تحكيم الرسول في

<sup>١</sup> [سورة آل عمران، الآية: 132].

<sup>٢</sup> [سورة الأنفال، الآية: 24].

<sup>٣</sup> [سورة النساء، الآية: 80].

<sup>٤</sup> [سورة آل عمران، الآية: 31].

<sup>٥</sup> [سورة الفور، الآية: 63].

<sup>٦</sup> [سورة آل عمران، الآية: 32].

<sup>٧</sup> [سورة الأحزاب، الآية: 36].

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

مواطن الخلاف: { ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين وإذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق منهم معرضون إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون }<sup>1</sup>. بل جعل من لوازم الإيمان ألا يذهبوا حين يكونون مع رسول الله دون أن يستأذنوا منه:

{ إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه إن الذين يستأذنونك أولئك الذين يؤمنون بالله ورسوله فإذا استأذنوك بعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم واستغفر لهم الله إن الله غفور رحيم }<sup>2</sup>.

**قال** ابن القيم: «فإذا جعل من لوازم الإيمان ألا يذهبون مذهبًا إذا كانوا معه إلا باستئذانه فأولى أن يكون من لوازمه أن لا يذهبوا إلى قوله ولا مذهب علمي إلا بعد استئذانه، وإذنه يعرف بدلالة ما جاء به على أنه أذن فيه»<sup>3</sup>.

من هذا كله كان لا بد للصحابة من الرجوع إلى الرسول –

<sup>1</sup> [سورة النور، الآيات: 47 - 51]

<sup>2</sup> [سورة النور، الآية: 62].

<sup>3</sup> " إعلام الموقعين " : 1 / 58

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ - ، يفسر لهم أحكام القرآن ويبيّن لهم مشكلاته، ويحكم بينهم في المنازعات ويحلّ بينهم الخصومات، وكان الصحابة - رضوان الله عليهم - يتزمون حدود أمره ونفيه، ويتبعونه في أعماله وعباداته ومعاملاته - إِلَّا مَا عَلِمُوا مِنْهُ أَنَّهُ خَاصٌّ بِهِ - فكانوا يأخذون منه أحكام الصلاة وأركانها وهياتها نزولاً عند أمره - صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ - «صَلَوَ كَمَا رَأَيْتُمْنِي أَصْلِي»<sup>1</sup> ، ويرجعون عنه مناسك الحج وشعائره امتناعاً لأمره أيضاً «خذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ»<sup>2</sup> و قد يغضب إذا علم أن بعض صحابته لم يتأس به فيما يفعله، كما روى مالك في "الموطأ" عن عطاء بن يسار: أن رجلاً من الصحابة أرسل امرأته تسأل رسول الله - صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ - عن حكم تقبيل الصائم لزوجته، فأخبرها أم سلمة - رضي الله عنها - «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ - كَانَ يَقْبِلُ وَهُوَ صَائِمٌ» ، فرجعت إلى زوجها فأخبرته ، فقال: "لست مثل رسول الله ، يحل الله لرسوله ما يشاء" ، فبلغ قوله ذلك رسول الله - صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ -

<sup>1</sup> أخرجه "البخاري" عن مالك بن الحويرث.

<sup>2</sup> أخرجه "مسلم" عن جابر.

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

وسلم - فغضب و قال : «إني أتقاكم الله وأعلمكم بحدوده»<sup>١</sup> و كما غضب حين أمر الصحابة بالحلق والإحرام في صلح الحديبية فلم يفعلوا ، إذ شق ذلك عليهم حتى بادر بنفسه فتحلل فابتدرموا يقتدون به. وقد بلغ من اقتدائهم به أن كانوا يفعلون ما يفعل ويتركون ما يتراك ، دون أن يعلموا لذلك سبباً أو يسألوه عن علته وحكمته ، فقد أخرج "البخاري" عن ابن عمر - رضي الله عنهما - ، قال: اتخذ رسول الله - صلى الله عليه وسلم - خاتماً من ذهب ، فاتخذ الناس خواتيم من ذهب ، ثم نبذه النبي صلى الله عليه وسلم : «إني لن ألبسه أبداً» ، فنبذ الناس خواتيمهم . وروى القاضي عياض في كتابه "الشفا" عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - ، قال : بينما رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يصلي بأصحابه إذ خلع نعليه فوضعهما عن يساره ، فلما رأى القوم ذلك ألقوا نعاهم ، فلما قضى صلاته قال : «ما حملكم على إلقاء نعاليكم؟» قالوا : رأيناك ألقيت نعليك ، فقال : «إن جبريل أخبرني أن فيهما قذراً» وذكر ابن سعد في "الطبقات" ، أنه - صلى الله عليه وسلم - صلى ركعتين من الظهر في مسجده المسلمين ، ثم أمر

<sup>١</sup> أخرجه "مسلم" عن عمر بن أبي سلمة وأخرجه الشافعي أيضاً في "الرسالة": ص 404 مرسلًا عن عطاء.

## الباب الأول: نقد شبّهات و جهالات أيّال حول السنة

---

أن يتوجه إلى المسجد الحرام فاستدار إليه ودار معه المسلمين .<sup>1</sup> بل بلغ من امتهن أمر النبي - صلى الله عليه وسلم - أن فعلوا ذلك حتى في شؤون الدنيا ، فقد أخرج "أبو داود" وابن عبد البر في "جامع بيان العلم وفضله" عن ابن مسعود - رضي الله عنه - : أنه جاء يوم الجمعة والنبي يخطب فسمعه يقول : «اجلسوا» فجلس بباب المسجد - أي حيث سمع النبي يقول ذلك -، فرأه النبي - عليه الصلاة والسلام - فقال له : « تعال يا عبد الله بن مسعود ». وهكذا كان الصحابة مع الرسول - عليه الصلاة والسلام - في حياته ، يعتبرون قوله وفعله وتقريره حكماً شرعاً لا يختلف في ذلك واحد منهم ، ولا يجوز أحدهم لنفسه أن يخالف أمر القرآن ، وما كان الصحابة يراجعون رسول الله في أمر إلا إذا كان فعله أو قوله اجتهادا منه في أمر دنيوي ، كما في غزوة بدر حين راجعه الحباب بن المنذر في مكان النزول ، أو إذا كان اجتهادا منه في بحث ديني قبل تقرير الله له أو نفيه عنه ، كما راجعه عمر في أسرى بدر وصلاح الحديبية ، أو

---

<sup>1</sup> "الطبقات الكبرى" لابن سعد: 2/7.

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

إذا كان غريبا عن عقولهم فیناقشونه معرفة الحکمة فقط ، أو كانوا يظنون فعله خاصا به فلا يلزمون أنفسهم اتباعه ، أو إذا أمرهم بأمر

فظنوا أنه للإباحة وأن غير المأمور به أولى . أما ما عدا ذلك فكان منهم التسلیم المطلق والاتباع التام والالتزام الكامل.<sup>1</sup>

## الوقفة الثامنة : هل نهى الرسول الكريم عن تدوين السنة مطلقا ؟

و لماذا ؟

من سوء طوية المناوئين و خبث تدليسهم أنهم يجتزوون من الأحاديث ما يوافق هواهم فيتعنوا طربا ببعض النصوص و يهملون نصوصا أخرى كثيرة لا تخدم أطروحتهم . و هذا الاسلوب بعيد كل البعد عن المنهج العلمي الذي أصموا أسماعنا بالتعنيف به و الدعوة الى تطبيقه على الدراسات الاسلامية !

و في ما يلي الاجابة عن هذه الشبهة : قد وقعت كتابة في الجملة كما يأتي ، لكن لم تشمل ولم يؤمر بها أمراً .

أما حکمة ذلك فمنها: أن الله تبارك وتعالى كما أراد هذه الشريعة البقاء أراد سبحانه أن لا يكلف عباده من حفظها إلا بما لا يشق عليهم مشقة شديدة، ثم هو سبحانه يحوطها ويحفظها بقدرته، كان

<sup>1</sup> انتهي کلام العلامة السباعي

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیالل حول السنة

النبي صلى الله عليه وسلم إذا نزل عليه الوحي يعجل بقراءة ما يوحى إليه قبل فراغه خشية أن ينسى شيئاً منه، فأنزل الله عليه { ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يُقضى إليك وحيه، وقل رب زدني علماً } ، وقوله { لا تحرك به لسانك لتعجل به إن علينا جمعه وقرآن، فإذا قرأناه فاتبع قرآن، ثم إن علينا بيانه } ، وقوله { سنقرئك فلا تنسى إلا ما شاء الله إنه يعلم الجهر وما يخفى ونيسرك لليسرى } .

وكان العرب أمّة أميّة يندر وجود من يقرأ أو يكتب منهم، وأدوات الكتابة عزيزة ولا سيماماً يكتب فيه، وكان الصحابة محتاجين إلى السعي في مصالحهم، فكانوا في المدينة منهم من يعمل في حائطه، ومنهم من يباع في الأسواق، فكان التكليف بالكتابة شاقاً، فاقتصر منه على كتابة ما ينزل من القرآن شيئاً فشيئاً ولو مرة واحدة في قطعة من جريد النخل أو نحوه تبقى عند الذي كتبها.

وفي صحيح البخاري وغيره من حديث زيد بن ثابت في قصة جمعه القرآن بأمر أبي بكر «فتبعت القرآن أجمعه من العُسُب واللخاف وصدور الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجدها مع أحد غيره (لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم) حتى خاتمة سورة براءة»

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

وفي فتح الباري: أن العسب جريد التخل، وإن اللخاف الحجارة الرقاق، وإن وقع في رواية: القصب والعسب والكرانيف وجرائد التخل، ووقع في روایات آخر ذكر الرقاع وقطع الأديم والصحف. وكان النبي صلى الله عليه وسلم يلقن بعض أصحابه ما شاء الله من القرآن ثم يلقن بعضهم بعضاً، فكان القرآن محفوظاً جملة في صدورهم ومحفوظاً بالكتابة في قطع مفرقة عندهم.

والمقصود أنه اقتصر من كتابة القرآن على ذاك القدر إذ كان أكثر منه شاقاً عليهم، وتكت足 الله عز وجل بحفظه في صدورهم وفي تلك القطع، فلم يتلف منها شيء، حتى جمعت في عهد أبي بكر، ثم لم يتلف منها شيء حتى كتبت عنها المصاحف في عهد عثمان، وقد الله تعالى {إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون}، وتكتفت سبحانه بحفظ لا يعفي المسلمين أن يفعلوا ما يمكنهم كما فعلوا - بتوفيقه لهم - في عهد أبي بكر، ثم في عهد عثمان.

فأما السنة فقد تكتفت الله بحفظها أيضاً، لأن تكتفت بحفظ القرآن يستلزم تكتفت بحفظ بيانه وهو السنة، وحفظ لسانه وهو العربية، إذ المقصود بقاء الحجة قائمة والهداية باقية بحيث ينالها من يطلبها، لأن محمدًا خاتم الأنبياء وشريعته خاتمة الشرائع. بل دل على ذلك قوله {ثم إن علينا بيانه} ، فحفظ الله السنة في صدور الصحابة والتابعين حتى كتبت ودونت كما يأتي، وكان التزام كتابتها في العهد النبوى

شافاً جداً، لأنّها تشمل جميع أقوال النبي صلى الله عليه وسلم وأفعاله وأحواله وما يقوله غيره بحضورته أو يفعله وغير ذلك. والمقصود الشرعي منها معانيها، ليست كالقرآن المقصود لفظه ومعناه، لأنَّ كلام الله بلفظه ومعناه، ومعجز بلفظه ومعناه، ومتبعه بتلاوته بلفظه بدون أدنى تغيير، لاجرم خفف الله عنهم واكتفى من تبليغ السنة غالباً بأن يطلع عليها بعض الصحابة، ويكمّل الله تعالى حفظها وتبليغها بقدرتة التي لا يعجزها شيء، فالشأن في هذا الأمر هو العلم بأن النبي صلى الله عليه وسلم قد بلغ ما أمر به التبليغ الذي رضيه الله منه، وأن ذلك مظنة بلوغه إلى من يحفظه من الأمة وبلغه عند الحاجة ويبقى موجوداً بين الأمة، وتتكلّف الله تعالى بحفظ دينه يجعل تلك المظنة مئنة، فتم الحفظ كما أراد الله تعالى، وبهذا التكفل يدفع ما يتطرق إلى تبليغ القرآن كاحتمال تلف بعض القطع التي كتبت فيها الآيات، واحتمال أن يغير فيها من كانت عنده ونحو ذلك.

ومن طالع تراجم أئمّة الحديث من التابعين فمن بعدهم وتدبر ما آتاهم الله تعالى من قوة الحفظ والفهم والرغبة الأكيدة في الجد والتتشمير لحفظ النّسخة وحياطتها بان له ما يحير عقله، وعلم أن ذلك ثرة تكفل الله تعالى بحفظ دينه. و شأنهم في عظيم جداً، أو هو عبادة من أعظم العبادات وأشرفها، وبذلك يتبيّن أن ذلك من المصالح

## **الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه**

المترتبة على ترك كتابة الأحاديث كلها في العهد النبوى، إذ لو كتبت  
لأنس باب تلك العبادة وقد قال الله تعالى {وما خلقت الجن  
والإنس إلا ليعبدون} .

وثم مصالح أخرى منها: تنشئة علوم تحتاج إليها الأمة، فهذه الشروة العظيمة التي بيد المسلمين من تراثهم قدمائهم، إنما جاءت من احتياج المحدثين إلى معرفة أحوال الرواية، فاضطروا إلى تتبع ذلك، وجمع التواريχ والمعاجم، ثم تتبعهم غيرهم.

ومنها: الإسناد الذي يعرف به حال الخبر، كان بدؤه في الحديث ثم سرى إلى التفسير والتاريخ والأدب.

هذا والعالم الراسخ هو الذي إذا حصل له العلم الشافي بقضية لزمه  
ولم يبال بما قد يشكك فيها، بل إما أن يعرض عن تلك المشككات،  
وإما أن يتأملها في ضوء ما قد ثبت، فههنا من تدبر كتاب الله وتتبع  
هدي رسوله ونظر إلى ما جرى عليه العمل العام في عهد أصحابه  
وعلماء أمته بوجوب العمل بأخبار الثقات عن النبي صلى الله عليه  
وسلم وأنها من صلب الدين، فمن أعرض عن هذا وراح يقول: لماذا  
تكتب الأحاديث؟ لماذا؟ ويتبع قضايا جزئية— إما أن لا تثبت،

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

وإما أن تكون شاذة، وإنما أن يكون لها محمل لا يخالف المعلوم

الواضح - من كان شأنه فلا ريب في زيفه...<sup>1</sup>

وقد أمعن الدكتور الخطيب في كتابه (السنة قبل التدوين) وناقش الأخبار التي ذكرت في هذا الباب في النهي والإباحة - ونحن ننقله لطوله لفائدة - قال حفظه الله :

" ما روی من كراهة الكتابة:

1 - روى أبو سعيد الخدري أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال: «لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه» وهذا الحديث أصح ما ورد عن رسول الله - صلی الله عليه وسلم - في هذا الباب.

2 - وقال أبو سعيد الخدري: «جهدنا بالنبي - صلی الله عليه وسلم - أن يأذن لنا في الكتاب فأبى». وفي رواية عنه قال: «استأذنا النبي صلی الله عليه وسلم في الكتابة فلم يأذن لنا» .

<sup>1</sup> الأنوار الكاشفة لما في كتاب "أضواء على السنة" من الزلل والتضليل والمجازفة 33 - عبد الرحمن بن يحيى بن علي المعلمي اليماني (المتوفى: 1386هـ) المطبعة السلفية ومكتبتها / عالم الكتب - بيروت 1406 هـ / 1986 م

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

3 - روي عن أبي هريرة أنه قال: خرج علينا رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ، ونحن نكتب الأحاديث ، فقال: «ما هذا الذي تكتبون؟» ، قلنا: أحاديث نسمعها منك. قال: «كتاب غير كتاب الله!؟، أتدرؤن؟ ما ضل الأمم قبلكم إلا بما اكتتبوا من الكتب مع كتاب الله تعالى»

### **ما روي من إباحة الكتابة:**

1 - قال عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما -:  
«كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم، أريد حفظه، فنهتني قريش، وقالوا: تكتب كل شيء سمعته من رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ورسول الله - صلى الله عليه وسلم - بشر يتكلّم في الغضب والرضا، فأمسكت عن الكتاب، فذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فأوّلما بأصبعه إلى فيه وقال: «أكتب فوالذي نفسي بيده ما خرج منه إلا حق»

2 - قال أبو هريرة - رضي الله عنه -: «ما من أصحاب النبي - صلى الله عليه وسلم - أحد أكثر حديثا عنه مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو، فإنه كان يكتب ولا أكتب»

3 - روي عن أبي هريرة أن رجلاً كان يشهد حديث ، رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ، فلا يحفظه ، فيسأل أبا هريرة ، فيحدثه ، ثم

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أیال حول السنة

شكا قلة حفظه إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، فقال له النبي ، - عليه الصلاة والسلام -: «استعن على حفظك بيمينك»

4 - روى رافع بن خديج أنه قال: قلنا: يا رسول الله إنا نسمع منك أشياء، أفتكلّبها؟ قال: «اكتبوا ولا حرج»

5 - روى عن أنس بن مالك أنه قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «قيدوا العلم بالكتاب»

6 - روى عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم أنه كتب كتاب الصدقات والديات والفرائض والسنن لعمرو بن حزم وغيره .

7- روى عن أبي هريرة أنه لما فتح الله على رسوله صلى الله عليه وسلم مكة قام الرسول - صلى الله عليه وسلم - وخطب في الناس، فقام رجل من أهل اليمن يقال له أبو شاه، فقال: يا رسول الله اكتبوا لي، فقال: «اكتبوا له» . قال أبو عبد الرحمن (عبد الله بن أحمد): «ليس بيروي في كتابة الحديث شيء أصح من هذا الحديث، لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمرهم، قال: "اكتبوا لأبي شاه"» .

8 - روى عن ابن عباس أنه قال: لما اشتتد بالنبي صلى الله عليه وسلم وجده قال: «ائتوني بكتاب أكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده» قال عمر: إن النبي صلى الله عليه وسلم غلبه الوجع، وعندنا كتاب الله حسبنا. فاختلقو، وكثُر اللغط، قال: «قوموا عنِي، ولا ينبغي عندي التنازع»

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

إن طلب الرسول هذا واضح في أنه أراد أن يكتب شيئاً غير القرآن، وما كان سيكتبه هو من السنة، وإن عدم كتابته لمرضه لا ينسخ أنه قد هم به، وكان في آخر أيام حياته - عليه الصلاة والسلام - الكتابة في أوقات مختلفة، ولمواضيع كثيرة، في مناسبات عدّة، خاصة وعامة.

وإذا كانت الأخبار الدالة على إباحة الكتابة منها خاص كخبر أبي شاه، فإن منها أيضاً ما هو عام لا سبيل إلى تخصيصه، كسماحه لعبد الله بن عمرو بالكتابة وللرجل الأننصاري الذي شكا سوء حفظه. ويمكن أن نستشهد في هذا المجال بخبر أنس ورافع بن خديج وإن تكلم فيهما، لأن طرفيهما كثيرة يقوى بعضها ببعض، وللعلماء مع هذا آراء في هذه الأخبار سأوجزها فيما يلي:

حاول العلماء أن يوفقاً بين ما ورد من نهي عن الكتابة وما وري من إباحة لها، وترجع آراؤهم إلى أربعة أقوال:

الأول: قال بعضهم إن حديث أبي سعيد الخدري موقوف عليه فلا يصلح للاحتجاج به وروي هذا الرأي عن البخاري وغيره (1)، إلا أننا لا نسلم بهذا لأنه ثبت عند الإمام مسلم، فهو صحيح، ويفيد صحته ويعضده ما رويتاه عن أبي سعيد - رضي الله عنه -: رواه أبو سعيد نفسه إذ يقول: «استأذنت النبي - صلى الله عليه وسلم - أن أكتب الحديث، فأبى أن يأذن لي»

الثاني: أن النهي عن الكتابة إنما كان في أول الإسلام مخافة اختلاط الحديث بالقرآن، فلما كثر عدد المسلمين، وعرفوا القرآن معرفة رافعة للجهالة وميزوه من الحديث - زال هذا الخوف عنهم، فنسخ الحكم الذي كان مترباً عليه، وصادر الأمر إلى الجواز . وفي هذا قال الرامهرمي: «وحدث أبي سعيد: "حرضنا أن يأذن لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في الكتاب فأبى" ، أحسب أنه كان محفوظاً في أول الهجرة وحين كان لا يؤمن بالاشغال به عن القرآن» والقول بالنسخ أحد المعنيين اللذين فهمهما ابن قتيبة من تلك الأخبار. فقال: «أحدهما: أن يكون من منسوخ السنة بالسنة، كأنه نهى في أول الأمر عن أن يكتب قوله، ثم رأى بعد - لما علم أن السنن تكثر وتغدو الحفظ - أن تكتب وتقيد» ، ورأى هذا الرأي كثير من العلماء، وذهب إليه العالمة الحقيق الأستاذ أحمد محمد شاكر وبعد أن دعم رأيه بالأخبار التي تبيح الكتابة قال: «كل هذا يدل على أن حديث أبي سعيد - «لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه» - منسوخ، وأنه كان في أول الأمر، حين خيف اختلاط غير القرآن بالقرآن وحدث أبي شاه في أواخر حياة النبي - صلى الله عليه وسلم -، وكذلك أخبار أبي هريرة - وهو متأخر

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

الإسلام - "أن عبد الله بن عمرو كان يكتب، وأنه هو لم يكن يكتب" : يدل على أن عبد الله كان يكتب بعد إسلام أبي هريرة، ولو كان حديث أبي سعيد في النهي متأخراً عن هذه الأحاديث في الإذن والجواز لعرف ذلك عند الصحابة يقيناً صريحاً» .

ويعکن أن نلحق هنا الرأي الذي يقول: إن النهي إنما كان عن كتابة الحديث مع القرآن في صحيفة واحدة، لأنهم كانوا يسمعون تأويل الآية، فربما كتبوه معه، فنهوا عن ذلك لخوف الاشتباه .

الثالث: أن النهي في حق من وثق بحفظه وخيف اتكلمه على الكتابة، والإذن في حق من لا يوثق بحفظه كأبي شاه .

الرابع: أن يكون النهي عاماً وخص بالسماح له من كان قارئاً كتاباً مجيداً لا يخطئ في كتابته، ولا يخشى الغلط، كعبد الله بن عمرو الذي أمن عليه - صلى الله عليه وسلم - كل هذا، فأذن له . وهذا هو المعنى الآخر الذي فهمه ابن قتيبة من تلك الأخبار.

ورأينا في هذه الأخبار هو صحة ما روی عن أبي سعيد من النهي، وصحة ما ورد عن غيره من إباحة الكتابة ، فتحن لا نقول بوقف خبر أبي سعيد عليه. فالرأي الأول مردود، ويمكن أن تكون جميع هذه الآراء الثلاثة صواباً، فنهى - عليه الصلاة والسلام - عن كتابة الحديث الشريف مع القرآن في صحيفة واحدة خوف الالتباس، وربما يكون نهيه عن كتابة الحديث على الصحف أول الإسلام حتى لا

## الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

يشغل المسلمين بالحديث عن القرآن الكريم، وأراد أن يحفظ المسلمين القرآن في صدورهم وعلى الألواح والصحف والمعظام توكيدا لحفظه، وترك الحديث للممارسة العملية، لأنهم كانوا يطبقونه: يرون الرسول فيقلدونه، ويسمعون منه فيتبعونه، وإلى جانب هذا سمح لمن لا يختلط عليه القرآن بالسنة أن يدون السنة كعبد الله بن عمرو، وأباح لمن يصعب عليه الحفظ أن يستعين بيده حتى إذا حفظ المسلمين قرآنهم وميزوه عن الحديث جاء نسخ النهي بالإباحة عامة، وإن وجود علة من علل النهي السابقة لا ينفي وجود غيرها ولا يتعارض معه، كما أن وجود علة النهي لا ينفي تخصيص هذا النهي بالسماح لبعض من لا تتحقق فيهم هذه العلة. فالنهي لم يكن عاما، والإباحة لم تكن عامة في أول الإسلام، فحيثما تحققت علة النهي منعت الكتابة، وحيثما زالت أبيح الكتابة.

وأرى في حديث أبي شاه وفي حديث ابن عباس: «ائتوني بكتاب ... «إذنا عاما، وإباحة مطبقة للكتابة، وعلى هذا لا تعارض بين جميع تلك الروايات فقد سهل التوفيق بينها وبين وجه الصواب. وانتهى أمر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بإباحة الكتابة، وسنرى فيما بعد بعض ما دون في عهده - صلى الله عليه وسلم -<sup>1</sup>

<sup>1</sup> السنة قبل التنوين 303-309 و راجع كذلك : علوم الحديث و مصطلحه للعلامة صبحي الصالح رحمه الله ص 17 و ما بعدها .

**الوقفة التاسعة : الدلالة المعجمية لـ "كتب" و "دون" و "صنف"  
" . و جهل الكاتب بهذه المصطلحات !**

قضية تدوين الحديث النبوى زَلَّت فيها أقدام المحدثين المعاصرين من اللادينيين الحاقدين، والعلمانيين الحداثيين، من صحفيين وأدباء وعلماء اجتماع وسياسة وملائكة ومفكرين، ومعارضين باحثين عن الشهرة الإعلامية والقفزة البهلوانية، والطفرة التي تُدخل كتاب كينيز للأرقام القياسية في الافتراء والإرجاف - إذ لم يستحضروا الحقائق التالية:

- التفريق بين الفعل الثلاثي : "كتب" و "دون" و "صنف" أو "جمع" ، فعندما نقول ، لم يكن الحديث مدونا على عهد رسول الله نكون من الصادقين المصدقين ، إذ من لازم ذلك أن الحديث لم يكن داخلا في ديوان يعني كتاب واحد يُضم بعضه إلى بعض ، و يُشدّ بشدّاد ، وعندما نقول أن ذلك قد حصل في زمن متاخر عن الوفاة النبوية نكون قد أثبتنا حصول الكتابة بمعنى التقيد وتسويف البياض بسواد وذلك الذي يُقال له الخط أو الرقم ، وهو أمر حاصل في زمن النبي وبأمره وتحت نظره وإن شكك فيه المؤلف وحزبه .. وهو هنا يقينا يخلط بين " دون" و "كتب" ويحتاج لفهمها أن يكمل تعليمه الإعدادي والثانوي الجامعي ، ولا يقال هنا إنه عصامي كما وصفه الأنجيري قدّما ثم تراجع؟ بل العصامي رجل فوق الإعدادي والثانوي

## **الباب الأول : نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة**

---

والجامعي، فهو جامعٌ لعلم هذه المستويات بل زائد عليها علماً وأدباً وفهمـا.

وأنتَ فدعكـ ما أجلبـ المؤلـف من ذاكـ النصـ الطويلـ عـمـنـ وصفـهـ بالـمـفـكـرـ الـمـصـرـيـ مـحـمـودـ أـبـيـ رـيـةـ فيـ صـفـحةـ 19ـ وـ 20ـ مـنـ كـتـابـهـ،ـ ولـقـدـ عـلـمـ اللـهـ مـنـ هـوـ هـذـاـ المـفـكـرـ الـمـصـرـيـ الـكـبـيرـ الـذـيـ عـوـلـ المؤـلـفـ عـلـيـهـ وـنـقـلـ كـلـامـهـ وـأـقـرـهـ مـسـتـشـهـداـ بـهـ،ـ فـهـوـ صـاحـبـ "ـأـضـوـاءـ عـلـىـ السـنـةـ الـنـبـوـيـةـ"ـ الـكـتـابـ الـقـبـلـيـ الـذـيـ نـسـفـ فـيـهـ زـعـمـ السـنـةـ،ـ وـلـقـدـ رـدـ ظـلـمـاتـهـ دـ/ـ يـوسـفـ السـبـاعـيـ فـيـ كـتـابـهـ النـافـعـ السـنـةـ وـمـكـانـتـهـاـ فـيـ التـشـرـيعـ الـإـسـلـامـيـ،ـ فـكـفـىـ وـشـفـىـ قـلـوبـ الـمـؤـمـنـينـ،ـ وـأـمـاـ قـلـوبـ الـمـتـشـكـكـينـ فـلـوـ جـئـنـاهـمـ بـكـلـ آـيـةـ مـعـجـزـةــ بـكـلـ دـلـيلـ وـاضـحــ لـمـ يـؤـمـنـواـ...ـ<sup>1</sup>

### **الوقفة العاشرة : وجوب طاعته بعد وفاته:**

كـمـاـ وـجـبـ عـلـىـ الصـحـابـةـ بـأـمـرـ اللـهـ فـيـ الـقـرـآنـ اـتـبـاعـ الرـسـوـلـ وـطـاعـتـهـ فـيـ حـيـاتـهـ،ـ وـجـبـ عـلـيـهـمـ وـعـلـىـ مـنـ بـعـدـهـمـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ اـتـبـاعـ سـنـتـهـ بـعـدـ وـفـاتـهـ،ـ لـأـنـ النـصـوصـ الـتـيـ أـوجـبـتـ طـاعـتـهـ عـامـةـ لـمـ تـقـيـدـ ذـلـكـ بـزـمـنـ

---

<sup>1</sup> المعركة تحت راية البخاري 5

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

حياته، ولا بصحابته دون غيرهم ، ولأن العلة جامعة بينهم وبين من بعدهم ، وهي أنهم أتباع لرسول أمر الله باتباعه وطاعته ، ولأن العلة أيضاً جامعة بين حياته ووفاته ، إذ كان قوله وحكمه و فعله ناشئاً عن مشروع معصوم أمر الله بامتثال أمره، فلا يختلف الحال بين أن يكون حياً أو بعد وفاته .<sup>1</sup>

إن السنة النبوية كانت ولا تزال ديناً، لأن الله تعالى أمرنا بطاعة رسوله، وجعل طاعة رسوله من طاعة الله، فقال: ﴿مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِظًا﴾<sup>1</sup>، وأمر بالأخذ بكل ما جاء به الرسول فقال: ﴿وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُودُهُ وَمَا هَأْكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوا﴾<sup>2</sup>، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أنه أوصى القرآن ومثله معه فقال: «أَلَا إِنِّي أُوتيتُ الْكِتَابَ، وَمِثْلُهُ مَعَهُ أَلَا يُؤْشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيكَتِهِ يَقُولُ عَلَيْكُمْ هَذَا الْقُرْآنُ فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَلَالٍ فَأَحِلُّوهُ، وَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ». <sup>3</sup> بل حذر النبي صلى الله عليه وسلم من مخالفته ونحوه فقال: " من رغب عن سنتي فليست

<sup>1</sup> [النساء: 80]

<sup>2</sup> [الحشر: 7]

<sup>3</sup> أخرجه أبو داود (4604) والترمذى (2664) وابن ماجه (12) من حديث المقدم بن معدى كربلا عن النبي ﷺ. وإسناده صحيح كما في السلسلة الصحيحة (882).

## الباب الأول : نقد شبهات و جهالات أية حول السنة

إِنَّمَا .<sup>1</sup> ولما أراد عثمان بن مظعون أن يختصي بعثة إليه رسول الله فجاءه ، فَقَالَ: "«يَا عُثْمَانَ، أَرَغِبْتَ عَنْ سُنْنِي»" ، قَالَ: لَا والله يا رسول الله، ولَكِنْ سُنْنَتَكَ أَطْلُبُ".<sup>2</sup> ولو كانت السنة النبوية موروثا ثقافيا لا قداسة له، لكان أمر الله بطاعة نبيه والاقتداء بهديه عينا من القول - تعالى الله عن ذلك -، إذ يأمر الله بطاعة رسوله فيقول ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾<sup>3</sup> ، ويضمن المداية ملـ فعل ذلك فيقول: ﴿وَإِنْ تُطِيعُوهُ هُنَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ﴾<sup>4</sup> ، ويشرع لعباده الاقتداء بالنبي فيقول: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾<sup>5</sup>.

أما قوله : إن الصحابة قد فهموا من النبي صلى الله عليه وسلم أن السنة ليست شرعاً فانصرفوا عنها ، ولم يهتموا بكتابتها أو الالتزام بها ، فهذا من الكذب والماكارة ، فالمطلع على المدونات في كتب

<sup>1</sup> أخرجه البخاري (5063) ومسلم (1401).

<sup>2</sup> أخرجه أبو داود في سننه (1369) من حديث عائشة رضي الله عنها، وصححه ابن حبان، انظر صحيح سنن أبي داود (1239).

<sup>3</sup> [آل عمران: 133]

<sup>4</sup> [النور: 54]

<sup>5</sup> [الأحزاب: 21].

## الفصل الأول : نقد دعوى منع الرسول من تدوين حديثه

السنة وتاريخ العلوم وما كتب العلماء في مواقف الأمة من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم - وبخاصة موقف الصحابة من سنة رسول

الله صلى الله عليه وسلم - يقطع ببطلان ما كتب أيلال .

فقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أحقرن الخلق على ملاحظة أقوال رسول الله وأفعاله وحفظها والعمل بها من حرصهم على تتبع كل صغيرة وكبيرة وحفظها ووعيها والعمل بها أن كانوا يتناوبون ملازمة رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فهذا عمر بن الخطاب يقول: «كُنْتُ أَنَا وَجَارِي مِنَ الْأَنْصَارِ فِي بَيْتِ أُمِّيَّةٍ بْنِ رَيْدٍ وَهِيَ مِنْ عَوَالِي الْمَدِينَةِ وَكُنَّا نَتَنَاؤُبُ النُّزُولَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَ، يَنْزِلُ يَوْمًا وَأَنْزِلُ يَوْمًا، فَإِذَا نَزَلْتُ جِئْتُهُ بِخَرْبِ ذَلِكَ الْيَوْمِ مِنَ الْوَحْيِ وَغَيْرِهِ، وَإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلَ ذَلِكَ» . وما كان ذلك إلا لحرصهم الشديد على معرفة سنة رسول الله ص واتباعها والالتزام بها .

وقد كان الصحابة يقطعون المسافات الطويلة ليسألوا رسول الله عن حكم الله في بعض ما يعرض لهم ، وكانوا حريصين على أن يسألوا أزواج النبي عن سيرته وسنته في بيته ، وكانت النساء يذهبن إلى بيوت أزواج النبي يسألنهن عما يعرض لهن وهذا معروف مشتهر غني

عن ذكر شاهد أو مثال.

بل لقد بلغ من حرص الصحابة على الالتزام بسنة النبي صلى الله عليه وسلم أنهم كانوا يتزمون ما يفعل ويتركون ما يترك دون أن يعرفوا بذلك حكمة، ودون أن يسألوا عن ذلك ثقة منهم بأن فعله وحْيٌ. فعَنْ أَيِّ سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ تَقَالَ: «صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ فِي بَعْضِ صَلَاتِهِ خَلَعَ نَعْلَيْهِ فَوَضَعَهُمَا عَنْ يَسَارِهِ، فَلَمَّا رَأَى النَّاسُ ذَلِكَ خَلَعُوا نِعَالَهُمْ، فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاتَهُ قَالَ: «مَا حَمَلْتُمْ عَلَى إِلْقَاءِ نِعَالِكُمْ؟»، قَالُوا: «رَأَيْنَاكَ أَقْبَلَتْ نَعْلَيْكَ فَأَقْبَلْنَا بِنِعَالَنَا». فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنِّي لَمْ أَخْلَعْهُمْ مِنْ بَأْسٍ، وَلَكِنَّ جِبْرِيلَ أَخْبَرَنِي أَنَّ فِيهِمَا قَدْرًا فَأَقْبَلْتُهُمْ أَحَدُكُمْ إِلَى الْمُسْجِدِ فَلَيَنْظُرْ فِي نَعْلَيْهِ، فَإِنْ رَأَى فِيهِمَا قَدْرًا فَلْيَمْسِحْهُمْ أَبْلَأْرَضِ شَمْ لِيُصَلِّ فِيهِمَا»<sup>1</sup>

<sup>1</sup> رَوَاهُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي الْمُسْنِدِ، وَأَبُو دَاوُدَ، وَابْنُ جَبَّانَ، وَصَحَّهُ الْأَلبَانِيُّ



**قال أبیال :** يصيّبني العجب الممزوج بالحيرة، من العقلية التي يتمتع بها رواة الحديث ومدونوه ومحققوه والذين يطلق عليهم «محدثون»، «كيف أنهم يجيزون لأنفسهم تدوين هاته الأحاديث، وينبرون للدفاع عنها، ويبحضون رجالها، ويدرسون أسانيدها، ويقدعون القواعد المصطلح الحديث، ويكررون من ينكرها، أو يفسقونه ويزندقونه في أفضل الظروف، وبعدها يطلعون بوجوههم الوقحة على الناس ليسردوا عليهم أحاديث وأثار في منع كتابة وتدوين الأحاديث، في «سكيزوفرینیا» غريبة جداً، تحط من قدر هؤلاء عند ذوي العقل الراجم، والفكر المستنير.

لكن الأمر ليس بهذه البساطة، فالحديث مع الفقيه المستربط للأحكام الشرعية من هاته الأحاديث ، يحاول أن يبرر موقفه بعلل واهية، ستفق عليها بعد قليل عندما نناقش الأعذار والتبريرات التي يوردها هؤلاء في معرض ضحکهم على العقل الإنساني الرافض للتناقض.<sup>1</sup>.

أول ما يصدّم القارئ في كلام أبیال سوء اعتقاده في أهل الحديث ، و سفاله في الطعن و الثلب للمحدثين ، ووصفهم بأقذر النعوت .

أما ما هول به من إدعاء وجود تناقض بين أحاديث الإباحة و المنع ، فقد أجنبنا عليه في الفصل الأول ، و بينما بعض جهالاته الفاضحة و سوء فهمه للأحاديث .

### هل تأخر تدوين السنة مئة عام؟ .

قال : " والأخطر من ذلك أن هؤلاء الشيوخ لم يطرحوا على أنفسهم، ولو لحظة في خلوة مع الذات، لماذا تأخر تدوين السنة لحوالي مائة سنة على وفاة الرسول سلى الله عليه وسلم، وهي بعاته القيمة في التشريع؟ ليس باعتبارها مبينة ومفصلة لما في القرآن، بل باعتبارها قاضية وناسخة لما في كتاب الله عند التعارض، فهي في خطابهم الأصل الثاني من أصول التشريع بعد القرآن، لكن في الواقع العملي التطبيقي نجد أنها الأولى، وكتاب الله لديهمتابع لها خانع.!<sup>2</sup>

احتوى كلامه على مغالطات و شبه يمكن ابطالها من وجوه :

**الوجه الأول:** أن الحديث النبوى كتب في العهد النبوى من سنة 1 للهجرة إلى الوفاة النبوية سنة 11، فمما أمر النبي بكتابته المعاهدات والوثائق والرسائل، كالوثيقة التي كتبها عندما دخل إلى المدينة، ولقد ذكرها أبو عبيد في كتاب الأموال في ثلاثة ورقات، والوثيقة التي عاهد فيها الرسول نصارى نجران وهي برمتها في كتاب الخراج لأبي يوسف القاضي ص 72، وفي الوثقتين كثيراً من التشريعات والأحكام.

وأما الرسائل التي أمر الرسول الكريم بكتابتها فمنها كتاب الصدقات الذي أخرجه البخاري في صحيحه حديث رقم 1454، وصحيفة عمرو بن حزم وهو طويل في نحو ثلاثة أوراق وفيه تفاصيل دقيقة عن الجنایات والديات، وهي في الموطأ باختصار، وأخرجها كاملة ابن حبان في صحيحه برقم 6559.

ومن ذلك صحيفة كانت عند علي بن أبي طالب كتبها بأمر الرسول فيها كثير من التشريعات في مقادير الزكاة والجنایات، أورد بعضها البخاري في صحيحه برقم 111، وأمر الرسول بكتابه خطبته في فتح مكة لأبي شاه كما في البخاري برقم 112.

**الوجه الثاني:** كثيرون من الصحابة كتبوا بإذن الرسول في حياته، فممن كتب عبد الله بن عمرو بن العاص الذي سمى صحيفته الصادقة، وأنس بن مالك، وسعد بن عبادة الأنباري، وسمة بن جندب كما قد أؤمنا إلى ذلك في الحلقة الماضية من هذه المعركة.

**الوجه الثالث:** أقبل الصحابة بعد وفاة النبي على كتابة الأحاديث التي كانوا يحفظونها فمن ذلك رسالة أبي بكر الصديق في فريضة الزكاة، ورسالة عمر بن الخطاب إلى عتبة بن فرقان ورسالته إلى أبي موسى الأشعري، ورسالة علي بن أبي طالب للخليفة عثمان بن عفان وغير ذلك.

**الوجه الرابع :** من سنة 70 للهجرة حتى سنة 120 حيث بدأ في هذه المرحلة تدوين السنّة لاكتابتها، إذ الكتابة كانت قبل ذلك، وأما التدوين الذي يعني التأليف فلقد بدأ في هذه المرحلة في آخر القرن الأول، وذلك بواسطة جهتين: جهة علمية من العلماء في جميع الأقاليم الإسلامية، وجهة رسمية تتمثل فيما أمر به عمر بن عبد العزيز المتوفى سنة 101هـ من جمع الحديث النبوى.

**الوجه الخامس :** بدأت مرحلة التصنيف من سنة 120 إلى 150 تقريباً حيث ظهرت الكتب المصنفة على الأبواب الفقهية، فممن ألف في هذه المرحلة: عبد الملك بن جرير ت 150هـ، وسعيد بن أبي عروبة ت 156هـ والأوزاعي ت 156هـ وشعبة بن الحجاج ت 160هـ وسفيان الثوري ت 161هـ وحمد بن سلمة ت 167هـ، ومالك بن أنس ت 179هـ وغيرهم.

**الوجه السادس :** فيما بين 150هـ إلى 200هـ ظهرت مرحلة كتب الموسوعات المصنفة ظهرت المسانيد والسنن والصحاح، ودخلت السنّة عهداً جديداً دونت فيها أغلب المرويات وميزت من حيث درجاتها تميزاً دقيقاً.

## الفصل الثاني : القول الحثيث في نقد فصل "أنصار الحديث يخالفون الحديث"

وبعد فإنَّ كلام مؤلف الأسطورة ليس هو إلا شَعْبٌ صبي دارج يتعلَّم المشي، فكيف يقال إنَّ أهل الحديث لم يتساءلوا لماذا تأخرت كتابة الحديث إلى القرن الثاني الهجري؟ وفي الجواب عن أهل الحديث نقول إنهم لم يتساءلوا عن ذلك لأنَّ كتابة الحديث كانت بينهم معروفة مُذْ كان الرسول حياً، وتواترت بعده جهود الصحابة والتابعين وأتباع التَّبع على الكتابة والتدوين والتصنيف، وأنَّ فأعرض عن شَعْب المؤلف وصياغه بأنَّ الحديث لما لم يدون مبكراً قبل المائة الأولى عُلِّم أنه ليس تشريعاً ولا مؤهلاً أن يكون ناسخاً ولا مبيضاً ولا مفصيلاً للقرآن الكريم، فإنَّ ذلك من الحماقة التي أُعْيِت صاحبها، ومن الدَّاء العُضال الذي أعجز المريضَ عن إيجاد دوائه...<sup>3</sup>

### **التباكي على القرآن و الرفض للسنة و الكذب على علماء الحديث :**

إنَّ المُناوئ أن عدم الإِمْتَشَال لأَمْر النَّبِي في المنع من تدوين كلامه ، جعل المسلمين يتبعُون عن كتاب الله ، و أصبح التشريع يؤخذ بالأساس من الحديث بدل القرآن ، فانشُعَ الناس بالحديث و جمعه و الاستنباط منه ، في حين لم يعد للقرآن دور إلا في الإِسْتَشْهَاد للنص الحديسي ، فغدت المرويات البشرية الصرفَة هي أساس التشريع ، و هي الدين ..<sup>4</sup> و قوله " انكروا على الحديث و هجروا كتاب الله .."<sup>5</sup>

و قال في موضع آخر : " تم سحب القرآن من الساحة لصالح تلك المرويات ، و لم يكفهم كتاب الله . يقول الله تعالى في محكم كتابه : ( ألم يكفهم أنا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يَتَلَى عَلَيْهِمْ إِنْ فِي ذَلِكَ لِرْحَمَةٍ وَ ذَكْرِي لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ) العنكبوت 51."<sup>6</sup> و قال بعد أن ذكر جملة من الأحاديث المروية في كتب الحديث في تعظيم القرآن : " الغريب أن نفس

<sup>3</sup> المعركة تحت راية البخاري الجولة الخامسة

<sup>4</sup> ص 20

<sup>5</sup> ص 18

<sup>6</sup> ص 24

رواة هذه الأحاديث هم الذين لا يقيمون وزنا لكتاب الله ، ويرفعون الأحاديث فوق كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه<sup>7</sup>: " قال : .. فهـي في خطابهم الأصل الثاني من أصول التشريع بعد القرآن، لكن في الواقع العملي التطبيقي نجد أنها الأولى، وكتاب الله لديهم تابع لها خانع.!<sup>8</sup>

و هذه دنونة قديمة منكري السنة يدغدون بها عواطف الجهل ليصدوهم عن سنة النبي الكريم - الذي لا ينطق عن الهوى - لا تعظيمًا للقرآن الكريم أو الدعوة إلى تحكيمه ، فهم أبعد الخلق عن ذلك ، وإنما غايتهم إزاحة السنة المبينة و المفسرة لأحكام القرآن ، الأمر الذي ينسف باطلهم و يقضي على قراءتهم المخالفة الباطلة للقرآن و المعارضة لسنة النبي المختار و سنة خلفائه الكرام و ما أجمعـت عليه الأمة من أحكـام الإسلام.

و قد تفطن سلفنا الصالح لغرض منكري السنة المعارضـين لها بالقرآن ، و بـينـوا أنـ السنة تمثل الفـهم الصـحيح للـقرآن ، لـذلك يـسعـي أـعدـاؤـها لـتجـاوزـها و منـ ثمـ الـانـفـرـادـ بـتأـوـيلـ القرآن ، " فـعـنـ سـعـيدـ بنـ جـبـيرـ أـنـ هـدـثـ يـوـمـ بـحـدـيـثـ عـنـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، فـقـالـ رـجـلـ : فـيـ كـتـابـ اللـهـ مـاـ يـخـالـفـ هـذـاـ ، قـالـ : لـأـرـأـيـ أـحـدـكـ عـنـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ وـ تـعـرـضـ فـيـ بـكـتـابـ اللـهـ ، كـانـ رـسـوـلـ اللـهـ أـعـلـمـ بـكـتـابـ اللـهـ تـعـالـىـ مـنـكـ ."<sup>9</sup> و عنـ أـيـوـبـ السـخـتـيـانـيـ " أـنـ رـجـلـ قـالـ لـمـطـرـفـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ الشـخـيرـ : لـأـتـحـدـثـوـنـاـ إـلـاـ بـالـقـرـآنـ فـقـالـ لـهـ مـطـرـفـ : وـ اللـهـ مـاـ نـرـيـدـ بـالـقـرـآنـ بـدـلاـ ، وـ لـكـنـ نـرـيـدـ مـنـ هـوـ أـعـلـمـ بـالـقـرـآنـ مـنـاـ ."<sup>10</sup> وورد عنـ أـيـوـبـ السـخـتـيـانـيـ أـيـضاـ أـنـهـ قـالـ : إـذـاـ حـدـثـ الرـجـلـ بـسـنـةـ فـقـالـ : دـعـنـاـ مـنـ هـذـاـ و أـنـبـئـنـاـ عـنـ القـرـآنـ فـاعـلـمـ أـنـهـ ضـالـ ."<sup>11</sup>

أما اتكاؤه على الآية الكريمة : ( ألم يكفهم أنـاـ أـنـزـلـنـاـ عـلـيـكـ الـكـتـابـ يـتـلىـ عـلـيـهـمـ إـنـ فـيـ ذـلـكـ لـرـحـمـةـ وـ ذـكـرـىـ لـقـوـمـ يـؤـمـنـونـ ) العنكبوت 51، لـتـقـوـيـةـ دـعـوـاهـ فـدـلـيـلـ آـخـرـ عـلـىـ فـهـمـهـ

<sup>7</sup> ص 24

<sup>8</sup> ص 21

<sup>9</sup> أخرجه الدارمي في سنته 601 بسنده صحيح .

<sup>10</sup> جامع بيان العلم وفضله ، ابن عبد البر / 2 1193

<sup>11</sup> مفتاح الجنة للاحتجاج بالسنة ، السيوطي ص 35. يراجع تفنيد شبهات ايلال رشيد ص 21-22

السقىم لأيات الله ، و تفسيرها تفسيرا باطلا عصريا يخدم هواه و مذهبة .! و هو في ذلك مقلد لزعيم القرآنين أحمد صبحي منصور في كتابه ( القرآن و كفى مصدرا للتشريع الإسلامي ) . و قد رد الكثير من العلماء و الدكاترة على أباطيله و انحرافاته الخطيرة عن دين الإسلام .

نقول كان الواجب على المناوئ - و هو من دعاة الاكتفاء بالقرآن - أن يرجع لتفاصيل علماء القرآن و يستأنس بها لمعرفة أسباب النزول و أقوال السلف في توجيه الآيات و تفسيرها . فلو رجع إلى سياق الآية و هو قوله تعالى : ( ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بما هي أحسن إلا الذين ظلموا منهم وقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم وإلينا وإليكم واحد ونحن له مسلمون (46) وكذلك أنزلنا إليك الكتاب فالذين آتيناهם الكتاب يؤمّنون به ومن هؤلاء من يؤمّن به وما يجحد بآياتنا إلا الكافرون (47) وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمنيك إذا لارتاب المبطلون (48) بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم وما يجحد بآياتنا إلا الظالمون (49) وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربنا قل إنما الآيات عند الله وإنما أنا نذير مبين (50) ألم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمّنون (51) قل كفى بالله بيني وبينكم شهيدا يعلم ما في السموات والأرض والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الخاسرون (52) ) سورة العنكبوت . لعلم المناوئ أن الكلام يتعلق بالرد على المشركين الذين طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم الآيات المعجزات ، قال الطبرى : يقول تعالى ذكره: وقالت المشركون من قريش: هل أنزل على محمد آية من ربنا، تكون حجة لله علينا، كما جعلت الناقة لصالح، والمائدة آية ليعسى ، قل يا محمد: إنما الآيات عند الله، لا يقدر على الإتيان بها غيره ( وإنما أنا نذير مبين) وإنما أنا نذير لكم، أنذركم بأس الله وعقابه على كفركم برسوله. وما جاءكم به من عند ربكم (مبين) يقول: قد أبان لكم إنذاره.

القول في تأويل قوله تعالى: {أَوْلَمْ يَكُفِّرُهُمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرْحَمَةً وَذِكْرًا لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ }

## الفصل الثاني : القول الحثيث في نقد فصل "أنصار الحديث يخالفون الحديث"

يقول تعالى ذكره: ألم يكف هؤلاء المشركين يا محمد، القائلين: لو لا أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم آية من ربه، من الآيات والحجج (أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ) هذا (الكتاب يُتَلَى

عَلَيْهِمْ) يقول: يقرأ عليهم، (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرْحَمَةً) يقول: إن في هذا الكتاب الذي أنزلنا عليهم لرحمة للمؤمنين به وذكرى يتذكرون بما فيه من عبرة وعظة.

وذكر أن هذه الآية نزلت من أجل أن قوما من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم انتسخوا شيئا من بعض كتب أهل الكتاب.<sup>12</sup>

والظاهر - والله أعلم - أن الحديث المذكور ليس سبباً لنزول الآية لأن سياق الآيات يتحدث عن قوم كافرين جاحدين مرتدين. وقد قال الله قبل هذه الآية: (وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِّنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّا آيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنَّا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ) وقال بعدها: {قُلْ كَفَى بِاللَّهِ بَيِّنَكُمْ وَبَيِّنَكُمْ شَهِيدًا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ}.

فالضمير في قوله: (يَكْفِهِمْ) يعود على الذين قالوا: (لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِّنْ رَبِّهِ) هذا الظاهر من سياق الآيات.

أما ما دلّ عليه الحديث فإن عدم الاكتفاء واقع من بعض المؤمنين وهذا قال فيه: كفى بقوم ضلالاً أن يرغبو عما جاء به نبيهم إلى ما جاء به النبي غير نبيهم أو كتاب غير كتابهم، مما يدل على أن هؤلاء نبياً وكتاباً.

وبناءً على هذا فإنه ليس بين سياق الآيات والحديث موافقة مما يجعل القول بأنه سبب نزولها قولًا بعيداً من الصواب.<sup>13</sup>

<sup>12</sup> جامع البيان في تأويل القرآن ج 20 ص 54

المؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الأملاني، أبو جعفر الطبرى (المنوف: 310هـ)

المحقق: أحمد محمد شاكر

الناشر: مؤسسة الرسالة

الطبعة: الأولى، 1420 هـ - 2000 م

فالسلف فهموا من الأية أن الكفاية المذكورة فيها : كفاية إنزال القرآن كافية على صدق نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، و ليس كما فهم الجهول أنها كفاية في الاقتصار على القرآن كمصدر للتشريع .!

قال الشيخ رشيد رضا متبنيا رأي شيخه محمد عبده في تفسير قوله تعالى (يأيها الذين آمنوا أطعوا الله وأطعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا) النساء 59 : أمر بطاعة الله وهي العمل بكتابه العزيز وبطاعة الرسول ; لأنه هو الذي يبين للناس ما نزل إليهم، وقد أعاد لفظ الطاعة لتأكيد طاعة الرسول ; لأن دين الإسلام دين توحيد محض لا يجعل لغير الله أمرا، ولا نهيا، ولا تشريعا، ولا تأثيرا، فكان ربما يستغرب في كتابه الأمر بطاعة غير وحي الله، ولكن قضت سنة الله بأن يبلغ عنه شرعه للناس رسول منهم وتتكلف بعصمتهم في التبليغ، ولذلك وجب أن يطاعوا فيما يبيّنون به الدين والشرع، مثال ذلك: أن الله تعالى هو الذي شرع لنا عبادة الصلاة، وأمرنا بها، ولكنه لم يبيّن لنا في الكتاب كيفيتها وعدد ركعاتها، ولا رکوعها وسجودها ولا تحديد أوقاتها فيبيّنها الرسول . صلى الله عليه وسلم . بأمره تعالى إيه بذلك في مثل قوله:{ وأنزلنا إليك الذكر لتبيّن للناس ما نزل إليهم } ، فهذا البيان بإرشاد من الله تعالى، فاتباعه لا ينافي التوحيد ولا كون الشارع هو الله تعالى وحده. فقد بين الواجب فيما تنازعوا بقوله: فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول وذلك بأن يعرض على كتاب الله، وسنة رسوله وما فيهما من القواعد العامة، والسيرة المطردة، مما كان موافقاً لهما علم أنه صالح لنا، ووجب الأخذ به، وما كان منافياً علم أنه غير صالح ووجب تركه وبذلك يزول التنازع وتحتمع الكلمة، وهذا الرد واستنباط الفصل في الخلاف من القواعد هو الذي يعبر عنه بالقياس، والأول هو الإجماع الذي يعتد

<sup>13</sup> الكتاب: الحبر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة دراسة الأسباب رواية ودرامية

المؤلف: خالد بن سليمان المرببي

الناشر: دار ابن الجوزي، الدمام - المملكة العربية السعودية

الطبعة: الأولى، (1427 هـ - 2006 م) ج 777/2

## الفصل الثاني : القول الحثيث في نقد فصل "أنصار الحديث يخالفون الحديث"

به، وقد اشترطوا في القياس شروطاً بالنظر إلى العلة، والغرض من هذا الرد ألا يقع خلاف في الدين والشرع؛ لأنه لا خلاف ولا اختلاف في أحكامهما، كذا قال الأستاذ، والمراد ألا يفضي التنازع إلى اختلاف التفرق الذي يلبس المسلمين شيئاً ويديق بعضهم بأس بعض، وسيأتي بيان ذلك مفصلاً، ولكنهم لم يعلموا بالآلية فتفرقوا وخالفوا.<sup>14</sup>

### **هل ترد الأحاديث لسوء فهم "داعش" للسنة؟**

قال : "الأحاديث التي تم الإختلاف فيها اختلفاً كبيراً، وتسربت إليها خرافات وطوام، ما زالت أمتنا تدفع ثمنها غالياً إلى يومنا هذا، وما «داعش» التي نبتت بن ظهرانيتنا إلا نتاج هاته المرويات المنسوبة لرسول الله زوراً وبهتاناً، حيث تم سحب القرآن من الساحة لصالح هاته المرويات، ولم يكفهم كتاب الله، يقول الله تعالى في محكم كتابه {أَوْمَّ يَكُفِّهِمْ أَنَّ أَرْلَنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرْحَمَةً وَذَكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ} (العنكبوت-آية .51

قال الدكتور أحمد بلهي "ما ضرّ السنة النبوية شيءٌ إذ استعملها بعض الفرق الضالة في استباحة دماء الناس وأموالهم، فقد استعمل الخوارج قديماً الآيات القرآنية لقتل المسلمين وسفك دمائهم، كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ﴾ [المائدة: ٤] قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَاهُ﴾ [يوسف: ٤٠]، فهل يردد (رشيد أيلال) هذه الآيات القرآنية لأنها استعملت في سفك الدماء أم يفهمها فهماً سليماً؟ إن اختيار ردها فقد هلك، وإن أحسن فهمها فهو ملزم بحسن فهم الأحاديث التي استدلّ بها الخوارج، وقطع صلتهم بها، وذلك بردّ مُتَشَابِهِمَا إلى مُخْكِمِهَا، فإن أدعى الفرق بهذا تحكُّمٌ. ومن باب الإلزام كذلك أقول لرشيد أيلال هل تعلم أن إنكار السنة والتدين

<sup>14</sup> تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار) 147/5 - 148

المؤلف: محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بن مهاء الدين بن متلا علي خليفة القلموني الحسيني (المتوفى: 1354هـ)

الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب

سنة النشر: 1990

بالقرآن وحده، هو مذهب الخوارج القدامي، الذين يقتلون المسلمين ويفرون بطون نسائهم، ويسبون ذراريهم؟، يقو ابن تيمية : "والخوارج جوزوا على الرسول نفسه أن يجور ويضل في سنته، ولم يوجروا طاعته ومتابعته، وإنما صدّقوه فيما بلّغه من القرآن دون ما شرعه من السنة التي تخالف - بزعمهم - ظاهر القرآن" . وإذا كانت (داعش) نابتة شرّ معاصرة من فرقة الخوارج القدامية، فأقرب الناس إليها هم منكرو السنة فهم يتلقون معها في الأصول، وأماماً أهل السنة فهم أبعد الناس عن أفكار(داعش) وأصول الخوارج؛ لأنّهم يرثون في كتبهم الأحاديث التي تحذر منهم وتندم مذهبهم، ويكتفي في ذلك أنّ البخاري يَوْبَ في صحيحه: (باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم) ثم ساق الأحاديث التي تفضح مذهبهم. "

**قال أيلال** "حاولتُ البحثَ عن الأسباب التي جعلتْ هؤلاء يدّوّنون الأحاديث، ضدًا على أمر الرسول الكريم، ويرفونها إلى المكان العليِّ السَّيِّ، فوق كلِّ شيءٍ، حتى فوق كلام الله، فوجدتْ لديهم أعداراً واهية أقلَّ ما يقال عنها، أنها عذرٌ أقبح من زلَّة، كما ستفرون معى خلال مناقشة أذار هؤلاء".<sup>1</sup>

### **الطعن في العلماء و الحط من السنة النبوية**

أولاً : كعادته في الطعن و السب للعلماء فقد حمل كلامه ألواناً من الافتراء و التقول على علماء المسلمين ، المصاحب لسوء الأدب مع المخالف !

ثانياً : الحط من قيمة السنة النبوية و إهدار حجيتها باعتبارها تراثاً تاريخياً ، و تجاهل إجماع الأمة على حجيتها ، مقلداً في ذلك المستشرقين و أذنابهم " القرآنيين " .. فهذا زعيمهم يقول : " ونحن وإن كنّا نعتبر القرآن هو المصدر الوحيد لسنة النبي، وشريعة الرحمن، ودين الله الأعلى، فإنّا نضع تلك الروايات الحديثية موضعها الصحيح، وهي أكّها تاريخٌ بشرىٌ للنبي وللمسلمين، وصدقى

### **منهج السلف في نفي التعارض بين الأحاديث**

إن اعتذار العلماء لأحاديث النهي عن الكتابة، ومحاولة تفسيرها تفسيراً لائقاً مع الأحاديث التي فيها الازن بالكتابة، هو عين المنهج العلمي المتوازن، الذي يحتمل إليه الباحثون، فإن انكار بعض الأحاديث والتمسك بما يخالفها تحكم في الاستدلال، خاصة وأنَّ أحاديث الإذن بالكتابة أقوى وأشهر، ويفيدوها عمل الصحابة ومن بعدهم، والطريقة الصواب هي

---

<sup>1</sup> نفس المصدر ص 25

### الفصل الثالث : زلات أئيال الفاضحات و براءة السلف الواضحات

إحسان الظن وإنزال كل حديث منزله، قال الإمام أحمد بن حنبل: "ولا تُضربُ الأحاديث بعضها ببعض، يعطى كلُّ حديث وجهه".<sup>2</sup>

**قال المناوى :** "أول عذر يقدمه الشيوخ في مواجهة الأحاديث المانعة لكتابة الحديث ، هي أنها منسوبة بالأحاديث المبيحة للكتابة، وهذا تفسير غريب من طرف هؤلاء الشيوخ ، فهم يحاولون تفسير و إيجاد حلول لكل ورطة يقعون فيها، بتجزئتها عن السياق العام للأدلة الواردة في هذا الشأن ، بحيث أنه لو كان هناك فعلاً ناسخاً ومنسوباً في هاته القضية ، فالأولى أن تنسخ أحاديث المنع الإباحة ، باعتبار أن الخلفاء الراشدين صاروا على نهج منع كتابة الأحاديث، فيكون الدليل هنا أن جمهور الصحابة والخلفاء الراشدين لم ينته إلى علمهم أنه قبل وفاة الرسول تم نسخ حديث منع الكتابة، لصالح الإباحة، وإلا لجمعوا أحاديث الرسول دونوها في دواوين وكتب، كما فعلوا بخصوص القرآن الكريم، لكنهم نجحوا عكس هذا وصاروا على نهج منع تدوين الحديث ، بل إن عمر بن الخطاب قام بحرق نسخ الحديث المكتوبة بعد جمعها، فكيف يكون حديث المنع منسوباً بالإباحة، رغم استمرار هؤلاء الخلفاء في منع كتابة الحديث؟!!

وإذا كان جواب أحد شيوخهم أن بعض الصحابة قام فعلاً بكتابة حديث رسول الله، فنقول له أثبت ذلك من حال تدوينة واحدة لأحد الصحابة ، إذ لو كان الصحابة يعتبرون كلام رسول الله ديناً لدونوه، و إذا كانوا فعلاً كتبوا أحاديث رسول الله، فأررونا ماداً كتبوا، وما دونوا؟"<sup>3</sup>

<sup>2</sup> مسائل الإمام أحمد، أحمد بن حنبل(رواية ابنه صالح): 2/267.

التفييد ص 26

<sup>3</sup> ص 25

احتوى كلامه – هذا – ألواناً عدّة من الغلط والتغليط ، و من سوء الفهم والجهل ، و عدم الإحاطة والإستقراء للموضوع المناقش ، و الأخطر من ذلك الكذب على الصحابة كل ذلك لتقويض حجية السنة النبوية !

### مسالك العلماء في نفي التعارض

حاول العلماء أن يوفّقوا بين ما ورد من نهي عن الكتابة وما ورث من إباحة لها، وترجع آراءهم إلى أربعة أقوال:

فمنهم من قال أن النهي عن الكتابة إنما كان في أول الإسلام مخافة اختلاط الحديث بالقرآن، فنهاهم النبي صلّى الله عليه وسلم عن كتابة الحديث مع القرآن في صحيفة واحدة، لأنّهم كانوا يسمعون تأويل الآية، فرعاً كتبوا معه، فنهاوا عن ذلك لخوف الاشتباه . فلما كثر عدد المسلمين، وعرفوا القرآن معرفة رافعة للجهالة وميزوه من الحديث – زال هذا الخوف عنهم، فنسخ الحكم الذي كان مترباً عليه، وصار الأمر إلى الجواز. وفي هذا قال الراوّي: «وحدثت أبي سعيد: "حرصنا أن يأذن لنا رسول الله صلّى الله عليه وسلم في الكتاب فأبى" ، أحسب أنه كان محفوظاً في أول الهجرة وحين كان لا يؤمن بالاشتغال به عن القرآن».

والقول بالنسخ أحد المعنيين اللذين فهمهما ابن قتيبة من تلك الأخبار. فقال: «أحدّها: أن يكون من منسوخ السنة بالسنة، كأنه نهى في أول الأمر عن أن يكتب قوله، ثم رأى بعد – لما علم أن السنن تكثر وتغدو الحفظ – أن تكتب وتقيد» ، ورأى هذا الرأي كثير من العلماء، وذهب إليه العلامة الحق الأستاذ أحمد محمد شاكر وبعد أن دعم رأيه بالأخبار التي تبيح الكتابة قال: «كل هذا يدل على أن حدثت أبي سعيد – «لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه» – منسوخ، وأنه كان في أول الأمر، حين خيف اختلاط غير القرآن بالقرآن وحدثت أبي شاه في أواخر حياة النبي – صلّى الله عليه وسلم –، وكذلك

أخبار أبي هريرة - وهو متاخر الإسلام - "أن عبد الله بن عمرو كان يكتب، وأنه هو لم يكن يكتب" : يدل على أن عبد الله كان يكتب بعد إسلام أبي هريرة، ولو كان حديث أبي سعيد في النهي متأخراً عن هذه الأحاديث في الإذن والجواز لعرف ذلك عند الصحابة يقيناً صريحاً» .

قال الدكتور الخطيب : " فنهى - عليه الصلاة والسلام - عن كتابة الحديث الشريف مع القرآن في صحيفة واحدة خوف الالتباس، وربما يكون نهيه عن كتابة الحديث على الصحف أول الإسلام حتى لا يشغل المسلمين بالحديث عن القرآن الكريم، وأراد أن يحفظ المسلمين القرآن في صدورهم وعلى الألواح والصحف والعظام توكيداً لحفظه، وترك الحديث للممارسة العملية، لأنهم كانوا يطبقونه: يرون الرسول فيقلدونه، ويسمعون منه فيتبعونه، وإلى جانب هذا سمح لن لا يختلط عليه القرآن بالسنة أن يدون السنة كعبد الله بن عمرو، وأباح لن يصعب عليه الحفظ أن يستعين بيده حتى إذا حفظ المسلمون قرآهم وميزوه عن الحديث جاء نسخ النهي بالإباحة عامة، وإن وجود علة من علل النهي السابقة لا ينفي وجود غيرها ولا يتعارض معه، كما أن وجود علة النهي لا ينفي تخصيص هذا النهي بالسامح لبعض من لا تتحقق فيهم هذه العلة. فالنهي لم يكن عاماً، والإباحة لم تكن عامة في أول الإسلام، فحيثما تحققت علة النهي منعت الكتابة، وحيثما زالت أبيحت الكتابة.

وأرى في حديث أبي شاه وفي حديث ابن عباس: «أتوني بكتاب ...» إذنا عاماً، وإباحة مطبقة للكتاب، وعلى هذا لا تعارض بين جميع تلك الروايات فقد سهل التوفيق بينها وبين وجه الصواب. وانتهى أمر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بإباحة الكتابة، وسنرى فيما بعد بعض ما دون في عهده - صلى الله عليه وسلم -<sup>4</sup>

و أما من قال إن النهي كان متوجهاً عن كتابة القرآن و الحديث في صحيفة واحدة فقد اعتبره نهياً خاصاً، وذلك خشية اختلاط القرآن بغير القرآن فلا يراد به النهي المطلق<sup>5</sup> ،

<sup>4</sup> السنة قبل التدوين 303-309 و راجع كذلك : علوم الحديث و مصطلحه للعلامة صبحي الصالح رحمه الله ص 17 و ما بعدها .

<sup>5</sup> شرح السنة 1/295، النهاية 4/148، فتح المغيث 2/162 .

وذلك أئمَّا كانوا يسمعون القرآن وتأنِّيله، فربما كتبوا التأويل معه، ويؤيد هذا ما ورد من قراءات شاذة كمن قرأ: {فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مُتَتَالِياتٍ} [المائدة / 89]<sup>6</sup>. وهذا القول له وجاهة ولاسيما إذا عرفنا ندرة وسائل الكتابة كما تقدم في الفصل الثاني، ويوجز هذا زيد بن ثابت رضي الله عنه عندما جمع المصحف بتتكليف من أبي بكر رضي الله عنه فقال "فتبعت القرآن أجمعه من العُسْب واللخاف" وفي رواية "القصب والعسب والكرانيف وجرائد النخل" وفي رواية "من الرقاع" وفي رواية "قطع الأديم" ، وفي رواية "والأكتاف" ، وفي أخرى "الأضلاع" ، وفي أخرى "الألقتاب" .

إذا كان القرآن الكريم على عظيم مكانته لم يجد الصحابة رضي الله عنهم ما يكتبوه عليه إلا هذه الأشياء، وهي كما ترى قطع صغيرة مفرقة، فأني تتسع لغير القرآن، ولو كتب معه شيء والحالة هذه فهو أدعى أن يختلط معه غيره.<sup>7</sup>

### الادعاء أن الصحابة صاروا على نهج المنع

أما إدعاوه أن الصحابة صاروا على نهج المنع واستدل بحرق عمر – رضي الله عنه – لنسخ الحديث فقد علمت سابقاً بطلان هذه النسبة لعمر رضي الله عنه ، وأما تحديه لنا بإثبات تدوينة واحدة لأحد الصحابة ، فإننا سنذكر عدة صحائف حديثية لعدد من الصحابة الكرام ، وقد مر معنا – آنفاً – ما أثبتته الإمام الدارمي رحمه الله من نقول مستفيضة عن كتابة عدد من الصحابة للحديث .

وكل من درس السنة و الحديث يعلم أن "المهم هو الحفاظ على السنة، وليس الكتابة إلا وسيلة لهذه الغاية. فالغاية هي الحفاظ على السنة، وليس كتابتها. ولما كان أصحاب النبي – صلى الله عليه وسلم – والخلفاء الراشدون منهم خاصة وفقهاء الصحابة وعلماؤهم قد

<sup>6</sup> انظر القراءات في تفسير ابن كثير / 433

<sup>7</sup> كتابة الحديث بين النهي والإذن ص 58

لازموا النبي – صلى الله عليه وسلم – وأخذوا عنه السنة مباشرة، دون أسانيد يخشون نسيانها، ودون رواة وسائل فيهم من يتحمل فيه الخطأ والكذب = كان حفظ السنة في صدورهم كفياً بحفظ السنة، ولم تكن الكتابة في زمنهم حلاً وحيداً لحفظها، بل ليست الحال الأمثل أيضاً؛ لأن حفظ الصدر ما دام ممكناً، وحصل لهم بسهولة لمعايشتهم للنبي – صلى الله عليه وسلم – ولارتباط سننه – صلى الله عليه وسلم – بحوادث ومشاهد حضورها ورأوها وشاركوا فيها، فقد أدى ذلك إلى رسوخ تلك السنن في أذهانهم مع أسباب عديدة توفرت في الصحابة، أعانتهم على إتقان حفظ السنة وعلى تيسيره عليهم. كما أن حفظ الصدر أدعى لاستحضار النص النبوي عند التفقه والاستنباط، وعند العمل والتطبيق، فكان الحفظ في عهد الصحابة مقدماً على الكتابة لذلك ولغيره مما أشرت إليه.

ولا يعني ذلك أن الصحابة لم يكتبوا، بل من الصحابة من كتب: كعبد الله بن عمرو ابن العاص، وعلي بن أبي طالب، وسمرة بن جندب، وعمرو بن حزم، وغيرهم رضي الله عنهم. وهناك بحوث عديدة، ومنها بحوث أكاديمية في جامعات عالمية، أثبتت كتابة الصحابة والتابعين وتابعاتهم للسنة، مثل رسالة الدكتوراه (دراسات في الحديث النبوي وتاريخ تدوينه) للدكتور محمد مصطفى الأعظمي، المقدمة إلى جامعة كمبرidge في أكتوبر سنة (1966م)، ورسالة الدكتوراه الأخرى (أحكام الذريعة إلى أحكام الشريعة للحافظ السمرمي الحنفي)، مع دراسة لراحل تدوين السنة) للدكتور حاكم عيسان المطيري. والمقدمة إلى جامعة برمونغهام، وإلى قسم الدراسات الإسلامية بالجامعة.

وأدلة ذلك كثيرة جداً، ويكتفي وجود عدد كبير جداً من دواوين السنة قبل البخاري، مثل موطأ مالك، ومصنف عبد الرزاق، ومصنف ابن أبي شيبة، ومسند الإمام أحمد، وغيرها من الكتب التي تفوق صحيح البخاري حجماً (باستثناء الموطأ الذي هو أصغر حجماً من صحيح البخاري).<sup>8</sup>

---

<sup>8</sup> مقال سابق للشيخ حاتم العوني

و قد فصل الشيخ صبحي الصالح في تحقيق هذه المسألة ، و نقله بطوله لنفاسته . قال -  
رحمه الله -<sup>9</sup> :

**الصُّحْفُ الْمُكْتُوبَةُ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -**

من المؤكد - على كل حال - أنَّ بعض الصحابة كتبوا طائفة من الأحاديث في حياته - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -، ومنهم من كتبها بإذن خاص من الرسول مُسْتَشْنَى من النهي العام كما أوضحنا، بيدَ أنَّ أكثُرَهُمْ قَيَّدُوا ما جمعوه في السنوات الأخيرة من حياته - عَلَيْهِ السَّلَامُ - بعد أنْ أذن بالكتابة لكل من رغب فيها وقدر عليها ، ولدينا أخبار عن هذه الصحف تتفاوت أسانيدها قوةً وضُعْفاً، ومع أنَّ أسانيد بعضها قوية جداً فنحن لا نملك اليوم شيئاً محسوساً من آثارها ، وإنْ كنا لا نرتاب في تحقيق كتابتها في حياته - صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِ -، وفي تناقل الناس لها زماناً غير قليل بعد وفاته - عَلَيْهِ السَّلَامُ - ولاقه بالرفيق الأعلى . روى الترمذى أنَّ سعد بن عبدة الأنصارى كان يملك صحيفة جمع فيها طائفة من أحاديث الرسول وسنته ، وكان ابن هذا الصحابي الجليل يروى من هذه الصحيفة . ويروى البخارى أنَّ هذه الصحيفة كانت نسخة من صحيفة عبد الله بن أبي أوفى الذي كان يكتب الأحاديث بيده، وكان الناس يقرؤون عليه ما جمعه بخطه . وسمُّرة بن جندب (- 60 هـ) كان قد جمع أحاديث كثيرة في نسخة كبيرة ورثها ابنه سليمان وروها عنه ، وهي - على ما يظن - الرسالة التي بعثها سُمُّرة إلى بنيه ، وهي التي يقول فيها ابن سيرين: «في رسالَة سُمُّرة إلى بنيه عِلْمٌ كَثِيرٌ». ولكن ابن سيرين «لم ير بأَسَأَ، إذا سمع الرجل الحديث، أنْ يكتبه، فإذا حفظه محاه» كما روى عنه يحيى بن عتiq في "تقدير العلم": ص 60 وحمد بن زيد في "المحدث الفاصل": 4 الورقة 5 الوجه الثاني . ولعله بدأ أمره يكتب أو يقرأ من الكتب، ولذلك عرف مضمون رسالة سُمُّرة إلى بنيه، وقدر ما فيها من العلم الكبير .

<sup>9</sup> علوم الحديث ومصطلحه (24 / 1)

ثبت تعليقات الشيخ صبحي كما هي لنفاستها !

وكان جابر بن عبد الله (- 78 هـ) صحيفهً أيضاً ، ويرى مسلم في "صحيحة" أنها في مناسك الحج ، ويحتمل أن يكون في بعض أحاديثها ذكر حجّة الوداع التي ألقى فيها الرسول - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - خطبته الجامعة، ويوشك هذا الاحتمال أن يصبح يقيناً إذا عرفنا أنَّ التابعي الجليل قتادة بن دعامة السَّدُوسِي (- 118 هـ) كان يُكْبِرُ من قيمة هذه الصحيفه ويقول: «لَا تَبْصِرْ حَاجِرٍ أَحْفَظَ مِنِّي مَنْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ» ولا يبعد أن تكون الأحاديث التي رواها سليمان بن قيس اليشكري - وهو أحد تلامذة جابر - منقوله عن هاتيك الصحيفه وجدير بنا أن نُقيِّمَ وَرْنَا للرواية التي تُصوِّرُ لنا وَهَبْ بن منبه (- 114 هـ) يروي أحاديث جابر من إملائه حين يعقد جابر حلقة في المسجد النبوي، فيحتمل أن تكون هذه الأحاديث منقوله من صحيفه جابر أيضاً. وأقل ما يستنتج من هذا أنَّ تلك الصحيفه كانت معروفة مشهورة بين الناس، وأنَّ من الممكن أن يكون بعض تلامذة جابر قد نَسَخُوها وإنْ كنا لا نُمْلِكُ أثَرًا مَحْسُوسًا مِنْ نَسَخِهِمْ.

ومن أشهر الصحيفه المكتوبه في العصر النبوى :

«الصحيفه الصادقه» التي كتبها جامعها عبد الله بن عمرو بن العاص (65) من رسول الله - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وقد اشتملت على ألف حديث كما يقول ابن الأثير ، وإذا لم تصل هذه الصحيفه - كما كتبها عبد الله بن عمرو بخطه فقد وصل إلينا محتواها، لأنها محفوظة في "مسند الإمام أحمد" حتى ليصح أنَّ نصفها بأنها أصدق وثيقه تاريخيه تتسب كتابة الحديث على عهده - صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ -. ويزيدنا اطمئناناً إلى صحة هذه الوثيقه أنها كانت نتيجة طبيعية لفتوى النبي - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لعبد الله ابن عمرو وإرشاده الحكيم له، فقد جاء عبد الله يستفتني رسول الله - عَلَيْهِ السَّلَامُ - في شأن الكتابة قائلاً أكتب كلَّ ما أسمع؟ قال: «نَعَمْ»، قال: في الرضى والغضب؟ قال: «إِنِّي لَا أَقُولُ فِي ذَلِكَ إِلَّا حَقًّا». وينهياً إلينا أنه لا بدَّ أن يكون عبد الله بن عمرو قد أخذ في كتابة الأحاديث بعد هذه الفتوى الصريحة من الرسول الكريم وتلك الصحيفه الصادقه كانت ثمرة هذه الفتوى. وآية اشتغال ابن عمرو بكتابه هذه الصحيفه وسوها من الصحف أيضاً قول

أبي هريرة الصحابي الجليل: « ما من أصحاب رسول الله - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أحد أكثر حديثاً عنه مني إلّا ما كان من عبد الله بن عمرو فإنه كان يكتب و كنت لا أكتب ». وأكبر الظن أنَّ عمرو بن شعيب (- 120 هـ) - وهو حفيد عبد الله بن عمرو - إنما كان يروي فيما بعد من أحاديث هذه الصحيفة قارئاً أو حافظاً من أصلها. وقد أتيح للتابعى الجليل مجاهد بن جبر (- 103 هـ) أنْ يرى هذه الصحيفة عند صاحبها عبد الله بن عمرو . ولقد شاعت في عصر الصحابة صحفة خطيرة الشأن أمر النَّبِيِّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - نفسه بكتابتها في السنة الأولى للهجرة، فكانت أشبه شيء بـ«دستور» للدولة الفتية الناشئة آنذاك في المدينة: وهي الصحيفة التي دون فيها كتاب رسول الله حقوق المهاجرين والأنصار واليهود وعرب المدينة. ولفظ الكتابة صريح في مطلعها: «هذا كتاب محمد النَّبِيِّ رسول الله بين المؤمنين والمسلمين من قريش وأهل يثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم: إنهم أمّة واحدة من دون الناس». وقد تكررت فيها عبارة (أهل هذه الصحيفة) خمس مرات، فلم يكن بُدْ من الاعتراف بكتابتها. ولقد بلغ من شهرة أمرها أنها أصبحت تقرن وحدتها بكتاب الله تواترها وكثرة ما فيها من أحكام الإسلام وكلياته الكبرى. ولعلَّ علي بن أبي طالب لم يكن يقصد سواها حين سُئل: هل عندكم كتاب؟ فأجاب: لا، إلَّا كتاب الله أو فهم أعطية رجل مسلم وما في هذه الصحيفة. فلما قيل له: وما في هذه الصحيفة؟ قال: «العقلُ وَفَكَأُ الأَسِيرُ، وَلَا يُقْتَلُ مُسْلِمٌ بِكَافِرٍ» كانت هذه الأمور جزءاً مُهِمًا اشتتملت عليه الصحيفة المذكورة.

وعبد الله بن عباس (- 69 هـ) عني بكتابة الكثير من سُنَّة الرسول وسيرته في ألواح كان يحملها معه في مجالس العلم . ولقد تواتر أنه ترك حين وفاته حمله غير من كتبه . وكان تلميذه سعيد بن جبیر (- 95 هـ) يكتب عنه ما يُملي عليه، فإذا نفذ القرطاس كتب على لباسه ونعله وربما على كفّه ثم نسخه في الصحف عند عودته إلى بيته . ولا ريب أنَّ صحف ابن عباس ظلت معروفة متداولة مدة طويلة من الزمن، فقد ورثها ابنه علي ، وتعاقب الناس على الرواية منها والأخذ عنها حتى امتلأت كتب التفاسير والحديث بسموم عات ابن عباس

ومروياته. ولكننا - مع ذلك - لا نستطيع تحديد الزمن الذي تلفت فيه تلك الصحف ولا الصورة التي تلفت عليها.

صَحِيفَةُ أَبِي هُرَيْرَةَ لِهَمَّامٍ بْنِ مُنَيِّهِ:

وكذلك تلقت الصحف الكثيرة التي جمعها الصحابي الجليل أبو هريرة (- 58 هـ) إلـاً صحيفـة واحدة رواها عنه تلميذه التابعـي هـمامـ بنـ منـبهـ المتـوفـىـ سـنةـ 101 هـ ثمـ نـسـبتـ إـلـيـهـ فـقـيلـ:ـ صـحـيفـةـ هـمامـ وـهـيـ فـيـ الحـقـيقـةـ صـحـيفـةـ أـبـيـ هـرـيرـةـ هـمامـ.ـ وـلـاـ يـكـنـىـ أـنـ نـسـلـكـ هـذـهـ الصـحـيفـةـ فـيـ عـدـادـ ماـ كـتـبـ فـيـ الـعـصـرـ الـنـبـوـيـ،ـ لـأـنـ هـمـامـاـ وـلـدـ قـبـيلـ سـنةـ 40 وـتـوـفـيـ شـيـخـهـ أـبـوـ هـرـيرـةـ سـنةـ 58،ـ فـلـاـ بـدـ أـنـ يـكـوـنـ تـدوـينـهـ هـذـهـ الصـحـيفـةـ قـبـلـ وـفـاهـ شـيـخـهـ -ـ لـأـنـهـ سـمـاعـهـ مـنـهـ بـعـدـ مـجـالـسـتـهـ إـيـاهـ -ـ أـيـ فـيـ مـنـتـصـفـ الـقـرـنـ الـهـجـرـيـ الـأـوـلـ،ـ وـتـلـكـ نـتـيـجـةـ عـلـمـيـةـ بـاهـرـةـ تـقـطـعـ بـتـدوـينـ الـحـدـيـثـ فـيـ عـصـرـ مـبـكـرـ،ـ وـتـصـحـخـ الـخطـأـ الشـائـعـ:ـ أـنـ الـحـدـيـثـ لـمـ يـدـوـنـ إـلـاـ فـيـ أـوـاـلـ الـقـرـنـ الـهـجـرـيـ الـثـانـيـ.

وإنما كانت هذه الصحيفـةـ مـكاـنـةـ خـاصـةـ فـيـ تـدوـينـ الـحـدـيـثـ،ـ لـأـنـهـ وـصـلـتـ إـلـيـنـاـ كـامـلـةـ سـالـمةـ كـمـاـ رـوـاـهـ هـمـامـ عـنـ أـبـيـ هـرـيرـةـ،ـ فـكـانـتـ جـدـيـرـةـ باـسـمـ «ـالـصـحـيفـةـ الصـحـيـحةـ»ـ عـلـىـ مـثـالـ «ـالـصـحـيفـةـ الصـادـقـةـ»ـ لـعـبـدـ اللـهـ بـنـ عـمـرـوـ بـنـ عـاصـمـ وـقـدـ سـبـقـتـ إـلـيـهـاـ.ـ وـعـثـرـ عـلـىـ هـذـهـ الصـحـيفـةـ الـبـاحـثـ الـمـحـقـقـ الـدـكـتـورـ مـحـمـدـ حـمـيدـ اللـهـ فـيـ مـخـطـوـطـيـنـ مـتـمـاثـلـيـنـ فـيـ دـمـشـقـ وـبـرـلـيـنـ،ـ وـزـادـنـاـ ثـقـةـ بـمـاـ جـاءـ فـيـهـ أـنـهـ بـرـمـيـنـهـ مـاـثـلـهـ فـيـ "ـمـسـنـدـ أـحـمـدـ"ـ،ـ وـأـنـ كـثـيرـاـ مـنـ أـحـادـيـشـهـ مـرـوـيـ فـيـ "ـصـحـيـحـ الـبـخـارـيـ"ـ فـيـ أـبـوـابـ مـخـتـلـفـةـ،ـ وـتـعـدـادـ هـذـهـ الصـحـيفـةـ 138 حـدـيـثـاـ.ـ وـلـدـيـنـاـ مـنـ الـأـخـبـارـ مـاـ يـؤـكـدـ وـلـوـعـ هـمـامـ بـالـكـتـبـ وـاقـتـنـائـهـ وـإـمـلـائـهـ،ـ فـقـدـ كـانـ «ـيـشـتـرـيـ الـكـتـبـ لـأـخـيـهـ وـهـبـ»ـ وـكـانـ يـخـرـجـ إـلـيـ النـاسـ الـكـتـبـ وـالـكـرـارـيـسـ فـيـمـلـيـ مـنـهـ الـأـحـادـيـثـ.

### الادعاء أن الصحابة لم يعتبروا كلام الرسول دينا

إتهم أيال الصحابة بعدم اعتبار كلام الرسول دينا ! .. كبرت كلمة تخرج من فيه ..  
قلنا سابقاً أن الهدف واحد : " هدم مفهوم الإسلام الصحيح الجامع المتراoط من القرآن  
والسنّة: بين النص القرآني المبَرَّز، وبين السنّة التي يتمثل فيها التطبيق العملي من حيث عمل  
الرسول - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وبيانه، وتفصيل لما أجمل، وتوضيح ما بلَّغَ أو تقدير مطلق،  
أو تحصيص لعام: {وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ} <sup>10</sup>  
فإذا كان الرسول الكريم قد منع الصحابة من كتابة حديثه ، فإنه بذلك نفى عن أقواله و  
أفعاله صبغة التشريع - على حد زعم المناوئ - و بالتالي تصبح مرويات سنته " نصوص  
تاريجية " <sup>11</sup> ، و موروث ثقافي ، لا ينبغي الإحتكام اليه في أمور العبادة أو التشريع . و هذا  
ما فهمه الصحابة كما يدعى أيال كذبا و زورا لما قال : " وإذا كان جواب أحد شيوخهم  
أن بعض الصحابة قام فعلا بكتابa حديث رسول الله، فنقول له أثبت ذلك من خلال  
تدوينة واحدة لأحد الصحابة ، إذ لو كان الصحابة يعتبرون كلام رسول الله دينا لدونوه، و  
إذا كانوا فعلا كتبوا أحاديث رسول الله، فأرورنا ماذا كتبوا، وما دونوا؟ " <sup>12</sup>

<sup>10</sup> الآية 44 من سورة النحل

السنّة في مواجهة شبهات الاستشراق ( ضمن بحوث المؤتمر العالمي الثالث للسيرة والسنّة النبوية )  
أحمد أنور سيد أحمد الجندي . المكتبة العصرية، صيدا - بيروت .

الطبعة الأولى: 1401 هـ - 1981 م ص 6-7

<sup>11</sup> ص 7

<sup>12</sup> ص 25

و الجواب على هذه المزاعم :

إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجْلَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظَهِّرَهُ عَلَى الْدِينِ كُلِّهِ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ كِتَابَهُ الْكَرِيمَ، الَّذِي لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ، وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، وَأَمْرَهُ بِتَبْليغِهِ لِلنَّاسِ وَبِيَانِهِ فَقَالَ عَزَّ وَجْلَ:

13 {يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رِّبَّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ} .

وقال تعالى: {وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّزَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} 14 .

وقال سبحانه: {وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي احْتَلَعُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ} 15 . ثم أوجب الله علينا طاعته، وامتنال أوامره، والانتهاء عن نواهيه فقال تعالى:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلُّوْ عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ} 16 . وقال سبحانه: {وَمَا

آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُودُهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ} 17 .

ومما لا شك فيه أن الكتاب والسنة أصلان أصيلان لا ينفك أحدهما عن الآخر، ومنبعان

للتشريع متعاضدان. قال صلى الله عليه وسلم: "ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه." 18

وقال أيضاً: "تركت فيكم شيئاً ما إن تمكنت بهما لن تضلوا: كتاب الله، وسننه، ولن يتفرقوا

حتى يردا على الحوض" 19

67 سورة المائدة: 13

44 سورة النحل: 14

64 سورة النحل: 15

20 سورة الأنفال: 16

7 سورة الحشر: 17

18 حديث صحيح رواه احمد (2/377)، وأبو داود (كتاب السنة باب لزوم السنة - 5/10)، والترمذني (كتاب العلم - باب ما نهي عنه أن يقال عند حديث النبي صلى الله عليه وآله وسلم 5/37) وقال: حسن صحيح، وابن ماجة (المقدمة - باب تعظيم حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم 1/6) وغيرهم.

19 حديث صحيح رواه الحاكم (1/93)، وعنه البيهقي (10/114)، ومالك (2/899) بлагаً. صحيح الجامع (39/3)، والصححية (4/361).

ولقد تكفل الله عز وجل بحفظ شريعة الإسلام كتاباً وسنة، لأنها هي الشريعة التي ارتضاهما، وكتب لها الخلود والبقاء إلى يوم القيمة، قال تعالى: {إِنَّا نَحْنُ نَرِئُنَا الدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ} <sup>20</sup> وقال سبحانه: {الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا} <sup>21</sup>.

والسنة لها مكانة عالية وكبيرة في الإسلام، فهي الأصل الثاني بعد كتاب الله عز وجل المعتمد في التشريع، وقد جاءت السنة مفسرة لمجمل القرآن، مفصلة لمطلقه، مقيدة لمطليقه، مخصصة لعمومه، شارحة لأحكامه وأهدافه ومراميه، وجاءت بأحكام زائدة مستقلة لم ينص عليها القرآن، ولما كان للسنة هذا القدر العظيم في الإسلام فقد اتفق علماء السنة قاطبة على حجيتها.

قال الإمام الشافعي رحمه الله:

"قد وضع الله رسوله صلى الله عليه وسلم من دينه وفرضه وكتابه الموضع الذي أبان - جل ثناؤه - أنه جعله علمًا لدينه بما افترض من طاعته، وحرّم من معصيته، وأبان من فضيلته، بما قرن بين رسوله مع الإيمان به، فقال تبارك وتعالى: {فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ...} <sup>22</sup> ، وقال عز وجل: {إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ...} <sup>23</sup> . فجعل كمال ابتداء الإيمان الذي ما سواه تبع له الإيمان بالله ثم برسوله معه" <sup>24</sup> وقال الإمام الشوكاني: "إن ثبوت حجية السنة المطهرة، واستقلالها تشريع الأحكام ضرورة دينية، ولا يخالف في ذلك إلا من لا حظ له في الإسلام". <sup>25</sup>

---

<sup>20</sup> سورة الحجر: 9.

<sup>21</sup> سورة المائدة: 3.

<sup>22</sup> سورة النساء: 171.

<sup>23</sup> سورة النور: 62.

<sup>24</sup> الرسالة: (ص 73 - 75).

<sup>25</sup> إرشاد الفحول: (ص 29).

**الفصل الثالث : زلات أيلال الفاضحات و براءة السلف الواضحات**

فلو لم تكن السنة عند الصحابة الكرام - دينًا وشرعيًا - كما يفترى المناوى - لما اعتنوا بها أشد الإعتناء وتنافسوا في نشرها وحفظها وتبليغها ، إمثلاً لأمره عليه الصلاة والسلام لهم بحفظ وتبليغ سنته ، مثل قوله: «اْحْفَظُوهُ وَاحْبِرُوهُ مَنْ وَرَاءَكُمْ» وقوله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - : «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمْنِي أَصَلِّي»<sup>26</sup> . وقوله: «خُذُّوا عَنِّي مَنَاسِكُكُمْ»<sup>27</sup> . وقوله: «إِبْلِغُ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ»<sup>28</sup> .

فلو لم تكن السنة شرعاً وديناً لما حرص الصحابة والتابعون على حفظها ولما ضربوا أكباد الإبل لسماعها وحفظها وتدوينها وجمعها، يقول أنسٌ - رضي الله عنه - : «كُنَّا نَكُونُ عِنْدَ النَّبِيِّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - نَسْمَعُ مِنْهُ الْحَدِيثَ فَإِذَا قُمْنَا نَتَذَكَّرُهُ فِيمَا بَيْنَنَا حَقِيقَةً»<sup>29</sup>. ويقول أبو هريرة: «إِنِّي لَأُجْرِيُ اللَّيلَ ثَلَاثَةَ أَجْرَاءً: فَثُلُثٌ أَنَامٌ، وَثُلُثٌ أَقْوَمُ، وَثُلُثٌ أَتَذَكَّرُ أَحَادِيثَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ»<sup>30</sup>.

و عن أبي رافع قال: قال رسول الله - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - «لَا أَلْفِينَ أَحَدُكُمْ مُتَكَبِّلًا عَلَى أَرْبِكَةٍ يَأْتِيهِ الْأَمْرُ مِنْ أَمْرِي، مَمَّا أَمْرَتُ بِهِ أَوْ هَيْكُلُ عَنْهُ فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي، مَا وَجَدْنَا فِي كِتَابٍ

وفي حديث المقداد أنَّ النبيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حَرَمَ أَشْياءً يوْمَ خَيْرٍ: الْحَمَارُ الْأَهْلِيُّ  
وَغَيْرُهُ ثُمَّ قَالَ: «يُؤْشِلُ الرَّجُلُ مُتَكَبِّلًا عَلَى أَرِيكَتِهِ، يُحَدِّثُ بَحْدِيثٍ مِنْ حَدِيثِي فَيَقُولُ: بَيْنَنَا

26 .155 / رواه البخاري: الحديث

<sup>27</sup> رواه مسلم: (943) /2 و "جامع بيان العلم وفضله" لابن عبد البر: (2/190).

<sup>28</sup> رواه البخاري - "فتح الباري": (1/185، 197) و (3/574) والإمام مسلم في الحج: (1/85 - 86) والترمذني: (3/72، 49، 45، 40، 39، 37، 32، 4/21) والإمام أحمد في "المسند": (5/394) والدارمي: (1/537) والإمام أبو حماد في "المسند": (5/385، 411)، (6/366، 456).

<sup>29</sup> رواه الخطيب في الجامع لأخلاق الراوي، انظر أصول الحديث لمحمد عجاج الخطيب  
<sup>30</sup> رواه الدارمي، في، "سُنْنَةٍ" : 82.

<sup>31</sup> رواه أبو داود في "سننه": (5/12) والترمذني في كتاب العلم: (7/424) وقال: حسن، وابن ماجه: (1/16) والدارمي: (1/117) بلفظ: «لَيُوْشَكُنَ الْخَلُّ» والإمام أحمد في "مسنده": (2/368) و(4/131)، (132).

وَبَيْنُكُمْ كِتَابُ اللَّهِ، فَمَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ، وَمَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ حَرَامٍ حَرَمْنَاهُ، أَلَا  
وَإِنَّ مَا حَرَمَ رَسُولُ اللَّهِ مِثْلُ مَا حَرَمَ اللَّهُ»<sup>32</sup>.

قال البيهقي: «وهذا خبر من رسول الله - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عما يكون من بعده من  
رَدِّ المبتدةة فوجد تصديقه فيما بعده»<sup>33</sup>.

ثمَّ أخرج البَيْهَقِيُّ بِسَنَدِهِ عَنْ شَيْبِ بْنِ أَبِي فُضَالَةَ الْمَكِيِّ: «أَنَّ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ذَكْرُ الشَّفَاعَةِ فَقَالَ رَجُلٌ مِّنَ الْقَوْمِ: يَا أَبَا نَجِيدٍ إِنَّكُمْ تُحَدِّثُونَا بِأَحَادِيثٍ لَمْ نَجِدْ لَهَا أَصْلًا فِي الْقُرْآنِ، فَعَضِيبَ عِمْرَانَ وَقَالَ لِلرَّجُلِ: قَرَأْتَ الْقُرْآنَ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَهَلْ وَجَدْتَ فِيهِ صَلَاةَ الْعِشَاءِ أَرْبَعًا وَوَجَدْتَ الْمَغْرِبَ ثَلَاثًا وَالغَدَاءَ رَكْعَتَيْنِ وَالظَّهَرَ أَرْبَعًا وَالعَصْرَ أَرْبَعًا؟ قَالَ: لَا: قَالَ: فَعَنْ مَنْ أَحْدَثْتُمْ ذَلِكَ، أَلَسْتُمْ عَنَّا أَحْدَثْتُمُوهُ وَأَحْدَنَاهُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -؟ أَوَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ كُلِّ أَرْبَعِينَ شَاءَ شَاءَ وَفِي كُلِّ كَذَّا بَعِيرًا كَذَّا وَفِي كُلِّ كَذَّا دِرْهَمًا كَذَّا.  
قَالَ: لَا. قَالَ فَعَنْ مَنْ أَحْدَثْتُمْ ذَلِكَ؟ أَلَسْتُمْ عَنَّا أَحْدَثْتُمُوهُ وَأَحْدَنَاهُ عَنِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -؟ وَقَالَ: أَوَجَدْتُمْ فِي الْقُرْآنِ: {وَلَيَطَوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ} <sup>34</sup> أَوَجَدْتُمْ فِيهِ فَطُوفُوا سَبْعًا وَأَرْكَعُوا رَكْعَتَيْنِ حَلْفَ الْمَقَامِ، أَوَجَدْتُمْ فِي الْقُرْآنِ: لَا جُلْبٌ وَلَا جَنْبٌ وَلَا شِعَارٌ فِي الإِسْلَامِ؟ أَمَا سَمِعْتُمُ اللَّهَ قَالَ فِي كِتَابِهِ: {وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُودُهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُمْ هُوَا} <sup>35</sup> قَالَ عِمْرَانُ:  
فَقَدْ أَحْدَنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَشْياءَ لَيْسَ لَكُمْ بِهَا عِلْمٌ .  
و عن العرابض بن ساريَّة مرفوعاً: «عَلَيْكُمْ بِسُنْتِي وَسُنْنَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ مِنْ بَعْدِي  
عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ». رواه أبو داود والترمذمي وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>32</sup> رواه ابن ماجه عن معد يكرب: (6/1) وأبو داود بإسناد حسن.

<sup>33</sup> "مفتاح الجنة": ص 5، 6

<sup>34</sup> [الحج: 29].

<sup>35</sup> [الحشر: 7].

<sup>36</sup> "مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسُّنَّةِ للسيوطِي": ص 6.

وروى الحاكم عن ابن عباس - رضي الله عنهما - أنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - خطب في حجَّة الوداع فقال: «إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ يَئِسَ أَنْ يُعْبَدَ بِأَرْضِكُمْ، وَلَكِنْ رَضِيَ أَنْ يُطَاعَ فِيمَا سِوَى ذَلِكَ مِمَّا تَحْقِرُونَ مِنْ أَمْرِكُمْ فَاحْذَرُوهَا، إِنِّي تَرَكْتُ مَا إِنْ اعْتَصَمْتُ بِهِ فَلَنْ تَضِلُّوا أَبَدًا: كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَةَ نَبِيِّهِ». وروى مثله الإمام مالك في "الموطأ".

قال أبو شيبة : وهي صريحة في أنَّ السُّنَّةَ كالكتاب يجب الرجوع إليها في استنباط الأحكام وقد أجمع الصحابة - رضوان الله عليهم - على الاحتجاج بالسنن والأحاديث والعمل بها ولو لم يكن لها أصل على الخصوص في القرآن ولم نعلم أحداً خالفاً ذلك قط فكان الواحد منهم إذا عرض له أمر طلب حكمه في كتاب الله، فإن لم يجدوه طلبه في السنّة، فإن لم يجدوه اجتهد في حدود القرآن والسنة وأصول الشريعة. وقد وضع لهم النبي - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - هذا الأساس القويم بإقراره لمعاذ حين بعثه إلى اليمن فقد قال له: «بِمَ تَفْضِي إِنْ عَرَضَ قَضَاءً؟ قَالَ: «بِكِتَابِ اللَّهِ». قَالَ: «فَإِنْ لَمْ يَجِدْ؟» قَالَ: «بِسُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -». قَالَ: «فَإِنْ لَمْ يَجِدْ؟» قَالَ: «أَجْتَهَدُ رَأِيَيْ وَلَا آلُو». فَضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - صَدْرَهُ وَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَقَ رَسُولُ اللَّهِ لِمَا يُرْضِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ» ..

وقد فهم الصحابة رجوع جميع ما جاءت به السنة إلى القرآن من قوله تعالى: {وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُودُهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا} <sup>37</sup>.

روى البخاري في " صحيحه " عن عبد الله بن مسعود قال: «لَعْنَ اللَّهِ الْوَاسِعَاتِ وَالْمُوْسِتَشِيمَاتِ، وَالْمَتَنَمِصَاتِ وَالْمَتَفَلِّجَاتِ لِلْخَيْرِاتِ حَلَقَ اللَّهُ»، فقالت أم يعقوب: «ما هذا؟» فقال عبد الله: «وما مالي لا ألعن من لعن رسول الله، وفي كتاب الله» قالت: «والله لقد قرأت ما بين اللوحين بما وجدته»، فقال: «وَاللَّهُ لَعْنَ كُلِّيَّةِ قُرْآنِيَّةِ لَقَدْ وَجَدْتِيَهُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: {وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُودُهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا} .

---

<sup>37</sup> [سورة الحشر، الآية: 7]

وهذه الآية تعتبر أصلاً لكل ما جاءت به السنة مما لم يرد له في القرآن ذكر وعلى هذا الدرب والطريق الواضح من جاء بعد الصحابة من أئمة العلم والدين، روی عن الإمام الشافعی - رحمة الله تعالى - أنه كان جالساً في المسجد الحرام يحدّث الناس فقال: «لا تسألوني عن شيء إلا أجبتكم فيه من كتاب الله»، فقال الرجل: «ما تقول في المحرم إذا قتل الزبورو؟» فقال: «لا شيء عليه»، فقال الرجل: «أين هذا من كتاب الله؟» فقال: {وما آتاكم الرسول فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا}. ثم ذكر إسناداً إلى سيدنا عمر أنه قال: «للمحرم قتل الزبورو». وذكر ابن عبد البر في كتاب العلم له عن عبد الرحمن بن يزيد: أنه رأى مُحرماً عليه ثيابه، فقال: «ائتنی بآیة من کتاب الله تنزع ثيابي»، قال: فقرأ عليه: {وما آتاكم الرسول فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا} .

وهذا سعيد بن المسيب يقول: «كُنْتُ أَرْحَلُ الْأَيَّامِ وَاللَّيَالِيِّ فِي طَلَبِ الْحَدِيثِ الْوَاحِدِ» قِيلَ لِلشَّعْرَى: «مِنْ أَيْنَ لَكَ هَذَا الْعِلْمُ كُلُّهُ؟ قَالَ: "بِنَفْيِ الْأَعْتِمَادِ، وَالسَّيْرِ فِي الْبَلَادِ، وَصَبْرِ كَصَبْرِ الْجَمَادِ، وَبُكُورِ كَبُكُورِ الْغَرَابِ»<sup>39</sup>.

فلو لم تكن السنة شرعاً ودينًا لما حرصوا عليها هذا الحرص وما تحملوا مشاق السفر في سبيلها ولما أصبحت جزءاً من حياتهم اليومية وما قال - عليه الصلاة والسلام - : «عليكم بِسُنْتِي وَسُنْتِ الْحُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»<sup>40</sup>.

<sup>38</sup> دفاع عن السنّة ورد شبه المستشيرين والكتاب المعاصرين ص 17-18

المؤلف: محمد بن محمد بن سليمان أبو شهبة (المتوفى: 1403هـ)

الناشر : مجمع البحوث الإسلامية - القاهرة

الطبعة: الثانية، 1406 هـ - 1985 م.

[300 /4 : أعلام النساء] سير 39

<sup>40</sup> رواه أبو داود: 5 / 13. وابن ماجه: 1 / 16. وأحمد: 4 / 126، 127. والدارمي: 1 / 43. كلهم عن العرياض بن سارية رواه الترمذى: 7 / 438. وقال: حسن صحيح.

### لماذا جمع القرآن ولم تجمع السنة ؟

أجاب عن ذلك العلامة المعلمي بقوله : " وبين القرآن والسنة فرق من وجوه: وبيان أن الله تبارك وتعالى تكفل بحفظ الشريعة مما فيه الكتاب والسنة كما مرصد 20-21، ومع ذلك كلف الأمة القيام بما تيسر لها من الحفظ، ولما كان القرآن مقصوداً حفظ لفظه ومعناه، وفي ضياع لفظة واحدة منه فوات مقصود ديني، وهو مقدار محضور يسهل على الصحابة حفظه في الصدور وكتابته في الجملة كلفوا بحفظه بالطريقتين، وبذلك جرى العمل في حياة النبي صلى الله عليه وسلم فتوفاه الله تبارك وتعالى والقرآن كله محفوظ في الصدور مفرقاً، إلا أن معظمه عند جماعة معروفين، وإنما حفظه جميعه بجموعة أشخاص، ومحفوظ كله بالكتابة مفرقاً في القطع التي بأيدي الناس كما مرصد 20. فلما استحر القتل بالقراء في اليمامة وخشي أن يستحر بهم في كل موطن ومن شأن ذلك مع صرف النظر عن حفظ الله تعالى أن يؤدي إلى نقص في الطريقة الأولى. رأى الصحابة أنهم إذا تركوا تلك القطع كما هي مفرقة بأيدي الناس كان من شأن ذلك احتمال أن يتلف بعضها فيقع النقص في الطريقة الثانية أيضاً. ورأوا أنه يمكنهم الاحتياط للطريقة الثانية بجمع تلك القطع وكتابتها كله في صحف تحفظ عند الخليفة، وإذ كان ذلك ممكناً بدون مشقة شديدة، وهو من قبيل الكتابة التي ثبت الأمر بها ولا مفسدة فيها، علموا أنه من جماعة ما كلفوا به، فوفقهم الله تعالى للقيام بهذا .

أما السنة فالمقصود منها معانيها، وفوات جملة من الأحاديث لا يتحقق به فوات مقصود ديني، إذ قد يكون في القرآن وفيما بقى من الأحاديث ما يفيد معانٍ الجملة التي فاتت.

وهي مع ذلك / منتشرة لا تتيسر كتابتها كما تقدم ص 21 فاكتفى النبي صلى الله عليه وسلم من الصحابة بحفظها في الصدور كما تيسر بأ، يحفظ كل واحد ما وقف عليه ثم يبلغه عند الحاجة ولم يأمرهم بكتابتها، ولم يمكن حفظ معظمها مقصوراً على القرآن بل كـ جماعة ليسوا من القراء عندهم من السنة أكثر مما عند بعض القراء ، فالدلائل والقرائن التي فهم منها الصحابة أن عليهم أن يصنعوا ما صنعوا في جمع القرآن لم يتوفّر لهم مثلها ولا ما يقاربها لكي يفهموا منه أن عليهم أن يجمعوا السنة. على أنهم كانوا إذا فكروا في جمعها بدا لهم احتمال

اشتماله على مفسدة كما مر ص 30، وكذلك كان فيه تقوية حكم ومصالح عظيمة (راجع ص 21-22) . وتوقفهم عن الجمع لما تقدم لا يعني عدم العناية بالأحاديث، فقد ثبت بالتواتر تدينهم وانقيادهم لها وبخثتهم عنها كما تقدم في موضعه، ولكنهم كانوا يؤمنون بتكفل الله تعالى بحفظها ويكرهون أن يعملوا من قبلهم غير ما وضع لهم أنه مصلحة محسنة، (راجع ص 30) ، ويعلمون أنه سيأتي زمان تتتوفر فيه دواعي الجمع وتزول الموانع عنه، وقد رأوا بشائر ذلك من انتشار الإسلام وشدة إقبال الناس على من تلقى العلم وحفظه والعمل به، وقد أتم الله ذلك كما اقتضيه حكمته.<sup>41</sup>

**قال المعرض :** ومن الأعذار الغريبة جداً، والخطيرة جداً، والتي يستدل بها هؤلاء لتفسير منع الرسول لكتابه كلامه ...

**والجواب** على ما ذكره من إعتراضات تم الجواب عنه آنفاً في الوقفة الثانية ، فانظره .

### الفهم السقيم لمصطلحات أهل العلم

قال المعترض تحت عنوان: "السنة قاضية على القرآن": "من يقرأ هذا العنوان سيصاب بالدهشة في أول وهلة حيث أن المنطق يقول: إذا كان القرآن هو أول أصلٍ من أصول التشريع بالاتفاق، وهو كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فكيف ساغ لهؤلاء القول بأن السنة قاضية على الكتاب."

"وقال .. يعتبرونها قاضية على القرآن و ناسخة له ، لاغية لأحكامه ، و ناقضة لها "

يريد المناوئ من خلال كلامه هذا نصب الخلاف بين كتابه الله وسنة رسوله ، مدعياً أنه لا يمكن التسليم التام لكتاب الله إلا برد السنن، ثم يشن حملة وهمية على من يرفع السنة إلى مقام القرآن ، ويضع الأحاديث في درجة فوق القرآن الكريم ، و من المعلوم أنه لا يوجد من أهل السنة من يقول بهذا الكلام ، الظاهر في البطلان ؛ لكن الكاتب يحاول بلزومياته واستنتاجاته أن يجعل منأخذ بالسنة مهوناً من شأن القرآن، ولكن هيئات أنثبت له هذا الادعاء.

ثم قال : وفي هذا روى الدارمي في سنته عن يحيى بن أبي كثیر أنه قال: «السنة قاضية على القرآن، وليس القرآن بقاض على السنة.»

قال الزركشي في كتابه البحر الحيط: (مسألة حاجة الكتاب إلى السنة . قال الأوزاعي: الكتاب أحوج إلى السنة من السنة إلى الكتاب . قال أبو عمر: يريد أنها تقضي عليه، وتبيّن المراد منه، وقال يحيى بن أبي كثیر: السنة قاضية على الكتاب).

إذن من خلال هذه النقول نجد أن هؤلاء الشيوخ اعتبروا المرويات المأثورة عن النبي، وهي في غالبيها العام ظنية الثبوت، قاضية وحاكمة على القرآن القطعي الثبوت، وهذا كلام فيه خباء معناه ليست لنا عقول، فمن يتجرأ على هذا القول بهذا الشكل ، و بدون أن يرف له جفن، سأشك في عقله إن لم أشك في إيمانه، لذلك فقد ورد في كتاب جامع بيان العلم وفضله

لابن عبد البر، أن الإمام أحمد بن حنبل لما سئل عن القول بأن السنة قاضية على الكتاب قال: « ما أجر على هذا أن أقوله بل أقول أن السنة تفسر القرآن وتبيّنه. »

ولا زال في عصرنا هذا من يرفع الحديث إلى مرتبة أعلى من القرآن، وإن كان يردد كالبيغاء مقوله أن القرآن هو الأصل الأول للتشريع، لأنه عملياً يكذبها بجعله السنة قاضية على القرآن، بمعنى أنه إذا وجدت نصاً في الحديث يتعارض جملة وتفصيلاً مع القرآن فالحديث هنا قاض على القرآن، وهذا ما يفسر اتباع العديد من الشيوخ ما ورد في الأحاديث ، ضاربين بعرض الحائط كل الآيات والأحكام الواضحة الواردة في القرآن ، ويمكن أن نضرب العديد من الأمثلة لذلك. ”

قلت : قائل تلك العبارة التي ذكرها المعترض ، هو يحيى بن أبي كثير من صغار التابعين، فقد أخرج الدارمي في سنته بسنده إلى يحيى بن أبي كثير أنه قال «السُّنْنَةُ قَاضِيَّةٌ عَلَى الْقُرْآنِ، وَلَيْسَ الْقُرْآنُ بِقَاضٍ عَلَى السُّنْنَةِ». وليس معنى قضاء السنة على القرآن ما ذهب إليه بقوله : " أنه إذا وجدت نصاً في الحديث يتعارض جملة وتفصيلاً مع القرآن فالحديث هنا قاض على القرآن أي تنقض حكمه، أو تسقط شرائعه، فهذا كذب لم يقل به أحد من العلماء ، نتيجة لفهمه السقيم لكلام أهل العلم، و العجيب أنه نقل كلام الإمام أحمد مفسراً معنى أنها تقضي عليه أي تفسره و تبيّنه !! و هذا ما ذكره الحازمي في كتابه الاعتبار: "عن يحيى، قال: السُّنْنَةُ قَاضِيَّةٌ عَلَى الْقُرْآنِ، أَيْ: تُفَسِّرُهُ" وقال ابن عبد البر: "يريد أنها تقضي عليه وتبين المراد منه وهذا نحو قوله: ترك الكتاب موضعًا للسنة، وترك السنة موضعًا للرأي"

قال الدكتور أحمد بلهي : " وهذا التعبير معروف مفهوم عند أهل العلم يستعملونه حتى في القرآن، فيقولون هذه الآية قاضية على الآيات الأخرى في معناها، أي تفسرها وتوضح معناها، وقد استعمل هذا التعبير الصحابة الكرام - رضي الله عنهم - فقد جاء في كتاب الدرر المنشورة للسيوطى ما نصه: "أخرج عبد الرزاق وابن الضريس وابن جرير وابن المنذر والطبرانى والبيهقي في الأسماء والصفات عن أبي نصرة عن جابر بن عبد الله الأنصارى أو عن

أبي سعيد الخدري أو رجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله ﴿إِلَّا مَا شاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ﴾ ، قال: هذه الآية قاضية على القرآن كله يقول: حيث كان في القرآن خالدين فيها تأتي عليه". فمعنى القضاء هنا أن الآيات التي ورد فيها خلود العصاة في نار جهنم بسبب معاصٍ اقترفوها دون الكفر، فخلودهم مقيد بإرادة الله ومشيئته، وهذا يدل أن له حدًّا محدودً ، بعكس خلود الكفار في النار لا نهاية له.

إذا علِمَ ذلك المعنى فعلى الكاتب أن يربأ بنفسه، ويحسن الفهم قبل أن يتَّهمَ أهل العلم في عقليهم و إيمانهم فيقول : " فمن تجرأ على هذا القول بهذا الشكل بدون أن يرف له جفن ، سأشكُ في عقله إن لم أشك في إيمانه".

زعمه أن قول " السنة قاضية على القرآن " رفع للسنة على مقام القرآن

زعم الكاتب أن من مظاهر رفع مقام السنة على مقام القرآن ، أخذ العلماء بأحاديث تخالف آي القرآن، بناء على قاعدة السنة تقضي على القرآن فقال: " ولا زال في عصرنا هذا من يرفع الحديث إلى مرتبة أعلى من القرآن، وإن كان يردد، كالبغاء مقوله أن القرآن هو الأصل الأول للتشريع، لأنَّه عملياً يكذبها بجعله السنة قاضية على القرآن، بمعنى أنه إذا وجدت نصاً في الحديث يتعارض جملة وتفصيلاً، مع القرآن فالحديث هنا قاض على القرآن، وهذا ما يفسر اتباع العديد من الشيوخ ما ورد في الأحاديث، ضاربين بعرض الحائط كل الآيات".

قلت: هذا الكلام لا أساس له من الصحة، وقد تم الجواب عليه سابقاً فلا نعيid الرد عليه ! . و هنا يقال للمناوئ : أي حديث هذا الذي يخالف صريح القرآن بنظرك ، حتى يرى هل فعلاً ينافقه بحق أم لا ؟! والحق أنَّ التناقض بين القرآن وصحيح السنة لا يوجد إلا في ذهن المتطفين على العلم الشرعي ، الفاقدين لأليات الفهم الرشيد ، المعرضين عن الإسترشاد بأقوال الحفظين الراسخين أمثال الإمام الحجة محمد بن ادريس الشافعي الذي قال :

"ويعلمون أن اتباع أمره طاعة الله، وأنَّ سُنَّتَه تَبَعُّ لكتاب الله فيما أُنزَلَ، وأنَّها لا تختلف كتاب

الله أبداً". والإمام أبو المظفر السمعاني الذي قال : "إِنَّا بِحَمْدِ اللَّهِ تَعَالَى لَمْ نَجِدْ خَبْرًا صَحِيحًا يُخَالِفُ الْكِتَابَ، بَلِ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ مُتَوَافِقَانِ مُتَعَاضِدَانِ، وَإِنْ عَرَضْتَ سُؤَالًا سَائِلٍ فِي كِتَابٍ أَوْ خَبْرٍ، فَقَدْ أَجَابَ عَنْهُ عُلَمَاءُ السُّنَّةِ... وَلَكِنْ غَرْضُ الْقَوْمِ وَمَرْمَاهُمُ رُدُّ السُّنَّةِ، وَطَيِّبُ الْأَحَادِيثِ جَمْلَةً"

دعوى تعارض حديث «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ..» للقرآن ثم ضرب المعترض مثلاً لحديث أخرجه البخاري، زعم أن أهل العلم قضوا به على ثلاث آيات من القرآن الكريم، فقال: "ويكن أن نضرب العديد من الأمثلة لذلك: عن ابن عمر رضي الله تعالى عنها أن رسول الله ﷺ قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموها من دماءهم وأموالهم، إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله» رواه البخاري ومسلم.

هذا الحديث يخالف جملة وتفصيلاً قول الله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْلَمُ﴾ [البقرة: 256]

وقال تعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رِبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادُقَهَا وَإِنْ يَسْتَعْيِذُوا يُغَاثُوا بِمَاءَ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ يُئْسِنَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا﴾ [الكهف: 29]

وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَهِيْغاً أَفَأَنْتَ تُنْكِرُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ﴾ [يونس: 99].

لكن هؤلاء يضربون بآيات عرض الحائط ويقولون بكل وقاحة وجراة على الله، السنة قاضية على الكتاب، ويبقى حكم الحديث هو النافذ، ويتجلّ في قتال الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله... الحديث، أما أنا فأقول وقلبي مطمئن بأن هذا

## الفصل الرابع : نقد جهالاته في فصل السنة قاضية على القرآن

الكلام لم يفهه به رسول الله الذي كان خلقه القرآن، والذي قال عنه الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾ [الأنباء: 107].

قلت: في هذا الكلام أولانا شتى من التضليل و التهافت و التخييط و ضرب للأدلة بعضها بعض، و سوء فهم مقاصد القرآن، و عدم ربطها بسيرة النبي عليه السلام..

فمن ضلاله و تخييشه أنه يرفض أن يتحاكم الناس إلى نصوص الحديث الصحيحة التي رواها البخاري ، ثم ها هو يريد الناس أن تتحاكم إلى إطمئنان قلبه ! و تقليده في ترك الأحاديث التي لم يطمئن لها قلبه و رفضها عقله !

و من سوء فهمه و فداحة جهله لمقاصد القرآن ، عدم إحاطته بسنة النبي صلى الله عليه وسلم العملية منها و القولية ، و عدم رجوعه إلى كتب السيرة المعتبرة ليقف على تطبيق الرسول لهذه الآيات البينات .

و الغريب أن المناوئ سلط قذارة لسانه على من يخالفه الرأي فاتهمهم بالوقاحة و الجرأة على الله و أنهم لم يفهموا معنى الآيات ، و من قبل طعن في لغة البخاري ، مع أنه لا يفرق بين القتل و القتال !! قال ابن دقيق العيد : " فرق بين المقاتلة على الشيء و القتل عليه ، فإن المقاتلة مفاجعة تقتضي الحصول من الجانبين "

الوجه الأول: المقصود بكلمة الناس في حديث «أمرت أن أقاتل الناس»، هم المشركون دون أهل الكتاب الذين يُقبّل منهم الجزية، قال العيني: "قال الكرماني: «والناس» قالوا أريد به عبدة الأوثان دون أهل الكتاب؛ لأنَّ القتال يسقط عنهم بقبول الجزية، قلت: فعلى هذا تكون اللام للعهد ولا عهد إلا في الخارج " . وعلى هذا فحديث الباب القاضي بقتل الناس حتى يسلموا لا يمكن بأي حال أن يخالف قوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ﴾، كيف يكون ذلك والحديث ثابتٌ ثبوتاً قطعياً عن المعصوم صلى الله عليه وسلم ؟ وهو أعلم الناس بمعاني كتاب الله ودلائله، فلا يمكن أن يتصور أن يقع التناقض بين كلام الله والوحى المنزَل

على رسوله، فلم يبق إلا أن يُتَّهم الفهم القاصر بإحداث هذا التعارض، ونحن إذا تدبّرنا الآية في ضوء ما قاله المفسرون في تأويلها، تبيّن لنا جلياً بطلان ذلك الزعم، وموافقة الحديث لما دَلَّتْ عليه الآية، فقد ذكر المفسرون في تفسيرها ثلاثة أقوال كُلُّها لا تتعارض مع مضمون الحديث: القول الأول: أن الآية خاصة في قوم من الأنصار كان لهم أولاد قد هُودُوهُم أو نَصَّرُوهُمْ، فلما جاء الإسلام أرادوا إكراههم عليه، فنهى الله حتى يكونوا هم من يختارون الإسلام، وهو قول ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير .

القول الثاني: أن الآية خاصة بأهل الكتاب لا يكرهون على الدين، بشرط أن يُدْفَعُوا الجزية ويفُرُّون على دينهم، وهو قول: الضحاك وعطاء و الشعبي والحسن وهو الذي رجحه ابن حرير الطبرى.

القول الثالث: الآية منسوخة نزلت قبل أن يفرض القتال، وهو قول زيد بن أسلم و عبد الله بن مسعود.

فعلى القول بأن الآية منسوخة فلا إشكال أصلاً، لأنَّه يُعْمَلُ بالحكم الناسخ ويترك الحكم المنسوخ، وهذا بيِّنٌ واضحٌ، وعلى القول الأول والثاني: فإن الآية خصّصت بعض الناس بالنهي عن إكراههم على الدين وهم قوم من الأنصار أو أهل الكتاب ؛ ولا يُفْهَمُ منها نفي عموم الإكراه على الدين في الإسلام مطلقاً، فهذا العموم باطل ليس مراد، لأنَّه ثبت باتفاق العلماء وجود الإكراه على الدين في بعض الأحكام والتشريعات الإسلامية المتفق عليها، فالاحتجاج بهذه الآية التي وردت في موردٍ خاص على تثبيت حكمٍ عامٍ مخالف لقواعد الشريعة، لا تقرُّه الأدلة العَمَلِية الأخرى .

يقول ابن حزم: "وقالوا: قال الله تعالى: ﴿لا إكراه في الدين﴾ [آل عمران: ٢٥٦]. فقلنا: أنت أول من يقول: إنَّ العرب الوثنين يُكرهون على الإسلام، وإنَّ المرتد يُكره على الإسلام، وقد صَحَّ أنَّ النبي ﷺ أكره مشركي العرب على الإسلام، فصحَّ أنَّ هذه الآية ليست على ظاهرها وإنَّما هي فيمن نهانا الله تعالى أن نكرهه، وهم أهل الكتاب خاصة" .

و قال الخطابي: " وَأَمَا قُولُهُ سُبْحَانَهُ: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ﴾ [البقرة: ٢٥٦] ، فَإِنْ حَكْمَ الْآيَةِ مَقْصُورٌ عَلَى مَا نَزَّلَتْ فِيهِ مِنْ قِصَّةِ الْيَهُودِ، فَأَمَّا إِكْرَاهُ الْكُفَّارِ عَلَى دِينِ الْحَقِّ فَوَاجِبٌ وَلِهَذَا قَاتَلُنَاهُمْ عَلَى أَنْ يَسْلِمُوا أَوْ يُؤْدِّوَا الْجُزِيَّةَ وَيَرْضُوَا بِحُكْمِ الدِّينِ عَلَيْهِمْ ."

فَإِذَا اتَّضَحَ هَذَا الْمَقَامُ ، عَلِمْنَا أَنَّ إِكْرَاهَ الْمُشْرِكِينَ وَعَبْدَةَ الْأَوْثَانِ عَلَى الإِسْلَامِ الَّذِي جَاءَ فِي حَدِيثِ الْبَابِ، لَا يَعْرِضُ آيَةَ الْإِكْرَاهِ فِي الدِّينِ، فَإِنَّ الْحَدِيثَ خَاصٌّ فِي قَوْمٍ وَالْآيَةُ خَاصَّةٌ بِقَوْمٍ آخَرَيْنَ، وَمَعْلُومٌ مِنْ عِلْمِ الْأَصْوَلِ أَنَّ النَّصَّ الْخَاصُّ لَا يَتَعَارَضُ مَعَ النَّصَّ الْخَاصِّ، بَلْ يَعْمَلُ بِكُلِّ نَصٍّ فِي مَجَالِهِ، وَبِهَذَا يُجْمِعُ بَيْنَ الْآيَةِ وَالْحَدِيثِ وَتَسْلِيمِ النَّصُوصِ الْأُخْرَى الْقَاضِيَّةِ بِإِكْرَاهِ النَّاسِ عَلَى الإِسْلَامِ مِنَ التَّنَاقُضِ وَالْخَتْلَافِ ، لَذَلِكَ قَالَ الطَّبَرِيُّ - بَعْدَ أَنْ رَجَعَ كَوْنُ الْآيَةِ خَاصَّةً بِأَهْلِ الْكِتَابِ - : " وَإِذْ كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ، وَكَانَ غَيْرُ مُسْتَحِيلٍ أَنْ يُقَالَ لَا إِكْرَاهٌ لِأَحَدٍ مِنْ أَخْذَتْ مِنْهُ الْجُزِيَّةَ فِي الدِّينِ ، وَلَمْ يَكُنْ فِي الْآيَةِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ تَأْوِيلَهَا بِخَلْفِ ذَلِكَ ، وَكَانَ الْمُسْلِمُونَ جَمِيعًا قَدْ نَقَلُوا عَنْ نَبِيِّهِمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ أَكْرَهَ عَلَى الإِسْلَامِ قَوْمًا فَأَبَى أَنْ يَقْبِلَ مِنْهُمْ إِلَّا إِسْلَامًا، وَحُكْمَ بَقْتَلِهِمْ إِنَّ امْتَنَعُوا مِنْهُ، وَذَلِكَ كَعَبَدَةُ الْأَوْثَانِ مِنْ مُشْرِكِي الْعَرَبِ، وَكَلَّمَرَدَ عَنْ دِينِهِ دِينَ الْحَقِّ إِلَى الْكُفَّرِ وَمَنْ أَشْبَهُهُمْ، وَأَنَّهُ تَرَكَ إِكْرَاهَ آخَرَيْنَ عَلَى الإِسْلَامِ بِقَبْوَلِهِ الْجُزِيَّةَ مِنْهُ وَإِقْرَارِهِ عَلَى دِينِ الْبَاطِلِ، وَذَلِكَ كَأَهْلِ الْكِتَابِيْنِ وَمَنْ أَشْبَهُهُمْ، كَانَ بَيْنًا بِذَلِكَ أَنْ مَعْنَى قُولِهِ: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ﴾ ، إِنَّمَا هُوَ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ لِأَحَدٍ مِنْ حَلَّ قَبْوَلِ الْجُزِيَّةِ مِنْهُ بِأَدَائِهِ الْجُزِيَّةِ وَرِضَاهِ بِحُكْمِ الإِسْلَامِ .".

الوجه الثاني: إِذَا نَظَرْنَا فِي هَذَا الْحَدِيثِ مِنْ جَهَةِ الْمَعْنَى، نَجِدُ لَهُ شَوَاهِدَ مِنَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ كَقُولِهِ تَعَالَى: ﴿وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِّي أَنْتَهُمْ فَلَا عُذْوَانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ [البقرة: ١٩٣] . وَقُولِهِ تَعَالَى: ﴿فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُّتُمُوهُمْ وَحُذِّرُوهُمْ وَأَقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقْامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَلْحُلُوا سَيِّلَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبه: ٥٥]

قال ابن العربي المالكي : " قوله تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاه ﴾ عموم في نفي إكراه الباطل، فأما الإكراه بالحق فإنه من الدين؛ وهل يقتل الكافر إلا على الدين، قال صلى الله عليه وسلم: « أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله » ، وهو مأمور من قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٣] .

و لقد ثبت هذا الإكراه من فعله صلى الله عليه وسلم كما هو مشهور متواتر من غزواته وحروبها ، فقد كانت كلها لإعلاء كلمة الله وإكراه الناس على دين الحق الذي فيه مصلحتهم الدنيوية والأخروية ، يقول ابن حزم - رحمه الله - : " لم يختلف مسلمان في أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يقبل من الوثنين من العرب إلا الإسلام أو السيف، إلى أن مات عليه السلام فهو إكراه في الدين " .

و الذي خلص إليه بعد تتبع أقوال المفسرين للآية ، أنهم مجمعون على عدم حملها على عمومها وإطلاقها ، وأن المقصود منها النهي عن إكراه مخصوص بغير حق شرعي، لا نفي مطلق الإكراه، وبذلك تنتفي الشبهة عن حديث الباب، ويظهر جلياً موافقته لآيات الكتاب الكريم، إذا فهمت على النحو الذي فهمه علماء الإسلام، وما يؤكد صحّة هذا المعنى السنة العملية للنبي صلى الله عليه وسلم في جهاده ، حيث قاتل أعداءه من أجل الدخول في الإسلام، كما هو معروف في السيرة النبوية، وهو أعلم الناس بمعاني القرآن، وكذلك فعل الصحابة رضي الله عنهم في الفتوحات الإسلامية، ولا زال هذا الأمر مستقراً عند المسلمين في كل عصر، حتى ظهر هؤلاء المعاصرون فانفردوا بفهم خاص للقرآن الكريم، لم يفهمه النبي ﷺ ولا الصحابة ولا التابعون ولا من جاء بعدهم، وكفى بهذا ضلالاً مبيناً .

الوجه الثالث: وأما تعلق المعترض بقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَاءْ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءْ فَلْيَكُفِرْ ﴾ [الكهف: ٢٩] ، لإبطال الحديث، فيليس له فيه دليل؛ لأن التخيير بين الإيمان والكفر في الآية، لا يفهم منه إباحة حرية الاعتقاد كما يدعى المعاصرون، فهذا قول لم يقل به أحد من المفسرين ، وإنما خرج هذا التخيير مخرج التهديد والوعيد، و هو أسلوب معروف من أساليب

اللغة، نظيره قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ حَيْزٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي أَمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ إِمَّا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ [فصلت: ٤٠]، يقول الطبرى رحمه الله: "وليس هذا بإطلاق من الله الكفر لمن شاء، والإيمان لمن أراد، وإنما هو تحديد ووعيد، وقد بين أن ذلك كذلك قوله: ﴿إِنَا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ﴾، والآيات بعدها". و من الذين وضّحوا هذا المعنى من المفسرين المعاصرین الشیخ الشنقطی حیث قال: "ظاهر هذه الآیة الکریمة بحسب الوضع اللغوي . التخيیر بین الکفر والإیمان . ولكن المراد من الآیة الکریمة لیس هو التخيیر، وإنما المراد بها التهدید والتخویف ، والتهدید بمثل هذه الصیغة التي ظاهرها التخيیر أسلوب من أسالیب اللغة العربیة . والدلیل من القرآن العظیم على أن المراد في الآیة التهدید والتخویف . أنه أتبع ذلك بقوله: ﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ زَيْكُمْ فَمَنْ شَاء فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاء فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنْ يَسْتَعْيِثُوا يُعَذَّبُوا إِمَاء كَالْمُهَلِّ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْنَقَّا﴾ [الکھف: ٢٩]، وهذا أصرح دلیل على أن المراد التهدید والتخویف، إذ لو كان التخيیر على بابه لما توعد فاعل أحد الطرفین المخیر بینهما بهذا العذاب الألیم. وهذا واضح كما ترى".

و بعد هذا البيان يتضح لنا جلياً أن حديث الباب الذي شرع مقاتلة الكفار حتى يقولوا لا إله إلا الله، يلتقي تماماً مع الآيات القرآنية الآمرة بمقاتلة الكفار، ولا يخالف الآيات الأخرى التي أمرت برتك قتال فئة خاصة منهم، على هذا الفهم علماء الإسلام من المفسرين والمحدثين، و أما الدعوى الانهزامية التي ينادي بها هؤلاء المعاصرون، فليس لها مستند من كتاب الله ولا سنة رسوله وإنما هي نتيجة من نتائج تأثرهم بشبه المستشرقين حول مفهوم الجهاد في الإسلام وغاياته.

تكذيبه لحديث «كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يحرمن. ثم نسخ...»

بدعوى مخالفته للقرآن

قال المناوى : " عن عائشة رضي الله عنها؛ أنها قالت: «كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يحرمن. ثم نسخ: بخمس معلومات. فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن) ». صحيح مسلم: كتاب الرضاع؛ باب التحرير بخمس رضعات.

فهذا الحديث المنسوب إلى أمينا عائشة يتهم القرآن بالتحريف والتزوير رغم أن الله تعالى يقول في محكم كتابه: {إِنَّا هُنَّ نَزَّلْنَا الذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ} الحجر:10 ، فهي تقول حسب نفس هذا الحديث ان رسول الله مات وآية التحرير بخمس رضعات مما يتلى من القرآن، وأي دارس يمكنه التأكد أنه لا توجد آية قرآنية واحدة في كتاب الله بهذا المعنى، وبجاته الدلالة، لكن المرويات الغريبة كهاته والقادحة في صدقية القرآن لا مجال لمناقشتها من طرف هؤلاء مع كامل الأسف ، ويمكننا أن نأتي بعشرات بل مئات الأحاديث التي تعارض القرآن جملة وتفصيلاً، وتسيء أيضاً إلى مقام الألوهية والرسالة معاً، والماتحة من مستنقع الخرافات، والمصادمة للعلم والعقل، من كتب الحديث بما فيها صحيح البخاري، لكن أكتفينا بهذين المثالين ليعرف القارئ ماذا نقصد".

الجواب على كلامه من وجوه :

الأول : معلوم أن المعارض ينافق أحاديث البخاري بما باله يقحم هذا الحديث الذي رواه مسلم ، هل لم يجد في البخاري ما يستدل به ؟ مع أنه تبجح بوقوفه على مئات من الأحاديث التي تعارض العقل و القرآن ! و لعله في المستقبل يخرج لنا لقيطاً آخر يدعى فيه كذلك نهاية اسطورة مسلم !!

الثاني : من خلال الوقوف على عدد من الكتابات التي تطعن في أحاديث الصحيحين ، لم نجد من تجاوز انتقاده بعض أحاديث مستشكلة بدعوى معارضتها للقرآن أو العقل أو العلم ، ولم يجاذف أحد منهم و تفوه بمثل ما قال المعارض " ويمكننا أن نأتي بعشرات بل مئات

## الفصل الرابع : نقد جهالاته في فصل السنة قاضية على القرآن

الأحاديث التي تعارض القرآن جملة وتفصيلاً، وتسيء أيضاً إلى مقام الألوهية والرسالة معاً .. ونحن نتحداه إن كان صادقاً أن لا يدخل عن قوله ذكر هاته المئات ، ونمثله خمس سنوات متتالية { قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين } . قد يما قيل : من أحوالك إلى غائب ما أنسفك !

الثالث : هذا الحديث لم يروه مسلم وحده بل رواه مالك في الموطأ . و أصحاب السنن الأربع ، و ابن حبان ، و البيهقي في معرفة السنن والأثار ، و الدارقطني في السنن ، و عبد الرزاق في مصنفه و سعيد بن منصور في سننه ، و اسحاق بن راهويه في مسنده ، و ابن الجارود في المنتقى ، و الطحاوي في مشكل الأثار ، و الطبراني في المعجم الأوسط ، و ابن عوانة في مستخرجه ، و الخطيب البغدادي في الفقيه و المتفقه .

الرابع : لم تذكر السيدة عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأهن حتى مات ! بل فيه أنه مات " و هن مما يقرأ من القرآن " ، وهذه الصيغة للفعل تكون لما لم يسم فاعله ، أو المبني للمجهول ، فالحديث فيه إثبات ( النسخ ) ، و لا يحتاج الأمر إلى التهويل ليقال أن أي دارس يستطيع التتحقق من عدم وجود آية في عدد الرضعات ، فهذا يعرفه الصبيان الحافظون لكتاب الله ، فكيف بعلماء الإسلام الكبار ؟ ولو رجع إلى تفسير الحديث عند العلماء لما وجد وجهاً لتبرجمه بأن هذا الحديث يخالف القرآن . و قد أجاب العلماء عن هذا الإشكال بأن آية الرضاع منسوخة التلاوة، فقولها -أي عائشة - رضي الله عنها :- "فتوفي رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - وهي مما يقرأ من القرآن"؛ هذا لقرب عهد النسخ بوفاة النبي - صلى الله عليه وسلم -، وإنما فلو بقيت الآية كما هي لأنثبت في المصحف، وقد اتفق جمهور العلماء على أنها منسوخة.

قال الإمام البغوي -رحمه الله- في كتابه العظيم "شرح السنة" (9/81): "اختلف أهل العلم فيما تثبت به الحرج من الرضاع؛ فذهب جماعة من أصحاب النبي - صلى الله عليه وسلم - وغيرهم إلى أنه لا تثبت بأقل من خمس رضعاتٍ متفرقات، وبه كانت تفتى عائشة وبعض

أزواج النبي - صلى الله عليه وسلم -، وهو قول عبد الله بن الزبير، وإليه ذهب الشافعى وإسحاق، وقال أحمد: إن ذَهَبَ ذَاهِبٌ إلى قول عائشة في خمس رضعات فهو مذهب قوى.

وذهب أكثر أهل العلم إلى أن قليل الرضاع وكثيره محظوظ؛ يروى ذلك عن ابن عباس وابن عمر، وبه قال سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير والزهري، وهو قول سفيان الثورى ومالك والأوزاعي وعبد الله بن المبارك ووكيع وأصحاب الرأى، وذهب أبو عبيد وأبو ثور ودادود إلى أنه لا يحرم أقل من ثلاث رضعات، لقوله - صلى الله عليه وسلم -: "لا تحرّم المقصة والمصنّان"، ويُحكى عن بعضهم أن التحرّم لا يقع بأقل من عشر رضعات؛ وهو قول شاذ.

وقول عائشة: "فتوفي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وهي فيما يقرأ من القرآن"؛ أرادت به قرب عهد النسخ من وفاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، حتى كان بعض من لم يبلغه النسخ يقرؤه على الرسم الأول، لأن النسخ لا يتصور بعد رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، ويجوز بقاء الحكم مع نسخ التلاوة؛ كالرجم في الزنى حكمه باقٍ مع ارتفاع التلاوة في القرآن، لأن الحكم ثبت بأخبار الأحاداد، و يجب العمل به، والقرآن لا يثبت بأخبار الأحاداد، فلم تجز كتابته بين الدفتين" اهـ.

و قال عياض : وهذا الحديث لا حجة فيه؛ لأنه محال على أنه قرآن، وقد ثبت أنه ليس من القرآن الثابت، ولا تحل القراءة به ولا إثباته في المصحف؛ إذ القرآن لا يثبت بأخبار الأحاداد، وهذا خبر الواحد فيسقط التعليق به.

فإن قيل: هاهنا وجهان: أحدهما: إثباته قرآنًا، والثانى: إثبات العمل به في عدد الرضعات، فإذا امتنع إثباته قرآنًا بقي الآخر وهو العمل به لا مانع يمنع منه؛ لأن خبر الواحد يدخل في العمليات، وهذا منها.

قلنا: هذا قد أنكره حذاق أهل الأصول وإن كان قد مال إليه بعضهم، واحتج المنكرون له بأن خبر الواحد إذا توجهت عليه القوادح واستريب توقف عنه، وهذا جاء آحاداً، وإنما جرت

## الفصل الرابع : نقد جهالاته في فصل السنة قاضية على القرآن

---

العادة أنه لا يجيء إلا تواتراً، فلم يوثق به كما وثق بأخبار الآحاد في غير هذا الموضوع، وإن زعموا أنه كان قرآنًا ثم نسخ، ولهذا لم يستغل به أهل التواتر. قيل: قد كفيت مؤنة الجواب؛ إذ المنسوخ لا يعمل به، وعليه يحمل عندنا قول عائشة: "فتوى رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهِيَ فِيمَا تَقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ" ، يعني من القرآن المنسوخ، فلو أرادت: فيما تقرأ من القرآن الثابت لاشتهر عند غيرها من الصحابة كما اشتهر سائر القرآن.

و نقش الشوكاني مسألة قرآنية الآية و حجيتها فقال : وقد أجب أهل القول الثاني عن أحاديث الباب التي استدل بها أهل القول بأجوبته: منها:

أنها متضمنة لكون الخمس الرضعات قرآنًا، والقرآن شرطه التواتر ولم يتواتر محل النزاع . وأجيب بأن كون التواتر شرطاً من نوعه، والسند ما أسلفنا عن أئمة القراءات كالجزري وغيره في باب الحجة في الصلاة بقراءة ابن مسعود وأبي من أبواب صفة الصلاة فإنه نقل هو وجماعة من أئمة القراءات الإجماع على ما يخالف هذه الدعوى، ولم يعارض نقله ما يصلح لمعارضة كما بينا ذلك هنالك وأيضاً اشتراط التواتر فيما نسخ لفظه على رأي المشترطين من نوع.

وأيضاً انتفاء قرآنيته لا يستلزم انتفاء حجيتها على فرض شرطية التواتر؛ لأن الحجة ثبتت بالظن، ويجب عنده العمل وقد عمل الأئمة بقراءة الآحاد في مسائل كثيرة: منها قراءة ابن مسعود: {فضيام ثلاثة أيام} [البقرة: 196] متابعتاً وقراءة أبي {وله أخ أو أخت} [النساء: 12] من أم ، ووقع الإجماع على ذلك ولا مستند له غيرها .

وأجابوا أيضاً بأن ذلك لو كان قرآنًا لحفظ لقوله تعالى: {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ} [الحجر: 9] وأجيب بأن كونه غير محفوظ من نوع بل قد حفظه الله برواية عائشة له ، وأيضاً المعتبر حفظ الحكم، ولو سلم انتفاء قرآنيته على جميع التقادير لكان سنة لكون الصحافي راوياً له عنه - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لوصفه له بالقرآنية وهو يستلزم صدوره عن

لسانه، وذلك كاف في الحجية لما تقرر في الأصول من أن المروي آحادا إذا انتفى عنه وصف القرآنية لم ينتف وجوب العمل به كما سلف .

## الباب الأول نقد شبّهات و جهالات أيال حول السنة

**قال المناوئ :** " بعد أن حكموا بأن السنة قاضية على الكتاب ، بمعنى أنها مبينة ومفسرة وحاكمة ، لم يجدوا مخرجا لإزاحة التناقضات الواضحة للحديث في مواجهة القرآن ، إلا أن يحكموا بأن السنة ناسخة للقرآن ، وهم بذلك عملوا أيضا على تكريس مبدأ السيادة المطلقة للمرويات على كتاب الله ، فلم يعد له أي دور في حياة الناس إلا أن يتلى لطرد الشياطين ، أو يسترقى به لدفع الأمراض ، أو للقضاء المبرم على العين والحسد ، أي أنهم يربطون بالخرافة ، وجعلوا منه وسيلة للاسترزاق ، في حين أن كتاب الله جاء ليشكل نبراس حياتنا ، وهدى سبيلنا ، ومنجاة لنا من الضلال ، وجماعنا لنا من الفرقة ."

ومن هذا القبيل بوب الخطيب البغدادي رحمه الله في كتابه «الكافية في علم الرواية» ص/23 بقوله: «باب ما جاء في التسوية بن حكم كتاب الله تعالى ، و حكم سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، في وجوب العمل ، ولزوم التكليف»

وأورد تحته حديث المقدام بن معذ يكتب ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "ألا إني أوتيت من القرآن ومثله معه.. الحديث". رواه الترمذى (2664) وقال:

حسن غريب من هذا الوجه. وحسنه الألبانى في "السلسلة الصحيحة" 2870.

وفي مناقشة هذا الحديث والتعليق عليه للكاتب الأریب محمود أبو ریة في كتابه أضواء على

السنة الحمدية ما يربح النفس ويرتاح إليه العقل ، أنقله عنه رحمه الله.<sup>1</sup>

و للجواب على أغلوطاته و جهالاته نقف وقفات :

**الوقفة الأولى :** يتمسح المعترض بهذا الكلام الإنساني الركيك ليُدغدغ القلوب ، في مشهد مسرحي ، متباكي - زعم - على عدم اهتمام المحدثين بكتاب الله ، و اعتنائهم بالسنة و جعلها فوق القرآن . و قد تم كشف زيفه و تدليسه مرارا ، فتنبه !

<sup>1</sup> صحيح البخاري نهاية أسطورة .ص30

**الوقفة الثانية :** قوله : " ومهما بحثت عن حل لهذا الخبر الذي يروونه وينسبونه إلى الرسول ، فلن يعدل لديك ميزان ، ولن يستقيم لديك منطق ، سيما إذا علمت أن الشيوخ المتقدمين اختلفوا اختلافاً كبيراً في مسألة أن السنة تنسخ القرآن ، لكن المؤخرين أو معظمهم يأخذون من هذا الاختلاف شماعة يهربون بها من كتاب الله ، فيضعون فتواه فقيه الذي يجب أن يكون في مكانه النسبي في المكان المطلق ."

خلط أصول الفقه بمباحث الحديث ، فهو " يخلط العلوم الشرعية ببعضها ، ليصل إلى النتيجة التي يريد ، وهو بهذا يفصح عن جهل وسقطات هائلة ، على سبيل المثال ، تجده ليستكثر سطور كتابه ، يدخل مباحث لا شأن لها بمسألة ثبوت الأحاديث ، بل لها تعلق بالأصول ، على سبيل المثال أدخل مبحث ( السنة ناسخة للقرآن ) ، وبدأ ينسخ أقوال العلماء ، وغاية ما يمكنه تحصيله ترجيح قول من قال بأن السنة لا تنسخ القرآن ، ولكن هل هذا يعني عند هؤلاء أن السنة مثلما يزعم هو غير محفوظة ، وأنها حديث خرافية؟ حتماً لا ، وهذا الشافعي ، أشهر من قال بأنه " إنما نسخ ما نسخ من الكتاب بالكتاب ، وأن السنة لا ناسخة لكتاب " من أشد المنافقين عن الاحتجاج بالسنة ، فهو القائل: " كل من قبل عن الله فرائضه في كتابه ، قبل عن رسول الله سنته ، بفرض الله طاعة رسوله على خلقه ، وأن ينتهوا إلى حكمه ، ومن قبل عن رسول الله وعن الله قبل ، لما افترض الله من طاعته "<sup>2</sup> والقول بأن هذا حديث ناسخ وذلك منسوخ ، مبحث ، والقول بثبوت الرواية مبحث آخر ، فالحديث الصحيح قد يكون ناسحاً وقد يكون منسوباً ، وقد لا يكون هذا ولا ذاك ، ولا يضعف هذا ولا يقوي من الحديث ، فهذا خلط في المباحث . وعلى هذا النحو فإن الكاتب يخلط بين ثبوت الرواية والعمل بها ، أو بين ثبوت شيء ومشروعيته لكل المسلمين ، أو أنه ديني وليس دنيوياً ، أو العكس<sup>3</sup> .

---

<sup>2</sup> الرسالة، محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: أحمد شاكر، مكتبة التراث، القاهرة،

<sup>3</sup> بيع الوهم ص 51

**الوقفة الثالثة :** المعترض يسفه علماء الحديث و يطعن في مناهجهم العلمية ، و يدعوا الى اطراحها ، ثم هو يخترع لنا منهجا قوامه : " ما يريح النفس و يرتاح اليه العقل " !! و يريد منا أن نحكمه على السنة النبوية ، فما كان منها يريح النفس و يرتاح اليه العقل نأخذنه ، و ما أزعج نفس المعترض و عقله طرحتناه و أسقطناه !! فهل يقول بهذا شخص يحترم عقله و قراءه ؟!

**الوقفة الرابعة :** كان على المعترض – وجوباً- عندما استشهد بكلام أبي رية ، أن يرجع الى الكتب التي ردت على "كاتبه الأريب" ! خصوصاً ردود العلامة المعلمي في كتابه التشكيل ، و العلامة محمد عبد الرزاق حمزة في كتابه "ظلمات أبي رية أمام أضواء السنة المحمدية" .

**الوقفة الخامسة :** قد تم تفنيذ أباطيل أبي رية حول كتابة الحديث النبوي في عهد الرسالة ، و بينما الأسباب التي منعت من كتابة الحديث في مدونات رسمية ، كما وقفتنا على جملة من الصحف التي كتبت في عهد النبوة ، مما يبطل و ينسف أباطيل المعترض !

**الوقفة السادسة:** قوله : " ومن هذا القبيل بوب الخطيب البغدادي رحمه الله في كتابه «الكفاية في علم الرواية» ص/23 بقوله: «باب ما جاء في التسوية بن حكم كتاب الله تعالى، وحكم سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، في وجوب العمل، ولزوم التكليف»

وأورد تخته حديث المقدم بن معدي يكرب ،أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إلاني أُوتيت من القرآن ومثله معه.. الحديث". رواه الترمذى (2664) وقال:

حسن غريب من هذا الوجه. وحسنه الألباني في "السلسلة الصحيحة" 2870. الحديث بهذا اللفظ ليس في الترمذى ! و الذي عند الترمذى رقم 2664 - حدثنا محمد بن بشار قال: حدثنا عبد الرحمن بن مهدي قال: حدثنا معاوية بن صالح، عن الحسن بن جابر اللخمي، عن المقدم بن معدي كرب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ألا

## الفصل الخامس : نقد أكذوبات أليل في فصل السنة ناسخة للقرآن

---

هل عسى رجل يبلغه الحديث عني وهو متكم على أريكته، فيقول: بينما وبينكم كتاب الله،  
فما وجدنا فيه حلالا استحللناه. وما وجدنا فيه حراما حرمناه، وإن ما حرم رسول الله كما

حرم الله " : «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»<sup>4</sup> و الحديث صححه الألباني  
بمجموع طرقه في الصحيحة !

و لقد سقنا سابقا عددا من الآيات البينات التي تنص بأسلوب قاطع على أن الرسول الكريم  
صلى الله عليه وسلم لا ينطق عن الهوى و لا ينطق إلا عن وحي من الله تعالى ، و لا يقول  
في دين الله إلا بما يوحى به الله إليه ، و بأن طاعة الرسول من طاعة الله و أن فرض على كل  
مؤمن ، و أن من أطاع الرسول فقد أطاع الله ، و بأن الإحتكام إلى رسول الله و الرضا و  
التسليم له ، و الآخذ عنه آية الإيمان . و من كل هذه الآيات تتضح مكانة السنة النبوية من  
التشريع الإسلامي ، و تتضح حجيتها ، و أنها من حيث الحجية هي في منزلة القرآن الكريم  
، و لا ينبغي أن يفهم من هذا أن علماءنا جعلوا السنة بمنزلة القرآن في المكانة و الشرف ،  
كما إفترى عليهم المفترض المغرض ! .. فالكلام على منزلة و شرف و قداسة القرآن و أنه لا  
يعدله شيء أمر مجمع عليه ، لكن الحديث هنا عن الإحتجاج بالسنة في أمور الدين و  
قضايا التشريع ، و لا ريب أنها في هذا في منزلة مع القرآن بتصريح القرآن نفسه و حديث

---

<sup>4</sup> سنن الترمذى . الترمذى، أبو عيسى (المتوفى: 279هـ)

تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر (ج 1، 2)

ومحمد فؤاد عبد الباقي (ج 3)

وإبراهيم عطوة عوض المدرس في الأزهر الشريف (ج 4، 5)

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي - مصر

الطبعة: الثانية، 1395 هـ - 1975 م

ج 5 ص 37-38

## الباب الأول نقد شبّهات و جهالات أليل حول السنة

النبي صلى الله عليه وسلم و إجماع الأمة ، و لهذا عنون الخطيب البغدادي في كتابه الكفاية لهذا الموضوع بقوله : ( باب ماجاء في التسوية بين حكم كتاب الله - تعالى - و حكم سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ) ، يشير إلى أن القرآن و السنة متساويان في مرتبة واحدة من حيث الحجية في إثبات الأحكام الشرعية .

**الوقفة السابعة :** قوله : " وهنا أتساءل والحرقة تعتصر قلبي وتغتصب عقلي اغتصابا ، إذا كان كتاب الله الذي مصدره المطلق الالهائي ، صاحب العلم الكلي ، ينسخ وتنافي أحكامه لصالح مرويات بشرية نسبية في كل شيء ، حتى لو صحت نسبتها إلى الرسول الكريم ، فما معنى نزول هذا الكتاب إلينا ، وما الفائدة منه ، وهو غير قادر بذاته ويحتاج إلى غيره ، مما هو أقل منه منزلة بأشواط إن صح التعبير ، وإن كلام الله لا يقارن بغيره ، تعالى الله عما يصفون ". "

**الوقفة الثامنة ،** استعمال الفاظ فلسفية في وصف الله سبحانه و تعالى ، بحيث لا يصح وصفه بالمطلق الالهائي صاحب العلم الكلي ، و هذا مما لم يصف الله به نفسه في كتابه العزيز ، و لا وصفه به نبيه الكريم ، تعالى الله عما يصف المعترض علوا كبيرا !

**الوقفة التاسعة ،** وصفه لسنة النبي بأنها مرويات بشرية نسبية في كل شيء ، و هذا أحد حججه في ترك السنة بدعوى بشريتها !

و فيصل الأمر في هذه القضية أن ما يصدر عن الرسول صلى الله عليه وسلم نوعان : نوع يفعله بمقتضى بشريته دون أن يوحى إليه فيه شيء ، و هذا النوع لا صلة له بالتشريع ، و ذلك في جل شؤونه المعيشية التي لا يتعلّق شيء منها بالدين حلا أو حرمة ، و من ذلك رأيه في تأثير النخل . و نوع آخر يفعله صلى الله عليه وسلم بمقتضى كونه بشرًا رسولا ، و فعله هذا إنما يقوم على وحي من قبل الله - تعالى - مثال ذلك : قضية الأسرى في بدر ، فهـي قد جمعت بين الرأي و الوحي ، فقد كان الرأي أولا ، ثم أعقبه الوحي بعد ذلك

فرسول الله أخذ في أسرى بدر بالرأي ، فاستشار أصحابه الكرام ، فكل أدل برأيه ، ثم مال النبي صلی الله عليه وسلم الى رأي أبي بكر رضي الله عنه القائل باستحيائهم وأخذ الفداء منهم ، و كان رأي عمر رضي الله عنه قتل الأسرى جميعا . و بعد أن استقر الأمر على الفداء نزل الوحي على الرسول يبين ما كان ينبغي أن يفعل في مسألة الأسرى ، و يبين الصواب في القضية . و هذه القضية شاهدة على أن الرسول لا يقول و لا يفعل فيما يتصل بالدين إلا بأمر من الله سبحانه ، و أن الله لا يدع رسوله على غير صواب حتى في حال تصرفه برأيه و اجتهاده فيما يتعلق بالحل و الحرمة ! و الشواهد على ذلك كثيرة

### فتوى الشيخ المنجد و تلبيسات أيالل !

نقل أيالل ص 33 فتوى للشيخ محمد صالح المنجد ، حرر فيها مسألة نسخ السنة للقرآن ، فأخذ أيالل يشغب و يطعن في الشيخ المنجد قائلا : " و هذا نموذج صارخ عن شيوخ اليوم ، الذين يميلون إلى إقصاء القرآن و التمكين للمروريات ، و قوله على الله و رسوله بكتابنا عظيم .. " .

يجهل أو يتجاهل أيالل أن هذه المسألة خلافية بين علماء السلف ، و ليست وليدة اليوم كما يحاول أن يصور تدليسها و تلبيسها على قرائه !

قال الإمام الزركشي : " لا خلاف في جواز نسخ القرآن بالقرآن، والسنة المتوترة بمثلها، والآحاد بالأحاد، والآحاد بالمتواتر، وأما نسخ المتواتر سنة أو قرآننا بالأحاد، فالكلام في الجواز والواقع. أما الجواز عقلا فالأشعرون عليه، وحكاه سليم عن الأشعرية، والمعتزلة. ومنهم من نقل فيه الاتفاق، وبه صر ابن برهان في " الأوسط " فقال: لا يستحيل عقلا نسخ الكتاب بغير الواحد بلا خلاف، وإنما الخلاف في جوازه شرعا. ومنعه الهندي، وظاهر كلام سليم في " التقريب " أن غير الأشعرية، والمعتزلة يقولون بمنعه عقلا، وهو ظاهر ما نقله القاضي في " التقريب " عن الجمهور.

وقال إلكيا: لا يمنع منه، ولا يلتفت إلى من قال: إن خبر الواحد يفيد الظن، وكتاب الله قطعي، فكيف يرفع المقطوع بمحضنون؟ فإن هذا شاع مما يلوج في الظاهر، لأن خبر الواحد وإن كان مفضيا إلى الظن، لكن العمل به مستند إلى قاطع، وذلك القاطع أوجب علينا العمل بالظن، ولو لاه لما صرنا إلى العمل به. فوجوب العمل به مقطوع، والظن وراء ذلك. فعلى هذا ما رفعنا المقطوع بمحضنون.

وأما الواقع، فذهب الجمهور كما قاله ابن برهان، وابن الحاجب وغيرهما إلى أنه غير واقع، ونقل ابن السمعاني وسليم في "التقريب" فيه الإجماع، وعبارتهما: لا يجوز بلا خلاف.

وهكذا عبارة القاضي أبي الطيب في "شرح الكفاية"، والشيخ أبي إسحاق في "اللمع"، ولم يحكها خلافا. وينبغي حمل كلامهم على نفي الواقع لما ذكرناه، وإن كانت أدلةهم صريحة في نفي الجواز.

وذهب جماعة من أهل الظاهر منهم ابن حزم إلى وقوعه، وهي رواية عن أحمد احتجاجاً بقصة أهل قباء، حكها ابن عقيل، وألزم الشافعي ذلك أيضا، فإنه احتاج على خبر الواحد بقصة قباء. وفصل القاضي في "التقريب" ، والغزالى، وأبو الوليد الجاجى، والقرطبي بين زمان الرسول وما بعده، فقالا: بوقوعه في زمانه. وكذا قال إمام الحرمين: أجمع العلماء على أن الثابت قطعاً لا ينسخه مظنون، ولم يتعرض لزمان الرسول. وكان الفارق أن الأحكام في زمان الرسول في معرض التغير، وفيما بعده مستقرة، فكان لا قطع في زمانه.

وأما نسخ القرآن بالسنة، فإن كانت السنة آحداً فقد سبق المنع، وكرر ابن السمعاني نقل الاتفاق فيه، وليس كذلك، وإن كانت متواترة فاختلفوا فيه، فالجمهور على جوازه ووقوعه، كما قاله القاضي أبو الطيب، وابن برهان. وقال ابن فورك في "شرح مقالات الأشعري": إليه ذهب أكثر أصحاب الشافعى، وإليه يذهب شيخنا أبو الحسن الأشعري. وكان يقول: إن ذلك وجد في قوله تعالى: {كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيراًوصية} [البقرة: 180] فإن هذه الآية منسوخة بالسنة، وهو قوله: «لا وصية لوارث». وكان يقول: إنه لا يجوز أن يقال: إنها نسخت بآية المواريث، لأنه يمكن أن يجمع بينهما. اهـ. ومن خط ابن الصلاح نقلته.

قال ابن السمعاني: وهو مذهب أبي حنيفة وعامة المتكلمين. وقال سليم: هو قول أهل العراق، وقالوا: ليس لأبي حنيفة نص فيه، ولكن نص عليه أبو يوسف، واختاره. قال: وهو مذهب الأشعرية، والمعتزلة، وسائر المتكلمين. قال الدبوسي في "التفويم": إنه قول علمائنا، يعني الحنفية.

قال الباقي: قال به عامة شيوخنا، وحکاه أبو الفرج عن مالك. قال: وهذا لا تجوز الوصية عنده للوارث للحديث، فهو ناسخ لقوله تعالى: {كتب عليكم إذا حضر} [البقرة: 180] الآية. قال عبد الوهاب: قال الشيخ أبو بكر: وهذا سهو، لأن مالكا صرّح بأن الآية منسوخة، بأية المواريث. [مذهب الشافعي في نسخ القرآن بالسنة]

وذهب الشافعي في عامة كتبه كما قاله ابن السمعاني: إلى أنه لا يجوز نسخ القرآن بالسنة بحال، وإن كانت متواترة، وجزم به الصيرفي في كتابه، والخلفاف في كتاب "الحصول"، ونقله عبد الوهاب عن أكثر الشافعية، وقال الأستاذ أبو منصور: وأجمع أصحاب الشافعي على المنع، ورأيت التصرّح به في آخر كتاب "الودائع" لابن سريج. وقال إمام الحرمين: قطع الشافعي جوابه بأن الكتاب لا ينسخ بالسنة، وتعدد في عكسه. قلت: وسيأتي عن الشافعي حكاية خلاف في نسخ السنة بالقرآن، فليجيء هنا بطريق أولى، أو نقطع بالمنع في العكس.

قال ابن السمعاني: ثم اختلف القول على مذهب الشافعي أنه منع منه العقل أو الشرع؟ قال: وظاهر مذهبه أنه منع منه العقل والشرع جميعاً. وكذا قاله قبله سليم في "التقريب"، وعباراته: وذهب آخرون إلى أنه لا يجوز ذلك شرعاً ولا عقلاً، وهو ظاهر مذهب الشافعي. اهـ. وفيما قاله نظر، بل قصارى كلامه منع الشرع، كيف والعقل عنده لا يحكم، ثم قال: والثاني: أنه منع منه الشرع دون العقل، ثم اختلف القائلون بهذا. فقال ابن سريج فيما نقله عنه الشيخ في "البصرة"، وابن الصباغ في "العدة": أن الذي منع منه أن الشرع لم يرد به، ولو ورد به كان جائزاً وهذا أصح. وقال أبو حامد الإسفاريني: الشرع منع منه، ولم يكن مجوزاً فيه. اهـ.

وقال الماوردي في "الحاوي": صرّح الشافعي بأنه لا يجوز نسخ القرآن بالسنة، ووافقه أصحابه. واختلفوا هل منع منه العقل أو الشرع؟ على وجهين. اهـ. وقال الأستاذ أبو

منصور: منهم من أجازه عقلاً، وادعى أن الشرع منع منه، وهو قوله تعالى {ما ننسخ من آية أو ننسها ثأت بخير منها} [البقرة: 106] وبه قال ابن سريج، وأكثر أصحاب الشافعى. ومنهم من قال: يجوز ذلك في العقل، ولم يرد الشرع بمنعه، إلا أنه لم يوجد في القرآن آية نسخت بسنة. اهـ. وقال في كتابه "الناسخ والمنسوخ": أجمع أصحاب الشافعى على المنع من نسخ القرآن بالسنة، وبه قال أبو العباس القلانسى، وعلي بن مهدي الطبرى، وجماعة من متكلميهم. واختلف هؤلاء في طريق المنع منه، فمنهم من قال: إنه مستحيل من جهة دلالة العقل على استحالته، وبه نقول. وهو أيضا اختيار الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني. ومنهم من قال: إن ذلك في العقل جائز إلا أن الشرع قد ورد بالمنع منه. وهو في قوله تعالى: {ما ننسخ من آية أو ننسها} [البقرة: 106] فلا تكون السنة خيرا ولا مثلاها، فلا يجوز نسخها بها، ولولا هذه الآية لأجزنا نسخ الآية بالسنة، وهذا اختيار أبي إسحاق المروزى، وابن سريج، وأكثر أصحاب الشافعى.

ومنهم من قال: إن العقل يجيز نسخ القرآن بالسنة، ولم يرد الشرع بالمنع منه إلا أنها لم تجد في القرآن آية منسوخة بسنة. انتهى. ومن قال بنفي الجواز العقلى الحارث بن أسد المخاسبي، وعبد الله بن سعد، والقلانسى، والأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني والظاهرية، وحكاه صاحب "المصادر" عن الشريف المرتضى، وهي رواية عن أحمد، ومن نفي الجواز السمعى الشيخ أبو إسحاق في "اللمع". واعلم أنه قد غلط الناس في النقل عن الشافعى في هذه المسألة، ونحن نذكر وجه الصواب في ذلك، فنقول: قال الشافعى في "الرسالة": وأبان الله لهم أنه إنما نسخ ما نسخ بالكتاب، وأن السنة لا تكون ناسخة للكتاب، وإنما هي تبع للكتاب بمثل ما نزل به نصاً، ومفسرة معنى بما أنزل منه حكماً. قال تعالى: {وإذا تسلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا أئت بقرآن غير هذا أو بدلها قل ما يكون لي أن أبدلهم من تلقاء نفسي إن أتبع إلا ما يوحى إلي} [يونس: 15] ففي قوله: {ما يكون لي أن أبدلهم} [يونس: 15] ما وصفته من أنه لا ينسخ كتاب الله إلا كتابه، كما كان المبتدئ بفرضه، فهو المزيل المثبت لما شاء منه. وليس ذلك لأحد من خلقه وكذلك قال تعالى: {يمحوا الله ما يشاء ويثبت} [الرعد: 39] وهو أشبه ما قيل، والله أعلم. وفي كتاب الله دلالة عليه، قال تعالى: {ما

## الباب الأول نقد شبّهات و جهالات أيالل حول السنة

نسخ من آية أو نسخها نأت بخير منها أو مثلها } [البقرة: 106] وقال تعالى: {وإذا بدلنا آية مكان آية} [النحل: 101].

انتهى لفظه. ومن صدر هذا الكلام قيل عنه: إن السنة لا تنسخ الكتاب. وقد استنكر جماعة من العلماء ذلك، حتى قال إلكيا الهراسي: هفوات الكبار على أقدارهم، ومن عد خطوه عظم قدره. قال: وقد كان عبد الجبار بن أحمد كثيراً ما ينصر مذهب الشافعى في الأصول والفروع، فلما وصل إلى هذا الموضوع، قال: هذا الرجل كبير، ولكن "الحق" أكبر منه. قال إلكيا في "التلويح": لم نعلم أحداً منع جواز نسخ الكتاب بخبر الواحد عقلاً فضلاً عن المتأخر، فلعله يقول دلالة على المنه، وإذا لم يدل قاطعاً من السمع توقفنا، و إلا فمن الذي يقول إنه - عليه السلام - لا يحکم بقوله من نسخ ما ثبت في الكتاب، وهذا مستحيل في العقل. قال: والمغالون في حب الشافعى لما رأوا هذا القول لا يليق بعلو قدره، كيف وهو الذي مهد هذا الفن ورتبه، وأول من أخرجها، قالوا: لا بد وأن يكون لهذا القول من هذا العظيم محمل، فتعمقوا في محامل ذكروها. قال: وغاية الإمکان في توجيهه شيئاً: أحدهما: أن الرسول كان له أن يجتهد، وكان اجتهاده واجب الاتباع قطعاً، فقال الشافعى: لا يجوز أن يبين الرسول باجتهاده ما يخالف نص الكتاب، مع أن اجتهاده مقطوع به؛ لأنه لا بد له من مستند في الشرع، ولا يتصور أن يلوح له من وضع الشرع ما يقتضي نسخ الكتاب، وهذا بعيد، لأن الاجتهاد لا يتطرق إلى النسخ أصلاً.

الثاني: لأصحاب الشافعى. قالوا: قال الله تعالى: {ما ننسخ من آية أو نسخها نأت بخير منها أو مثلها} [البقرة: 106] يحتمل الكتاب وغيره مما هو أجزل في المثوبة وأصلح في الدارين، فلما قال بعده: {ألم تعلم أن الله على كل شيء قادر} [البقرة: 106]. علمنا أنه أراد بما تقدم ما تفرد هو بالقدرة عليه، وهو القرآن المعجز. فكانه تعالى قال: {نأت بخير منها} [البقرة: 106] مما يختص بالقدرة عليه، وهو بعيد، فإن المراد بذلك أنه القادر على العلم بالصالح أو إنشائها أو إزالتها عن الصدور. وقد قيل: {نأت بخير منها} [البقرة: 106] بعد النسخ إذا قدم النسخ عليه، وليس في الآية نسخ حكم الآية، ولأن المراد خير منها لكم. انتهى كلامه. وقد صنف الإمام أبو الطيب سهل بن سهيل الصعلوكي كتاباً في نصرة قول

الشافعي، وكذلك الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني، وتلميذه أبو منصور البغدادي، وكانا من الناصرين لهذا الرأي، وكذلك الشيخ أبو إسحاق المروزي في كتابه "الناسخ"، حكى نص الشافعي بالمنع وقرره. وقال: قال أبو العباس بن سريح: كنت أتأول قول الشافعي - رحمه الله - قديماً في المنع، أنه لم يرد ذلك، فلم يجوز كونه، حتى تدبرت هذه الآية: {ما ننسخ من آية} [البقرة: 106] فقيل له: لم لا يكون معنى خير منها: حكماً لكم خير من الحكم الأول؟

وقد يكون ذلك بالسنة؟ فقال: هذا هذيان، لأن الأمر قد يأمر بالشيء، ثم يأمر بعده بخلافه، وهذا جار في قدرة الرب الأمر به، وإنما أخبر الله - عز وجل - عن قدرته التي تعجز الخلق عن إبدال هذا القرآن المعجز الذي يعجز الخلق عن افتعال مثله، وذلك دلالة على أنه حق، وأن الرسول الذي جاء به صادق، وأن الجميع من عند الله ونبيه بقوله: {ألم تعلم أن الله على كل شيء قادر} [البقرة: 106] على عجيب قدرته فيما ذكر أنه يفعل، وإنما ذلك في إنزال الآيات المعجزات بدلاً من الآي المعجز، وإذ هي آيات معجزات للخلق أن يأتوا بمثله، و لذلك أتي بصفة القدرة. ومعنى {نأت بخير منها} [البقرة: 106] أي في عينها، ويجوز إطلاق ذلك والمراد أكثر ثواباً في التلاوة، كما ورد في ألم القرآن وسورة الإخلاص.

قال أبو إسحاق: هذا كلام أبي العباس بعد كلام الشافعي، وفي كل منهما كفاية، ثم أخذ أبو إسحاق في الاستدلال على المنع، وفيه فائدة جليلة، وهي تحرير النقل عن ابن سريح: أنه كان أولاً يذهب في تأويل كلام الشافعي إلى منع الواقع، ثم ثبت على الامتناع، فاعرف ذلك، فإن الناس خلطوا في النقل عن ابن سريح. وكذلك كلام الشافعي في المنع حرره الإمام أبو بكر الصيرفي في كتابه، ثم قال: وجماع ما أقوله: أن القرآن لم ينسخ قط بسنة، فمن شاء فليربنا ذلك، فإنه لا يقدر عليه. قال: والشافعي لم يحل جواز العبادة أن يأتي برفع حكم القرآن بالسنة، وإنما قال: لا يجوز للدلائل التي ذكرناها، فقيام الدليل عنده هو المانع من جواز ذلك، وهو ك قوله: لا يجوز نكاح الحرم، ولا يجوز بيع كذا بالخبر، وغير ذلك من قيام الدليل، فهذا وجه قوله: يمتنع أن تنسخ السنة القرآن. اهـ. وعلى ذلك جرى أبو إسحاق في "اللمع" فقال: لا يجوز نسخ القرآن بالسنة من جهة السمع على قول الشافعي، وكذلك ابن برهان فقال: لا يصح عن الشافعي ذلك، وإنما نقل عنه امتناع ذلك من جهة السمع، لا من

جهة العقل. وقال القاضي في " مختصر التقريب " : منهم من يقول يجوز عقلا، وإنما امتنع بأدلة السمع. قال: وهذا هو الظن بالشافعي مع علو مرتبته في هذا الفن. انتهى. والحاصل على هذا الوجه أن الشافعي لم يمنع الجواز العقلي، بل لم يتكلم فيه أبداً لا في هذا الموضوع ولا في غيره، ولا وجه للقول به، لأنه إن أراد به قائله أنه يلزم من فرضه الحال باطل، وإن أراد أن العقل يقتضي تقبیحه فهو قول معتزلی، والشافعي بريء من المقالتين.

فإن قلت: فما وجه قول سليم، وابن السمعانی: إن ظاهر مذهب الشافعي أنه منع منه العقل والسمع جمیعاً؟ وكذلك نقل عن أبي الحسین في " المعتمد " أن الشافعي منع منه بالعقل، وكذا الباقي. قلت: من نقل عنه المنع الشرعي فقط أعظم وأكثر، فيرجح على نقل هؤلاء، ولو قطعنا النظر عن كل من المقالتين لرجعنا إلى قول الشافعي، وقد علمت أن كلامه في نفي الجواز الشرعي على هذه الكيفية التي بيناها، لا المنع مطلقاً، ولهذا احتاج بأدلة الشرع، ولهذا ذهب الصعلوکی، وأبو إسحاق الإسفراینی، وأبو منصور البغدادی، إلى أن العقل يجوز نسخ كل واحد منهما بالآخر، ولكن الشرع مانع منه فيهما جمیعاً.

و قال في المقترح: لم يرد الشافعي مطلق السنة، بل أراد السنة المنقولۃ آحاداً، واكتفى بهذا الإطلاق، لأن الغالب في السنن الآحاد. قلت: والصواب أن مقصود الشافعي أن الكتاب والسنة لا يوجدان مختلفين إلا ومع أحدهما مثله ناسخ له، وهذا تعظيم عظيم، وأدب مع الكتاب والسنة، وفهم بموقع أحدهما من الآخر، وكل من تكلم في هذه المسألة لم يقع على مراد الشافعي، بل فهموا خلاف مراده حتى غلطوا وأولوه، وسيأتي مزيد بيان فيه في المسألة بعدها. وقد احتاج من خالف الشافعي بآی من الكتاب نسخت أحكامها، ولا ناسخ لها في القرآن، وإنما نسختها السنة التي كانت متواترة في الصدر الأول، ثم استغني عن نقلها بالإجماع، فصارت آحاداً، كوجوب الوصية للوالدين والأقربين بقوله: «لا وصية لوارث» .

وأجاب الصیری بأن آیة المواريث نسخت، والرسول بين أنها ناسخة. وقال إلکیا الطبری: يمكن أن يقال: نسخ بآیة أخرى لم ينقل رسماً ونظمها إلينا، كما قيل في قوله تعالى: { وإن فاتكم شيء من أزواجكم } [المتحنة: 11] فإن هذا الحكم منسوخ اليوم إلا أنه لم يظهر له

سنة ناسخة، فإن جاز لكم الحمل على سنة لم تظهر، جاز لنا الحمل على كتاب لم يظهر.  
انتهى.

و قال الصيرفي: ولا يقال: إن الرجم نسخ بالجلد عن الزاني، لأن الرجم رفع. . . لم يكن الجلد عليه بالقرآن، فحظ السنة البيان والإخبار عن المراد، وأن الله تعالى جعل السنة للبيان، فمحال أن ينسخ الشيء بما بيئه قال: وإنما جاز نسخ بعض القرآن ببعضه للاحترام من حجة الكفار، أن يكون بغير المعجز وليس هذا في السنة. انتهى. فإن قيل قد نسخ قوله تعالى: {قل لا أجد في ما أوحى إلي} [الأنعام: 145] الآية بهيه عن أكل كل ذي ناب. قلنا: الآية اجتمع فيها لفظان متعارضان، فيتعين صرف أحدهما لآخر، فلفظ: {أوحى} ماض، لا يتناول إلا حين ورود الآية. ولفظ "لا" لنفي المستقبل بنص سيبويه كما في قوله تعالى: {ثم لا يموت فيها ولا يحيَا} [الأعلى: 13] والمراد الاستقبال ضرورة، وحينئذ لا بد من صرف "لا" لأولي، أو صرف أولي للفظ "لا"، فإن صرفنا "لا" للفظ أولي، فلا نسخ لعدم التناقض بين الآية والخبر، وإن عكسنا كان تخصيصاً لا نسخاً، فلا حجة فيه. وما عارض به الخصوم دعواهم أن الشافعي عمل بأحاديث الدباغ مع أنها ناسخة لقوله تعالى: {حرمت عليكم الميتة} [المائدة: 3] فنسخ الكتاب بالسنة، ولنا أنه من باب التخصيص لا النسخ. وقد روى الإمام أحمد في حديث شاة ميمونة، قوله: «هلا أخذتم مسکها؟ فقالت ميمونة: نأخذ مسک شاة ميتة؟ فقال لها رسول الله: إنما قال الله تعالى: {قل لا أجد في ما أوحى إلي محurma على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوها أو لحم خنزير فإنه رجس} [الأنعام: 145] وإنكم لا تطعمونه حينئذ». وبين أن المراد بقوله تعالى: {إلا أن يكون ميتة} [الأنعام: 145] تحريم الأكل مما جرت العادة بأكله وهو اللحم، فلم تتناول الآية الجلد، وهذا جواب آخر. 5

---

<sup>5</sup> البحر المحيط في أصول الفقه / 5 - 259-269

المؤلف: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: 794هـ)

الناشر: دار الكتبى . الطبعة: الأولى، 1414هـ - 1994



## الفصل السادس : حرب أهل السنة على السنة لا حرب المرويات

**قال أيلال :** " بعد أن تمزقت أمة المسلمين مزعاً متفرقة ، شيعة وسنة ، ومرجئة وخوارج ، وقدرية وجبرية، وغيرها من الطوائف والمذاهب ، حاولت كل طائفة أو مذهب، أن يجد له موقعاً في المرويات ، يغضّد بها كل متمذهب مذهبها وطائفتها ، لما لم يجد ما يسعفه ويتحقق أغراضه في كتاب الله ، فكثُرت الروايات والآثار المنسوبة للرسول صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، والتي ابتدعها واحتلقها كل مذهب لتعزيز موقفه الديني أو السياسي ، سيمما مع بزوغ التعصّب للعرقيات والأفكار والتوجهات السائدة آنذاك ، لتشتعل بشكل خطير حرب المرويات المنسوبة زوراً وبهتاناً للرسول ، لتتضاد إلى أطراف هاته الحرب ديانات أخرى كاليهودية والمسيحية والمجوسية ، وكل هاته الملل والنحل والمذاهب والطوائف والعرقيات استغلت تفشي المرويات التي بلغت مئات الألوف من الأحاديث المتضاربة المتناقضة ، وكلها منسوبة إلى الرسول الكريم ليتم تغييب القرآن تغييباً نهائياً ، وتحل محله آفة تدوين الحديث.<sup>1</sup>"

### **وضع الحديث نتيجة القراءات الخاطئة للقرآن الكريم**

قوله أن الفرق و الطوائف إلتجأت إلى خلق أحاديث و نسبتها إلى الرسول ، لما لم تجد في القرآن ما يخدم آرائها .

و هذا الكلام يحمل مغالطات منها :

أولاً : أن أغلب هذه الفرق إنعتمدَت على قراءتها الخاطئة للقرآن الكريم ، و الأمثلة على ذلك كثيرة مبثوثة في بطون كتب العقائد و الفرق ، ولو رجع المعترض إلى أي كتاب في الرد على الفرق هاله حجم النصوص القرآنية التي بنى عليها أهل البدع و الأهواء مذاهبهم الباطلة .

ثانياً : مثل هذه الأحاديث الموضوعة عاش الجهابدة ! ، فقد قيل للإمام ابن المبارك : ( هذه الأحاديث الموضوعة من لها ؟ فقال : تعيش لها الجهابدة ) ، و نعم ما قال الإمام ، فقد

تصدى الجهابذة النقاد للكذابين و الزنادقة ، مصداقا لقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم : ( يحمل هذا العلم من كل خلف عدوه ، ينفون عنه تحريف الغالين ، و اتحال المبطلين ، و تأويل الجاهلين ) . و لما جاء الى هارون الرشيد بزنديق ليقتله قال : أين أنت من ألف حديث وضعتها ؟ فقال الرشيد : أين أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزارى، و ابن المبارك ينخلانها فيخرجانه حرفا حرفا .<sup>2</sup>

و المعترض يحاول جاهدا طمس هذه الحقيقة الواضحة ، ليخلص الى الطعن في السنة النبوية بدعوى كثرة الخلق و الوضع في الحديث النبوى .

### طعنه في أحاديث خارج الصحيح

#### أحاديث فضل العرب و اصطفاء الله لنبيه

المعترض يخالف شرطه في كتابه كثيرا ، بحيث ينتقل من الكلام على أحاديث البخاري إلى الحديث عن أحاديث خارج الصحيح .

و من هذه الأحاديث خارج الصحيح " أحاديث فضل العرب و اصطفاء الله لنبيه " وبعد أن نقل جملة من الأحاديث التي أخرجها ابن حجر الهيثمي في كتابه ( مبلغ الإرب في فخر العرب ) قال معقبا عليها طاعنا في السنة : " فهاته الأحاديث تتعارض شكلا ومضمنا وبشكل واضح ومستفز مع قوله تعالى في سورة الحجرات { يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر و أنثى و جعلناكم شعوبا و قبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير } 13 . لكن مع من نتحدث و من نحاور ؟ أمع أناس يعتبرون تلك الروايات التاريخية و التي لا يمكن أن تتجاوز كونها تراثا ، يعتبرونها قاضية على القرآن و ناسخة له ، لاغية لأحكامه و ناقضة لها . ألا ساء ما يزرون .<sup>3</sup>

<sup>2</sup> تذكرة الحفاظ للذهبي 273/1

<sup>3</sup> ص 35-36

لقد ناقش العلماء هذه المسألة ، و بينوا أن هذه الأحاديث لا تعارض ما جاء في القرآن بأن المنزلة عند الله - تعالى - إنما تناول بالتقى والعمل الصالح، فلا ينفع العربي نسبة إذا كان كافراً، والمؤمن غير عربي أحب وأقرب عند الله - تعالى - من عربي فاجر أو كافر أما الفضل الذي خص به العرب ، فهو كسعة الرزق وقوه البدن وجمال الصور وطول العمر والذكاء والعقل، وغير ذلك من أقدار الله - تعالى - وعطایاه سبحانه : "ذلك فضل الله يؤتیه من يشاء والله ذو الفضل العظيم" [ الجمعة: 40] . و هذه النعم تكون عوناً على التقوى لمن وفقه الله - تعالى - إلى ذلك، وقد تكون وبالاً على صاحبها إذا كان كافراً أو فاجراً. فذلك الفضل لا ينفع بمجرده، إنما ينفع مع الإسلام والإيمان والعمل الصالح، كما ينتفع المؤمن الغني بماله في الصدقة، وكما ينتفع المؤمن القوي البدن بقوته في الجهاد في سبيل الله - تعالى -. والإيمان بهذا الفضل للعرب الذين جاءت به النصوص من الإيمان بالقضاء والقدر، الذي يستلزم من العبد الرضا بالقضاء والتسليم لحكم الله - تعالى -، كما رضي بتفاوت الناس في الأرزاق والأبدان والعقول والأعمار، وخضع في ذلك لخالقه الحكيم العليم - سبحانه وتعالى - " ولكنها لا تجعل منهم طبقة متربعة على غيرها، ومتميزة ترى لها من الحقوق أكثر من غيرها، وتتخلى عن التزاماتها الشرعية والعرفية، إنما هم وغيرهم في هذا سواء، كما أئمَّهم أمام الله تعالى سواء: {إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتُقَائِّمُ} [الحجرات: 4]. [13]

هذا من حيث الجنس " وإنما باعتبار الأفراد أو أشخاص، فقد يوجد من النساء ما هو أفضل من ألوهٍ من الرجال كمريم وفاطمة وعائشة. وقد يوجد من العجم ما هو أفضل من ألوهٍ منهن من العرب كصهيب الرومي وسلمان الفارسي وبلال الحبشي وغيرهم فإن كل واحدٍ منهم أفضل من ألوهٍ من العرب بل أفضل من ألوهٍ من قريشٍ وبني العباس والأشراف ويصح أن

<sup>4</sup> توضيغ الأحكام مِنْ بِلْوَغِ الْمَرَأَةِ ج 5 ص 315-316

المؤلف: أبو عبد الرحمن عبد الله بن عبد الرحمن بن صالح بن حمد بن محمد بن إبراهيم البسام التميمي (المتوفى: 1423هـ) . الناشر: مكتبة الأسدية، مكة المكرمة . الطبعة: الخامسة، 1423 هـ - 2003 م

نقول: إنَّ كُلَّ واحِدٍ مِّنْ مُثُلِ سَلْمَانَ وَبَلَالَ وَصَهْبَ لِصَحْبَةِ رَسُولِ اللَّهِ - (أَفْضَلُ مِنْ جَعْفَرَ الصَّادِقِ وَمُوسَى الْكَاظِمِ، وَأَفْضَلُ مِنْ أَبِي حَنِيفَةَ وَمَالِكَ وَالشَّافِعِيِّ وَاحْمَدَ).<sup>5</sup>

وَأَنَّ فَضْلَ الْجِنْسِ لَا يَسْتَلزمُ فَضْلَ الشَّخْصِ مِنْ حِيثِ الدِّينِ الَّذِي هُوَ الْمُقْصُودُ الْأَعْظَمُ، وَإِنَّ اسْتَلزمُهَا مِنْ حِيثِ الْكَفَاءَةِ. وَهُنَا مَزْلَةُ أَقْدَامٍ، وَهُوَ أَنْ كَثِيرًا يَتوهُمُ أَنَّ شَرْفَ النَّسْبِ أَفْضَلُ مِنْ شَرْفِ الْعِلْمِ، وَيَقُولُ: إِنَّ الشَّرْفَ الْذَّاتِي أَفْضَلُ مِنْ الشَّرْفِ الْكَسْبِيِّ، وَبَعْضُهُمْ يَعْكِسُ. وَأَظُنُّ أَنَّ كَلَا مِنَ الْفَرِيقَيْنِ لَا يَعْرُفُ تَحْقِيقَ وَجْهِ الْأَفْضَلِيَّةِ، وَالصَّوَابُ التَّفْصِيلُ وَعَدْمُ الْإِطْلَاقِ، وَهُوَ أَنَّ شَرْفَ النَّسْبِ أَفْضَلُ مِنْ حِيثِ الْكَفَاءَةِ .. وَشَرْفُ الْعِلْمِ أَفْضَلُ مِنْ حِيثِ التَّقْدِيمِ فِي الصَّلَاةِ وَمَنْصَبِ الْإِفْتَاءِ وَالْقَضَاءِ وَغَيْرِ ذَلِكِ. وَيَنْظُرُ فِي مَنْصَبِ الْخَلَافَةِ، وَالْإِمامَةِ الْعَظِيمَيْ فَهُلْ يَسْتَحقُهَا قَرْشَى جَاهِلٌ، أَوْ عَجَمِيٌّ فَاضِلٌ؟ وَهَذَا كُلُّهُ مَعَ الْإِتِّصَافِ بِتَقْوَى اللَّهِ - تَعَالَى - وَإِلَّا فَالْعَالَمُ الْفَاسِقُ كَإِبْلِيسِ، وَالْعَرَبِيُّ الْجَاهِلُ كَفَرْعَوْنَ وَكَلَّاهُمَا مَذْمُومٌ. وَأَيْضًا فَمَنْ أَغْتَرَ فِي الْكَفَاءَةِ بِشَرْفِ النَّسْبِ، فَيَقُولُ لَهُ: إِنَّ الْعَجَمِيِّ وَإِنَّ كَانَ لَيْسَ كَفِيلًا لِلْعَرَبِيِّ، فَالْعَرَبِيُّ الْفَاسِقُ أَيْضًا لَيْسَ كَفِيلًا لِلْعَجَمِيَّةِ الْمُرْضِيَّةِ، فَإِنَّ الشَّرْعَ أَيْضًا يَعْتَبِرُ فِي الْكَفَاءَةِ مَنْصِبَ الدِّينِ كَمَا يَعْتَبِرُ مَنْصِبَ النَّسْبِ. وَلَا يَكْافِيُ الْعَرَبِيُّ الْجَاهِلُ بِنَتَّ الْعَالَمِ. صَرَّحَ بِذَلِكَ الشَّافِعِيُّ.

إِذَا عَلِمْتَ هَذَا فَاعْلَمْ أَنَّ الَّذِي يَرْجُعُ إِلَيْهِ وَيَعْوَلُ فِي الْفَضْلِ عَلَيْهِ هُوَ الشَّرْفُ الْكَسْبِيُّ الَّذِي مِنْهُ الْعِلْمُ وَالتَّقْوَى، وَهُوَ الْفَضْلُ الْحَقِيقِيُّ، لَا مُجَرَّدُ الشَّرْفُ الْذَّاتِي الَّذِي هُوَ شَرْفُ النَّسْبِ بِشَهَادَةِ الْقُرْآنِ وَشَهَادَةِ النَّبِيِّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - وَشَهَادَةِ الْأَذْكِيَاءِ مِنَ الْأَنَامِ .

إِنَّ الْفَقِيَّ مَنْ يَقُولُ هَا أَنَّا ذَادَ .. لَيْسَ الْفَقِيَّ مَنْ يَقُولُ كَانَ أَبِي

فَمَنْ الْغُرُورُ الْوَاضِحُ، وَالْحَمْقُ الْفَاضِحُ أَنْ يَفْتَخِرَ أَحَدُ مِنَ الْعَرَبِ عَلَى أَحَدٍ مِنَ الْعِجْمِ بِمُجَرَّدِ نَسْبِهِ، أَوْ حَسَبِهِ، وَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ فَإِنَّهُ مُخْطَيٌّ جَاهِلٌ مُغْرُورٌ. فَرُبَّ حِبْشَيٍّ أَفْضَلُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنَ الْوَفِ مِنْ قَرِيشٍ. قَالَ اللَّهُ - تَعَالَى - فِي مَثَلٍ ذَلِكَ: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعْرَفُوا، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَّقَائُكُمْ) .

<sup>5</sup> مسيبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف النسب ص 35  
المؤلف: مرمي بن يوسف بن أبي بكر بن أحمد الكرمي المقدسي الحنبلي (المتوفى: 1033هـ)

قدم له، وحقق، وعلق عليه: الدكتور نجم عبد الرحمن خلف  
الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية - الرياض - طريق الحجاز  
الطبعة: الأولى، 1411 هـ - 1990 م

## الفصل السادس : حرب أهل السنة على السنة لا حرب المرويات

وقال تعالى : (وَلَعِبْدٌ مُؤْمِنٌ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ وَلَمَّا مُؤْمِنَةٌ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمْ) . وقال تعالى : (هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ) . وقال : (يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ) إلى غير ذلك من الآيات .<sup>6</sup>

والخلاصة : أن الكراهة عند الله بالتقوى ، وعليها مدار التفاضل بين الأفراد والشعوب ، وقد يصطفى الله تعالى فرداً أو شعباً لحكمة مرتبطة بالتقوى ، وذلك شرف لأصحابه ، وعلى الآخرين أن يعترفوا به ، دون أن يتربّى على ذلك فخر دنيوي أو كبر قلبي ، وهذا شيء وأن الشعوب والقبائل وجدت كذلك لتعارف شيء آخر .<sup>7</sup>

يرى المعترض أن أحاديث حصر الخلافة في قريش فيها تمييز و عنصرية .  
ماذا سيقول المعترض عن هذه الآيات من القرآن الكريم التي تذكر اصطفاء الله لبني إسرائيل على سائر الأمم و جعل النبوة و الكتاب و الملك فيهم :  
قال تعالى { و لقد اختناهم على علم على العالمين } .<sup>8</sup>  
قال تعالى { يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم و أني فضلتكم على العالمين } .<sup>9</sup>

و قال تعالى { و لقد آتينا بني إسرائيل الكتاب و الحكم و النبوة و رزقناهم من الطيبات و فضلناهم على العالمين }<sup>10</sup> ، إلى غير ذلك من الآيات التي تظهر تفضيل الله لبني إسرائيل على الأمم الموجودة آنذاك ، فهل يستطيع المعترض أن يطعن في هذه الآيات بدعوى دعوتها إلى التمييز و عدم المساواة بين البشر !

<sup>6</sup> نفس المصدر ص 50-52

<sup>7</sup> الأساس في التفسير ج 9 ص 5437

المولف: سعيد حوى (المتوفى 1409 هـ)

الناشر: دار السلام - القاهرة

الطبعة: السادسة، 1424 هـ

<sup>8</sup> الدخان 32

<sup>9</sup> البقرة 74

<sup>10</sup> الجاثية 16

و ماذا يقول في قوله تعالى { إنما يريد الله ليده عنكم الرجس أهل البيت و يطهركم تطهيرًا }<sup>11</sup>.

و قوله تعالى { لا أسألكم عليه أجرًا إلا المودة في القرى }<sup>12</sup>.

ويقول: { يا نساء النبي لستن كأحد من النساء }<sup>13</sup>. فهل يدعى أن فيها تميزا و تفضيلا لفئة من المسلمات على باقي نساء المسلمين؟!

و هل يطعن كذلك في الآيات التي تدعوا إلى الجهاد و نشر دين الله ، بدعوى مخالفتها لأية { لا إكراه في الدين }<sup>14</sup>؟

و ماذا يقول في آية الإرث { لذكر مثل حظ الأنثيين }<sup>15</sup> ، و غير ذلك من الآيات في كتاب الله التي يطعن فيها بمبررات شتى ، تأليها للعقل و الحسن و العلم .

### فهم مغلوط و جهل فاضح

الطعن في حديث الخلافة في قريش و القضاء في الأنصار و الأذان في الحبشة . وكذلك حديث لعب الحبشة في المدينة ، و اعتبارها مرويات تكرس تقسيم المجتمع إلى فئات و رتب و تخصصات بشكل غريب ، و أن هذه المرويات تخدم مصلحة فريق ضد آخر ، و حكم على هذه الآيات بأنها " أحاديث وضحة الوضع "

قال : " وها أنتم هؤلاء قد لاحظتم كيف قمت صناعة أحاديث ، ليتم تقسيم الأدوار بين العرقيات والفئات المكونة للمجتمع المسلم باسم الرسول ، بشكل غريب ومضحك ، لا ينطلي إلا على السذج ، أو على من وضع غشاوة على عينيه وعقله معاً."

ذكره لمرويات الشيعة واعتبرها تبعث على الدهشة و العجب الخ .. ، إنما الدهشة و العجب أن يجهل أياً كان إخوانه الشيعة بعيدون كل البعد عن علم الحديث ، و أنهم لم يهتموا بنقد مروياتهم و لم يعرف عندهم علم الرجال ، و بالتالي كثر في مروياتهم الوضع و الإخلاق ، و

11 الأحزاب 33

12 الشورى 23

13 الأحزاب 31

14 البقرة 256

15 النساء 11

## الفصل السادس : حرب أهل السنة على السنة لا حرب المرويات

هذا ما شهد به كبار محققين . و هذا ما يعلم صغار طلبة الحديث خلافاً من تشدق بالبحث العلمي و جهد السنوات !

قوله : أن " أحاديث أخرى لدى السنة تجعل الدين التمسك بسنة الرسول و سنة الخلفاء .

و تقدس الصحابة و يجعلهم فوق كل انتقاد أو انتقاد<sup>16</sup>"

لم يقل أهل السنة أن الدين هو التمسك بالسنة البوية و سنة الخلفاء و بالتالي أهملوا القرآن ، و هذا من كذب المعترض . بل أهل السنة قاطبة مجتمعون على إعتقد أن دين الله هو اتباع كتاب الله و التمسك بسنة النبي صلى الله عليه و سلم ، و الإهتداء بسنة الخلفاء الراشدين المهديين الذين عايشوا الوحي و صحبو الرسول الأمين و تفقهوا على يديه ، فما أجمعوا عليه فواجب الإتباع و لم يخالف في هذا إلا أهل الأهواء و البدع من الخوارج و الشيعة الروافض و المعزلة و من نحني نحوهم .

كما أن أهل السنة و الجماعة لم يعتقدوا العصمة و القدسية في الصحابة ، و لم يجعلوهم فوق كل انتقاد ، و هذا كذلك من فوائق المعترض .

4 . قال المعترض بعد أن ذكر حديث العباس بن سارية : هذا الحديث يدعو إلى جانب أن هناك سنة لرسول الله واجبة الاتباع، بأن هناك أيضاً للخلفاء الراشدين سنة يجب اتباعها والبعض عليها بالنواجد، وبالتالي فهنا يتم رفعهم إلى مقام النبوة بشكل كبير، تنطوي عليه طيات الحديث «ستي وسنة الخلفاء الراشدين.....» ثم يستخلص منه أيضاً طاعة الحاكم طاعة عميماء مطلقة، ورفض معارضته وعصيائه لأي سبب «وفيه أيضاً التعرض بالحبشة وذوي البشرة السمراء أو السوداء كما في حديث آخر في صحيح البخاري ."

أقول : ما يستخلصه المعترض يدل على كذبه وجنه و تعالمه الفاضح ، فأهل السنة لم يرفعوا الصحابة إلى مقام الأنبياء ، و هذا لم يقله أحد من العلماء لا قديماً و لا حديثاً .

كما أن أهل السنة لم ينقل عنهم القول بطاعة عمياً مطلقة للحاكم و رفض معارضته و عصيَانه لأئِي سبب . فمن قال بهذا ؟ و أين ذكر هذا القول ؟ سبحانك ربِي هذا بُهتان عظيم .

## الباب الثاني : نقد جهالات أيالل في علم الحديث

نقد جهالاته في تعريف الحديث

نقد جهالاته في علم الحديث

نقد طعونه في علم الجرح و التعديل

نقد جهالاته في رواية الحديث لمعنى

قال تعالى : {وَهُلْ أَكَ حَدِيثَ مُوسَى} .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «نَضَرَ اَمْرًا سَمِعَ مَنَا حَدِيثًا، فَحَفَظَهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَإِنَّهُ رَبُّ حَامِلٍ فَقْهٍ لَيْسَ بِفَقِيهٍ، وَرَبُّ حَامِلٍ فَقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهٌ مِنْهُ»

أم المؤمنين عائشة : قالت : " إنما كان النبي صلى الله عليه وسلم يحدث حديثاً لو عده العاد لأحصاه " .

عمر بن الخطاب : عن حذيفة رضي الله عنه، قال: قال عمر رضي الله عنه: أيكم يحفظ حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفتنة؟

عقد الطاعن فصلاً بعنوان (الحديث في القرآن) زعم فيه أن : "الحديث هو مطلق كلام الله المنزل على أنبيائه، وأنه كتاب الله الموحى أيضاً إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم".<sup>1</sup>

وساق بعض الآيات التي فيها وصف القرآن لحديث مثل قوله تعالى : ﴿أَفِبِهَا الْحَدِيثُ أَنْتُمْ مُذْهِنُونَ \* وَجَعْلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تَكْذِبُونَ﴾<sup>2</sup>

ثم بدأ يشنع على علماء الحديث ، قائلاً : "فلم يتورع هؤلاء على توقير كلمة الحديث التي تم إعطاؤها معنى من لدن الله تعالى، بالإضافة إلى المعنى اللغوي، وهو كلام الله".<sup>3</sup>

-1- وهذا الكاتب لا يدرى ما ينسخه بنفسه، فقد نقل قبل صفحتين عن (لسان العرب) في "معنى الحديث": يطلق على الكلام، قليلة وكثيره لأنه يحدث ويتجدد شيئاً فشيئاً، وجمعه أحاديث<sup>4</sup>

فهذه لفظ عربي معروف قبل نزول القرآن، ويطلق على الكلام، مما له جعل المعنى اللغوي هو كلام الله؟ ثم إن في القرآن إطلاقاً للحديث على كلام النبي صلى الله عليه وآله وسلم، قال تعالى : ﴿وَإِذْ أَسَرَ النَّبِيَّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ﴾<sup>5</sup>

ولكن من أي شيء يستنسخه هذه المرة؟ . إنه يعيد كلمات محمد شحرور، الذي زعم أن مصطلح الحديث هو للقرآن فقط<sup>6</sup> ، وقلده فيه، فهذه هي طريقة، وهذا هو مضمار سباقه . و ما قاله لا يفيد النتيجة التي زعمها، فقد قال: "في معظم آيات القرآن جاءت لفظة حديث بمعنى كلام الله"<sup>7</sup> ، فيقال ن ورود لفظ بشكل كثير أو غالب لا يجعله حتماً و دائماً في معنى معين، فالنار ذكرت

<sup>11</sup> ص 41

<sup>2</sup> الواقعة الآية 81-82

<sup>3</sup> ص 43

<sup>4</sup> ص 41

<sup>5</sup> التحرير الآية 3

<sup>6</sup> القرآن و الحديث ، محمد شحرور ، الاهالي للتوزيع دمشق ص 93

<sup>7</sup> ص 42

كثيراً في القرآن على ر الآخرة، ولا يعني هذا عدم جواز إطلاق النار على ر الدنيا، والتثنية على قائلها!.

وبعد هذا الاضطراب بجدت التفكير السليم، يقول": لفظة الحديث لها معانٍ متعددة، منها ما أسلفنا في الآت السابقة أ ا تدل على كلام الله، فهل المشتغلون بحديث يشتغلون على كلام الله، أم على كلام الرسول وأفعاله وأقواله ، أم على أفعال و أقوال الصحابة و التابعين ، أم ماذا؟<sup>8 9</sup>

وإذا كان للفظ الحديث معانٍ متعددة فلماذا تحجرت و حصرت في معنى واحد؟ و لماذا هذا التشغيب و الطعن في علماء الحديث الذين اصطلحوا على جعل "الحديث" مصطلحاً لكلام الرسول صلى الله عليه وسلم؟

2- ثم كيف يزعم أن معنى الحديث هو كلام الله في التعريف اللغوي العربي؟ ألم يعلم أن علماء اللغة يستشهدون في مواجهتهم حاديث الرسول قائلين : ( و في الحديث..) ثم يوردون الفاظ النبي صلى الله عليه وسلم؟!. مثال ذلك من موسوعة ( لسان العرب ) لابن منظور ، قال : " قال أبو عبيد: التجبية تكون في حالين: إحداهما أن يضع يديه على ركبتيه وهو قائم وهذا هو المعنى الذي في الحديث، ألا تراه قال قياماً لرب العالمين؟ والوجه الآخر أن ينكب على وجهه ركاً، وهو كالسجود، وهذا الوجه المعروف عند الناس، وقد حمله بعض الناس على قوله فيخرون سجداً لرب العالمين فجعل السجود هو التجبية؛ قال الجوهري: والتجبية أن يقوم الإنسان قيام الراكع؛ قال ابن الأثير: والمراد بقولهم لا يحبون أ م لا يصلون، ولفظ الحديث يدل على الركوع والسجود لقوله في جوابه: ولا خير في دين ليس فيه ركوع ، فسمى الصلاة ركوعاً لأنها بعضها. و سئل جابر عن اشتراط ثقيف أن لا صدقة عليها ولا جهاد فقال: علم أ م سيصدقون ويجهدون إذا أسلموا، ولم يرخص لهم في ترك الصلاة لأن وقتها حاضر متكرر بخلاف وقت الزكاة والجهاد؛ ومنه حديث عبد الله ذكر القيامة قال: ويحبون تجبية رجل واحد قياماً لرب العالمين. و في حديث الرؤوف : فإذا أ بتل أسود عليه قوم محبون ينفح في أد رهم لنار. و في حديث جابر: كانت اليهود تقول إذا نكح الرجل امرأته مجيبة جاء الولد أحول ، أي منكبة على وجهها تشبيها بيته السجود. و اجتباه أي اصطفاه . و في الحديث: أنه اجتباه لنفسه أي اختاره وأصطفاه".<sup>10</sup>

<sup>8</sup> ص 45

<sup>9</sup> ص 43 بيع الوهم  
130/14 <sup>10</sup>

-3- لماذا لم يستوفي أيالل ذكر تعريف ابن منظور كمله؟ ، و جواب ذلك أن العلامة ابن منظور - رحمه الله - لما أراد تعريف (الحديث) أتى بعده معان له ، منها : "الحديث نقيض القديم .. الحديث الجديد من الأشياء . و الحديث الخبر تى على القليل و الكثير ، و الجمع أحاديث و قوله تعالى { ان لم يؤمنوا بما الحديث اسفا } عنى الحديث القرآن . عن الزجاج : و الحديث ما يحدث به الحديث تحديثا ، و قد حدثه الحديث و حدثه به . الجوهري : المحدثة و التحدث و التحدث و التحدث معروفات ..." <sup>11</sup> . و هذا مثال من خياله العلمية الكثيرة في كتابه.

-4- ألم يعلم أن إطلاق الحديث على أقوال الرسول كان صنيع الرسول و الصحابة و بعيهم !

النبي - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - سَمِّيَّ بنفسيه قوله « حَدِيثًا » وَكَادَ نَذْهَرُ مَا أَضَيَّفَ إِلَيْهِ عَمَّا عَدَاهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ وَضَعَ الْأَصْوَلَ لِمَا اصْطَلَحُوا فِيمَا بَعْدَ عَلَى تَسْمِيَتِهِ « حَدِيثٌ ». جاءه أبو هريرة يسأله عن أسعد الناس بشفاعته يوم القيمة، فكان جوابه - عَلَيْهِ السَّلَامُ - : « أَنَّهُ عَلِمَ أَنَّ لَنْ يَسْأَلُ عَنَ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدَ قَبْلَ أَبِي هُرَيْرَةَ لِحِرْصِهِ عَلَى طَلَبِ الْحَدِيثِ »<sup>12</sup>

قال البخاري : حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا إسماعيل بن جعفر، عن عمرو، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنه قال : قلت : رسول الله، من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيمة؟ فقال : " لقد ظنت ، أَ هريرة ، أَنَّ لا يَسْأَلُنِي عن هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوْ مَنْ ، مَا رأَيْتَ مِنْ حَرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ ، أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَمَةِ مَنْ قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، خَالِصًا مَنْ قَبْلَ

نفسه <sup>13</sup>"

### من الصحابة :

أم المؤمنين عائشة : قالت : " إنما كان النبي صلى الله عليه وسلم يحدث حديثا لو عده العاد لأحصاء " <sup>14</sup>

<sup>11</sup> لسان العرب 133/2

<sup>12</sup> علوم الحديث ومصطلحه - عرض دراسة بص 5 . صبحي إبراهيم الصالح الناشر: دار العلم للملاتين، بيروت - لبنان

الطبعة: الخامسة عشر، 1984

<sup>13</sup> صحيح البخاري كتاب الرفق 117/8  
<sup>14</sup> مسلم 2298/4

و قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول وهو صحيح: «إنه لم يقبض نبي قط حتى يرى مقعده من الجنة، ثم يخرب» فلما نزل به ورأسه على فخذني غشى عليه ساعة، ثم أفاق فأشخص بصره إلى السقف، ثم قال: «اللهم الرفيق الأعلى» قلت: إذا لا يختار ، وعرفت أنه الحديث الذي كان يحدثنا به، قالت: فكانت تلك آخر كلمة تكلم ـ النبي صلى الله عليه وسلم قوله: «اللهم الرفيق الأعلى». <sup>15</sup>

**عمر بن الخطاب :** عن حذيفة رضي الله عنه، قال: قال عمر رضي الله عنه: أيكم يحفظ حدث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفتنة؟ قال: قلت: أ أحفظه كما قال، قال: إنك عليه لجريء، فكيف؟ قال: قلت: "فتنة الرجل في أهله، وولده، وجاره، تکفرها الصلاة، والصدقة والمعروف - قال سليمان: قد كان يقول: الصلاة والصدقة [ص:114]، والأمر معروف - والنهي عن المنكر "، قال: ليس هذه أريد، ولكنني أريد التي تمواج كموج البحر، قال: قلت: ليس عليك ـ أمير المؤمنين س بيتك وبينها ب مغلق، قال: فيكسر الباب أو يفتح، قال: قلت: لا بل يكسر، قال: فإنه إذا كسر لم يغلق أبدا، قال: أجل، فهبنا أن نسأله من الباب فقلنا لمسروق: سله، قال: فسألته، فقال: عمر رضي الله عنه، قال: قلنا، فعلم عمر من تعني؟ قال: نعم، كما أن دون غد ليلة وذلك أني حدثته حديثا ليس لأغالطي<sup>16</sup>

**ابن عباس :** جاء بشير العدوبي إلى ابن عباس ، فجعل يحدث و يقول : قال رسول الله ، فجعل ابن عباس لا خذ لحديثه و لا ينظر إليه ، فقال : ابن عباس مالي لا أراك تسمع لحديثي أحدثك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم و لا تسمع ، فقال ابن عباس : إ كنا مرة إذا سمعنا رجلا يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ابتدره أبصار و لأصغينا إليه ذاننا ، فلما ركب الناس الصعب و الذلول لم خذ من الناس إلا ما نعرف .<sup>17</sup> و في رواية طاووس ، قال : جاء هذا إلى ابن عباس فجعل يحدثه ، فقال له ابن عباس : عذر لحديثكذا و كذا ، فعاد له . ثم حدثه ، فقال له عذر لحديثكذا و كذا ، فعاد له . فقال له : ما أدرى أعرفت حديثي كله و أنكرت هذا أم أنكرت

<sup>15</sup> صحيح البخاري 106/8

<sup>16</sup> البخاري 113/2

<sup>17</sup> صحيح مسلم 13/1

حديثي كله و عرفت هذا ؟ فقال له ابن عباس : إِ كَنَا نَحْنُ ذَلِكُمْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ لَمْ يَكُنْ يَكْذِبُ عَلَيْهِ ، فَلَمَّا رَكِبَ النَّاسُ الصَّعْبَ وَالذَّلِّولَ تَرَكَنَا الْحَدِيثَ عَنْهُ .<sup>18</sup>

**البراء بن عازب :** ليس كلنا سمع حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كانت لنا ضيعة وأشغال ، وكان الناس لم يكونوا يكذبون يومئذ فيحدث الشاهد العائب .<sup>19</sup>

**أبي سعيد الخدري** أنه كان إذا رأى الشباب قال: «مرحبا بوصية رسول الله صلى الله عليه وسلم، أمر أن تحفظكم الحديث، ونوسخ لكم في المس»<sup>20</sup>

**معاوية بن أبي سفيان :** فقد أخرج البخاري بسنده إلى وراد كاتب المغيرة بن شعبة: أن معاوية كتب إلى المغيرة: أن اكتب إلى بحديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: فكتب إليه المغيرة: إني سمعته يقول عند انصرافه من الصلاة: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» ثلث مرات، قال: وكان ينهى عن قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال، ومنع وهات، وعقوق الأمهات، ووأد البنات وعن هشيم، أخبر عبد الملك بن عمير، قال: سمعت ورada، يحدث هذا الحديث، عن المغيرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم<sup>21</sup>

**حذيفة بن اليمان :** أخرج البخاري بسنده إلى حذيفة قال: حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثين، رأيت أحدهما وأنتظر الآخر.<sup>22</sup>

**عبادة بن الصامت :** عبد الرحمن الصنابحي أنه دخل على عبادة وهو في الموت، فبكى، فقال: مهلا، لم تبكي؟ فوالله لعن استشهادت لأشهدن لك، ولئن شفعت لأشفعن لك، ولئن استطعت لأنفعنك، ثم قال: والله ما من حديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم لكم فيه خير إلا حدثكموه، إلا حديثا واحدا وسوف أحدثكموه اليوم، وقد أحبط بنفسي، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: «من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، حرم الله عليه النار»<sup>23</sup>

<sup>18</sup> صحيح مسلم 13-12/1

<sup>19</sup> الجامع لأخلاق الرأوي وأداب السادس 117/1

<sup>20</sup> المحدث الفاصل بين الرأوي والواعي ص 175

<sup>21</sup> صحيح البخاري كتاب الرفاق بباب ما يكره من قيل و قال . دار طوق النجاة الطبعة: الأولى، 8/100

<sup>22</sup> نفسه 8/104

<sup>23</sup> مسلم 57/1

**أبو هريرة :** قال: إنكم تقولون: إن أهريمة يكثر الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقولون ما ل المهاجرين، والأنصار لا يحدثون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، بمثل حديث أبي هريرة، وإن إخوتي من المهاجرين كان يشغلهم صفق لأسواق، وكنت ألزم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ملء بطني، فأشهد إذا غابوا، وأحفظ إذا نسوا، وكان يشغل إخوتي من الأنصار عمل أموالهم، وكنت امرأ مسكيناً من مساكين الصفة، أعي حين ينسون، وقد قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث يحده: «إنه لن يبسط أحد ثوبه حتى أقضى مقالتي هذه، ثم يجمع إليه ثوبه، إلا وعى ما أقول»، فبسطت نمرة علي، حتى إذا قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم مقالته جمعتها إلى صدري، فما نسيت من مقالة رسول الله صلى الله عليه وسلم تلك من شيء<sup>24</sup>

### و من التابعين :

**عمر بن عبد العزيز :** كتب إلى أبي بكر بن حزم: انظر ما كان من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فاكتبه، فإني خفت دروس العلم وذهب العلماء، ولا تقبل إلا حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «ولتفشوا العلم، ولتجلسوا حتى يعلم من لا يعلم، فإن العلم لا يهلك حتى يكون سرا»<sup>25</sup> **سعيد بن المسيب ( ت 94)** قال : إن كنت لأسير في طلب الحديث الواحد مسيرة الليالي والأيام<sup>26</sup>.

**سعد بن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف ( ت 125) :** لا يحدث عن رسول الله إلا الثقات .<sup>27</sup> **الزهري ( ت 124) ،** فقد سمع رحمة الله إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال الزهري : قاتلوك الله ابن أبي فروة ما أجرأك على الله لا تسند حديثك ؟ تحدثنا حديث ليس لها خطم ولا أزمة .<sup>28</sup>

**ابن سيرين :** عن حبيب بن الشهيد، قال: أمرني ابن سيرين: أن أسأل الحسن: من سمع حديث العقيقة؟ فسألته فقال: «من سمرة بن جندب»<sup>29</sup>

<sup>24</sup> البخاري 52/2

<sup>25</sup> نفسه 31/1

<sup>26</sup> الرحلة في طلب الحديث للخطيب ص 58 و الكفاية للخطيب ص 402

<sup>27</sup> صحيح مسلم 15/1

<sup>28</sup> معرفة علوم الحديث للحاكم ص 8

<sup>29</sup> البخاري 85/7

يحيى بن سعيد الانصاري : عن يحيى، عن يزيد مولى المبعوث، أنه سمع زيد بن خالد رضي الله عنه، يقول: سئل النبي صلی الله عليه وسلم عن اللقطة، فزعم أنه قال: «اعرف عفاصها ووکاءها، ثم عرفها سنة» - يقول يزيد: "إن لم تعرف استنفق ما صاحبها، وكانت وديعة عنده، قال يحيى: فهذا الذي لا أدرى أفي حديث رسول الله صلی الله عليه وسلم هو، أم شيء من عنده؟"<sup>30</sup>

شعبة : عن حميد بن فع، عن زينب بنت أم سلمة، عن أمها، أن امرأة توفى عنها زوجها، فرمدت فاشتكت عينها حتى خشوا عليها، فسألت النبي صلی الله عليه وسلم: أتكتحل؟ فقال النبي صلی الله عليه وسلم: «قد كانت إحداكن تكث في بيتها في شر أحوالسها أو في أحوالسها في شر بيتهما حولا، فإذا مر كلب رمت بيعرة، ثم خرجت، فلا أربعة أشهر وعشرا» قال شعبة: كان يحيى بن سعيد، حدثني لما الحديث عن حميد، فلقيت حميدا فسألته فحدثني به<sup>31</sup>

علماء البصرة : فقد أخرج البخاري في صحيحه عن عبد بن هلال العنزي، قال: اجتمعنا س من أهل البصرة فذهبنا إلى أنس بن مالك، وذهبنا معنا بثابت البناي إليه يسأله لنا عن حديث الشفاعة، فإذا هو في قصره فوافقناه يصلى الضحى، فاستأذ ، فأذن لنا وهو قاعد على فراشه، فقلنا لثابت: لا تسؤاله عن شيء أول من حديث الشفاعة، فقال: أ حمزة هؤلاء إخوانك من أهل البصرة جاءوك يسألونك عن حديث الشفاعة، فقال: حدثنا محمد صلی الله عليه وسلم قال: "إذا كان يوم القيمة ماج الناس بعضهم في بعض، فيأتون آدم، فيقولون: اشفع لنا إلى ربك، فيقول: لست لها، ولكن عليكم براهيم فإنه خليل الرحمن، فيأتون إبراهيم، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بموسى فإنه كليم الله، فيأتون موسى فيقول: لست لها، ولكن عليكم بيعيسى فإنه روح الله، وكلمته، فيأتون عيسى، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بمحمد صلی الله عليه وسلم، فيأتوني، فأقول: أ لها، فأستأذن على ربى، فيؤذن لي، ويلهمني محمد أحمده لا تحضرني الآن، فأحمده بتلك الحامد، وأخر له ساجدا، فيقول: محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط ، واسفع تشفع، فأقول: رب، أمتي أمتي، فيقول: انطلق فأخرج منها من كان في قلبه مثقال شعيرة من إيمان، فأنطلق فأفعل، ثم أعود، فأحمده بتلك الحامد، ثم آخر له ساجدا، فيقال: محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط ، واسفع تشفع، فأقول: رب، أمتي أمتي، فيقول: انطلق فأخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة - أو خردلة

<sup>30</sup> البخاري 124/3

<sup>31</sup> الجامع لأخلاق الراوي 122/1

- من إيمان فأخرجه، فأنطلق، فأفعل، ثم أعود فأحمده بتلك الحامد، ثم آخر له ساجدا، فيقول: محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واسفع تشفع، فأقول: رب أمتي أمتي، فيقول: انطلق فأخرج من كان في قلبه أدنى أدنى مثقال حبة خردل من إيمان، فأخرجه من النار، فأنطلق فأفعل " فلما خرجنا من عند أنس قلت لبعض أصحابنا: لو مر لحسن وهو متواز في منزل أبي خليفة فحدثنا بما حدثنا أنس بن مالك، فأتبينا فسلمنا عليه، فأذن لنا فقلنا له: أ سعيد، جتناك من عند أخيك أنس بن مالك، فلم نر مثل ما حدثنا في الشفاعة، فقال: هيه فحدثنا الحديث، فانتهى إلى هذا الموضوع، فقال: هيه، فقلنا لم يزد لنا على هذا، فقال: لقد حديثي وهو جميع منذ عشرين سنة فلا أدري أنسى أم كره أن تتكلوا، قلنا: أ سعيد فحدثنا فضحك، وقال: خلق الإنسان عجولا ما ذكرته إلا وأريد أن أحذركم حديثي كما حذركم به، قال: " ثم أعود الرابعة فأحمده بتلك الحامد، ثم آخر له ساجدا، فيقال: محمد ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعطه، واسفع تشفع، فأقول: رب آئذن لي فيمن قال: لا إله إلا الله، فيقول: وعزتي وجلاي، وكبر ئي وعظمتي لأخرج منها من قال لا إله إلا الله" <sup>32</sup>

## 5- القول ن في أهل الحديث من يدخل في مسمى الحديث أقوال الصحابة و التابعين،

هذا القول نتيجة جهالاته الفاضحة و خوضه في قضا علم شريف زلت فيه أقدام أعلام اقتحموا ساحته دون زاد او عتاد ، فكيف بكاتب صحفي !!

فلو درس ريخ تدوين و جمع السنة لما تعجب من صنيع هؤلاء الأعلام المحدثين الذين جمعوا أقوال الرسول و الصحابة في كتاب واحد ، و اعتبر فعلهم هذا تقديسا للصحابية يجعل أفعالهم دينا يتبع !! و ليعلم الكاتب الصحفي أن بدأ تدوين السنة كانت على يد الإمام العلم محمد بن مسلم الزهري الذي دون كل ما سمعه في مدينة الرسول الأكرم من سنة و أثر ، و إن كتب الإمام أبو بكر بن حزم شيئا من ذلك لكنه لم يدون كل ما سمعه رحمه الله .

" والذي يظهر أيضا أن تدوين الزهري للسنة لم يكن كالتدوين الذي تم على يد البخاري ومسلم أو أحمد وغيره من رجال المسانيدين، وإنما كان عبارة عن تدوين كل ما سمعه من أحاديث الصحابة غير

مبوب على أبواب العلم، وربما كان مختلطًا قال الصحابة وفتاوي التابعين، وهذا ما تقتضيه طبيعة البداية في كل أمر جديد، وقد نستأنس لهذا بما روي عنه من أنه كان يخرج لطلابه أجزاء مكتوبة يدفعها إليهم ليرووها عنه، وبذلك كان الزهري - رضي الله عنه - أول من وضع حجر الأساس في تدوين السنة في كتب خاصة ... ثم شاع التدوين في الجيل الذي يليه جيل الزهري. وكان أول من جمعه بمكة ابن جرير (- 150 هـ) وابن إسحاق (- 151 هـ) و لمدينة سعيد بن أبي عروبة (- 156 هـ) والربيع بن صبيح (- 160 هـ) والإمام مالك (- 179 هـ) و لبصرة حماد بن سلمة (- 167 هـ) و لكوفة سفيان الثوري (- 161 هـ) و لشام أبو عمرو الأوزاعي (- 157 هـ) وبواسط هشيم (- 173 هـ) وبخراسان عبد الله بن المبارك (- 181 هـ) و ليمن معمر (- 154 هـ) و لري جرير بن عبد الحميد (- 188 هـ) وكذلك فعل سفيان بن عيينة (- 198 هـ) والليث بن سعد (- 175 هـ) وشعبة بن الحجاج (- 160 هـ). وهؤلاء جميعاً كانوا في عصر واحد ولا يدرى أيهم سبق إلى ذلك، وكان صنيعهم في التدوين أن يجمعوا حديث رسول الله مختلطًا قال الصحابة وفتاوي التابعين مع ضم الأبواب بعضها إلى بعض في كتاب واحد، قال الحافظ ابن حجر: «[وهذا نسبة إلى] الجمع لأبواب، أما جمع حديث إلى مثله في ب واحد فقد سبق إليه الشعبي، فإنه روي عنه أنه قال: "هذا ب من الطلاق جسيم».

ثم جاء القرن الثالث فكان أزهى عصور السنة وأسعدها أئمة الحديث و ليفهم العظيمة الخالدة. فقد ابتدأ التأليف في هذا القرن على طريقة المسانيد: وهي جمع ما يروى عن الصحابي في ب واحد رغم تعدد الموضوع، وأول من فعل ذلك عبد الله بن موسى العبسي الكوفي، ومسدد البصري، وأسد بن موسى، ونعيم بن حماد الخزاعي، ثم اقتفى أثرهم الحفاظ فصنف الإمام أحمد "مسنده" المشهور وكذلك فعل إسحاق بن راهويه، وعثمان بن أبي شيبة وغيره، وكانت طريقة هؤلاء في التأليف أن يفردوا حديث النبي - صلى الله عليه وسلم - لتأليف دون أقوال الصحابة وفتاوي التابعين، ولكنهم كانوا يمزجون فيها الصحيح بغيره، وفي ذلك من العناء ما فيه على طالب التحديث، فإنه لا يستطيع أن يتعرف على الصحيح منها إلا أن يكون من أئمة الشأن، فإن لم يكن له وقوف على ذلك اضطر إلى أن يسأل أئمة الحديث فإن لم يتيسر له بقى الحديث مجهمل الحال عنده.

وهذا هو ما حدا مام المحدثين ودراة السنة في عصره محمد بن إسماعيل البخاري (- 256 هـ) أن ينحو في التأليف منحى جديداً ن يقتصر على الحديث الصحيح فقط دون ما عداه، فألف كتابه "

الجامع الصحيح "المشهور، وتبعه في طريقة معاصره وتلميذه الإمام مسلم بن الحجاج القشيري (- 261 هـ) فألف "صحيحه" المشهور، وكان لهما فضل تمهيد الطريق أمام طالب الحديث ليصل إلى الصحيح من غير بحث وسؤال، وتبعهما بعد ذلك كثيرون، فألفت بعدهما كتب كثيرة من أهمها: "سنن أبي داود" (- 275 هـ) و"النسائي" (- 303 هـ) و"جامع الترمذ" (- 279 هـ) و"سنن ابن ماجه" (- 273 هـ) وقد جمع هؤلاء الأئمة في مصنفاتهم كل مصنفات الأئمة السابقين، إذ كانوا يروون كما هي عادة المحدثين".<sup>33</sup>

#### 6- من معاني لفظة الحديث في القرآن الكريم :

##### 1- الخبر و القصة

قوله تعالى : {وَهُلْ أَكَ حَدِيثٌ مُوسَى}. (طه 9) الاستفهام للتقرير وغرضه التشويق لما يلقى إليه أي هل بلغك محمد خبر موسى وقصته العجيبة؟<sup>34</sup>.

قوله تعالى : {هَلْ أَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرْمِينَ} (الذار 24) الاستفهام للتشويق ولتفخيم شأن تلك القصة كما يقول القائل: هل بلغك الخبر الفلاسي؟ ي يريد تشويقه إلى استماعه والمعنى هل وصل إلى سمعك محمد خبر ضيوف إبراهيم المعظمين؟ قال ابن عباس: يريد جبريل وميكائيل وإسرافيل عليهم السلام، سموا مكرمين لكرامتهم عند الله عز وجل.<sup>35</sup>

قوله تعالى : {هَلْ أَكَ حَدِيثُ مُوسَى} (النازعات 15)

أسلوب تشويق وترغيب لسماع القصة أي هل جاءك محمد خبر موسى الكليم؟<sup>36</sup>

<sup>33</sup> السنة و مكانتها في التشريع للسباعي ص 103-104-105

<sup>34</sup> الكتاب: صفة التفاسير 211/2

المؤلف: محمد علي الصابوني

الناشر: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع - القاهرة

الطبعة: الأولى، 1417 هـ - 1997 م

<sup>35</sup> صفة التفاسير 253/3

<sup>36</sup> 489/3

قوله تعالى : { هَلْ أَكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ } (النازurat 15)

استفهام للتشويق أي هل بلغك محمد خبر الجموع الكافرة، الذين تجندوا لحرب الرسل والأنبياء؟

هل بلغك ما أحل الله م من البأس، وما أنزل عليهم من النقمـة والعذاب؟<sup>37</sup>

قوله تعالى : { هَلْ أَكَ حَدِيثَ الْغَاشِيَةِ } (الغاشية 1)

الاستفهام للتشويق الى استماع الخبر، وللتنبـيه والتـفحـيم لـشـأـماً أي هل جاءك محمد خـبرـ الدـاهـيـةـ

الـعـظـيمـةـ الـتـيـ تـغـشـيـ النـاسـ وـتـعـمـهـ بـشـدـائـدـهـاـ وـأـهـواـهـاـ،ـ وـهـيـ الـقـيـامـةـ؟<sup>38</sup>

## 2- الحديث ، الكلام ، القول

قوله تعالى : { وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آتَ اَيُّكُفُرُ مَا وَيَسْتَهِزُّ بِمَا فَلَّا تَقْعُدُونَ مَعْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ اَجَامِعَ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً } ( النساء 140 )

أي لا تجلسوا مع الكافـرـينـ الـذـينـ يـسـتـهـزـئـونـ تـالـلهـ حـتـىـ يـتـحدـثـوـاـ بـحـدـيـثـ آـخـرـ وـيـتـرـكـواـ الـخـوـضـ فـيـ الـقـرـآنـ.<sup>39</sup>

قوله تعالى : { وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آَتَنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرِ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ } ( الانعام 68 )

أي لا تجالسـهـمـ وـقـمـ عـنـهـمـ حـتـىـ خـذـنـوـاـ فـيـ كـلـامـ آـخـرـ وـيـدـعـوـ الـخـوـضـ وـالـسـهـزـاءـ لـقـرـآنـ.<sup>40</sup>

قوله تعالى : { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُ الْحَدِيثَ لِيُضْلِلَ عَنْ سَبِيلِ اَبِغَيرِ عِلْمٍ وَيَتَخَذَّلَهَا هُزُوا اُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ } (لقمان 6 )

أي ومن الناس من يشتري ما يلهـي عن طـاعـةـ اللهـ،ـ ويـصـدـ عنـ سـبـيـلـهـ،ـ ماـ لاـ خـيـرـ وـلـاـ فـائـدـةـ فـيـهـ قالـ الزـمخـشـريـ:ـ وـالـلـهـوـ كـلـ طـلـأـهـيـ عـنـ الـخـيـرـ،ـ نـحـوـ السـمـرـ لـأـسـاطـيرـ،ـ وـالـتـحدـثـ لـخـرـافـاتـ المـضـحـكـةـ،ـ

وفضول الكلام وما لا ينبغي، وروى ابن جرير عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه سُئل عن الآية فقال: والله الذي لا إله إلا هو - يكررها ثلا - إنما هو الغناء، وقال الحسن البصري: نزلت هذه الآية في الغناء والمزامير .<sup>41</sup>

لهو الحديث: هو السمر لأساطير والأحاديث التي لا أصل لها، والتحدى لخرافات والخيال الكاذب، وبفضول الكلام، وبما لا ينفع في شيء أبداً، وهو الحديث كالغناء الخليع ولوضع المغرى المثير للشباب الحرك للشيطان، فليس هو من بلهو فقط بل الواقع أنه سُم زعاف يسوق للناس من حيث لا يشعرون.<sup>42</sup>

قوله تعالى : { إِنَّمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصْبِحُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ تَلِينٌ جَلُودُهُمْ وَقُلُوْمٌ إِلَى ذِكْرِ اَذْلَكَ هُدَىٰ اَيَهُدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اَفَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ } ( الزمر 23 )

قوله تعالى : { اَيَّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصْبِحُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اَنَّا وَإِنْ تُصْبِحُهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اَنَّا فَمَا لِهُؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا } ( النساء 78 )

إن الموت الذي تَفْرُونَ منه ملاقيكم أينما كُنْتم، ولو كانت إقامتكم في حصون مشيدة وإن هؤلاء الخائنون لضعف إيمانهم يقولون: إن أصوات فوز وغنية هي من عند الله، وإن أصوات جدب أو هزيمة يقولوا لك - محمد - هذا من عندك وكان بشُؤْمك. فقل لهم: كل ما يصيّبكم مما تحبون أو تكرهون هو من تقديرنا<sup>43</sup> ومن عنده اختبار وابتلاء، فما هؤلاء الضعفاء لا يدركون قوله صحيحاً يتحدث به إليهم.

448/2<sup>41</sup>

<sup>42</sup> التفسير الواضح 43/3 الحجازي، محمد محمود . الناشر: دار الجليل الجديد – بيروت الطبعة: العاشرة – 1413 هـ

<sup>43</sup> المتنخب في تفسير القرآن الكريم ص 122 الناشر: 1 المس الأعلى للشئون الإسلامية – مصر، طبع مؤسسة الأهرام الطبعة: الثامنة عشر، 1416 هـ – 1995 م.

قوله تعالى : { إِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَيَجْمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ أَنْ حَدِيثًا }  
(النساء 87)

قوله تعالى : { لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِرْبَةً لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي  
بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ } (يوسف 111)

ما كان القرآن المشتمل على ذلك كلاماً مختلفاً مكنداً على الله

قوله تعالى : { وَإِذْ أَسْرَ النَّبِيَّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ أَعْلَمُ عَرَفَ بَعْضَهُ  
وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ } (التحريم 3)

قوله تعالى : { تِلْكَ آتٌ نَّتْلُوهَا عَلَيْكَ لَحْقَ فَبَأْيَ حَدِيثٍ بَعْدَ اِنْ وَآتَهِ يُؤْمِنُونَ } (الجاثية 6)

قوله تعالى : { فَبَأْيَ حَدِيثٍ بَعْدِهِ يُؤْمِنُونَ } (المرسلات 50)

قوله تعالى : { أَوْلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوت السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ أَنَّ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ  
قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبَأْيَ حَدِيثٍ بَعْدِهِ يُؤْمِنُونَ }

قوله تعالى : { فَلَعْنَكَ خُنْ نَفْسَكَ عَلَى آرِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِمَا حَدِيثَ أَسْفَا } (الكهف 6)

قوله تعالى : { أَفَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ } (النجم 59)

وقوله تعالى : { أَفَبِهَذَا الْحَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ } (الواقعة 81)

قوله تعالى : { فَدَرَنِي وَمَنْ يُكَذِّبُ بِمَا حَدِيثٍ سَنَسْتَدِرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ } (القلم 44)

7- أمثلة توارد المعاني على اللفظ الواحد في القرآن الكريم :

القرآن يستخدم اللفظ الواحد في موضع متعددة، وكل موضع يراد به معنى غير الذي أريد به في الموضع الآخر. ومن ذلك كلمة "هُدَى" وما اشتق منها.

فقد ورد فيه هذا اللفظ في سبعة عشر موضعًا مرادًا به سبعة عشر معنى كذلك. وهاك أمثلتها:

معنى "البيان" كقوله تعالى : (أُولَئِكَ عَلَى هُدَىٰ مِنْ رَّبِّهِمْ).

ويعني "الدين" كقوله تعالى : (إِنَّ الْهُدَىٰ هُدَىٰ اللَّهِ).

ويعنى " الإيمان " كقوله تعالى: (وَيَزِيدُ اُلّذِينَ اهتَدُوا هُدًى) .

ويعنى " الداعي " كقوله تعالى: (وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ) .

ويعنى " الرسل " قوله تعالى: (فَإِمَّا تَتَنَاهُمْ مِنْيَ هُدًى) <sup>44</sup> .

ويعنى " المعرفة " كقوله تعالى: (وَلِنَجْمٍ هُمْ يَهْتَدُونَ) .

ويعنى " الرشاد " كقوله تعالى: (اَهْدِ الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ) .

ويعنى " القرآن " كقوله تعالى: (وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِ الْهُدَى) .

يعنى " التوراة " كقوله تعالى: (وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَى) .

ويعنى " الاسترجاع " كقوله تعالى: (وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمَهْتَدُونَ) .

ويعنى " الحُجَّة " كقوله تعالى: (وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ) .

ويعنى " التوحيد " كقوله تعالى: (إِنْ تَبِعَ الْهُدَى مَعَكَ) .

ويعنى " السُّنَّة " كقوله تعالى: (وَإِ عَلَى آرَاهُمْ مُهْتَدُونَ) .

ويعنى " الإصلاح " كقوله تعالى: (وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي كَيْدَ الْخَائِنِينَ) .

ويعنى " الإلهام " كقوله تعالى: (أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى) .

ويعنى " التوبة " كقوله تعالى: (إِ هُدٌ إِلَيْكَ) .

## - السوء :

ومثل هذا اللفظ في الاستعمال على وجوه كثيرة: لفظ " السوء "،

ولنضرب لذلك أمثلة:

يعنى " الز " كقوله تعالى: (مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ هَلْكَ سُوءًا) .

ويعنى " الضر " كقوله تعالى: (لَا سُتُّكِشْرُتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ) .

ويعنى " الذنب " كقوله تعالى: (إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اَلّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ) .

ويعنى " الهالك " كقوله تعالى: (وَإِذَا أَرَادَ اَبْقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ) .

<sup>44</sup> ويجوز أن يراد به: "كتاب أو بيان".

ويعني "العذاب" كقوله تعالى: (قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنْ أَنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً).

ويعني "الأذى" كقوله تعالى: (وَلَا تَمْسُوهَا بُسُوءٍ).

ويعني "المنكر" كقوله تعالى: (أَنْجَبَنَا الَّذِينَ يَنْهَا عَنِ السُّوءِ).

ويعني "القبح" كقوله تعالى: (يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءٍ مَا يُشَرِّبُونَ).

ويعني "البلاء" كقوله تعالى: (وَيُكَشِّفُ السُّوءَ).

ويعني "الحزن" كقوله تعالى: (إِنْ تَمْسِكُمْ حَسَنَةً تَسْؤُهُمْ).

ويعني "العورة" كقوله تعالى: (يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ).

ويعني "الجلة" كقوله تعالى: (لَيْسَ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَةَ).

ويعني "الهزيمة" كقوله تعالى: (فَانْقَلَبُوا بِعِنْدِهِمْ مِنْ أَنَّ وَفَضَلَ لَمْ يَمْسِسْهُمْ سُوءٌ).

ويعني "الظلم" كقوله تعالى: (إِنْ تُبَدِّلُوا خَيْرًا أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَعْقِلُوهُ عَنْ سُوءٍ).

ويعني "الخيانة" كقوله تعالى: (كَذَلِكَ لِتَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ).

ويعني "الميل إلى النساء" كقوله تعالى: (مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ).

ويعني "الكفر" كقوله تعالى: (ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ أَسَاءُوا السُّوءِيَّ أَنْ كَذَبُوا بِآتِ اَنْ وَكَانُوا بِآتِ يَسْتَهِنُونَ)

ويعني "السباب" كقوله تعالى: (وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيهِمْ وَالسَّنَّةُ

لِسُوءِ).

ويعني "الجنون" كقوله تعالى: (أَعْتَرَكَ بَعْضُ آهَنَتَا بِسُوءِ).

ويعني "السوداد" كقوله تعالى: (تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءِ).

فقد بلغت المعاني التي استخدم القرآن فيها هذه المادة عشرين وجهًا كما ترى، والتفرقة بينها تعتمد على اعتبارات دقيقة مثل "هُدَى" السابقة.

وكفى نذين الموضعين دليلاً على طريقة القرآن في استخدام الكلمة الواحدة فيه على معانٍ شتى.

8- التعقيب على استدلال أبيالبكلام ابن القيم للطعن في المحدثين و العلماء .

و هذا الصنيع منه غایة في الغرابة و التدليس ، أن يستدل حد أخذ علماء المسلمين ، و أخص تلامذة شیخ الإسلام ابن تیمیة ، و أحد مفاخر الفكر السلفي ، للطعن في المحدثین بدعوى الدفاع عن القرآن الكريم !

و لماذا لم يستدل بكلامه الشديد على منكري السنة و حجيتها ، الطاعنین في كتب الحديث و السنة ؟

و لماذا لم ينقل أقوله في تزکیة الصحابة و الدفاع عنهم أمام هجمات الرافضة و أهل الأهواء ؟  
و لماذا لم يذكر كلام ابن القیم في البخاری و كتابه الجامع الصحيح ؟  
بل لماذا لم يكمل أبیالل نقل كلام ابن القیم في أقسام الهجر و منه قوله : " الخامس : هجر الإستشفاء و التداوی به في جميع أمراض القلب و أدواتها ، فيطلب شفاء دائئه من غيره ، و يهجر التداوی به ، وكل هذا داخل في قوله { و قال الرسول رب ان قومي اخذوا هذا القرآن مهجورا } .<sup>45</sup> و الجواب أن أبیالل يعتبر الإسترقاء و الإستشفاء لقرآن خرافۃ ، يقول : " فلم يعد له أي دور في حیاة الناس إلا أن يتلى لطرد الشیاطین أو يسترقى به لدفع الأمراض ، أو للقضاء المبرم على العین و الحسد ، أي أم ربطوه خرافۃ ، و حعلوا منه وسیلة للاسترزاق "<sup>46</sup>"

<sup>45</sup> الفوائد ص 82

<sup>46</sup> ص 30 من أسطورته .

## [ جهالات ايالل في علم الحديث ]

### أولاً : جهله بعلم الحديث :

في سياق اعتراضه على حديث (...) قال : " من المعلوم من ديننا ، و كما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء " و معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن " النوم من نواقض الوضوء " ليس حديثا متواترا ! في حين يعلمون أن حديث " أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله " متواتر روي عن رسول الله من تسعة عشر نفسا .

ثم أين يجد في القرآن الكريم أن النوم من نواقض الوضوء ؟ و ما المعيار الذي اتبعه لقبول بعض الأحاديث و هو الذي رفض السنة و اعتبرها ليست دينا ؟

- في معرض تعقيبه على قول من أرجع موقف الذهلي من البخاري للحسد قال : و إذا كان هذا صحيحا فالواجب ترك التحديث عنه ..

فهذا قول جديد في علم الجرح و التعديل ، فمعنى كأن الاتهام بالحسد سببا في ترك الرواية ؟

### ثانياً : حكمه بالوضع على جملة أحاديث صحيحة

#### حديث الرؤيا

قال : مثل حديث جاء فيه (أصدقكم رؤيا أصدقكم حديثا ) متفق عليه (البخاري/2263) من حديث أبي هريرة<sup>1</sup> .

هذا لفظ مسلم ( 4/13/1773 ) و احمد ( 80/13 ) ، و ليس لفظ البخاري . !!

حديث ( لم يبق من النبوة إلا المبشرات ) . " ( أَصْدَقُكُمْ رُؤْيَا : أَصْدَقُكُمْ حَدِيثًا ) .

"إذا إقترب الزمان لم تَكُنْ رُؤْيَا المؤمن تكذب ، ورؤيا المؤمن جزءٌ من ستة وأربعين جزءاً من النبوة " .

قال : " و قد أسمهم في تقبيل هذه الرؤى والأحلام أحاديث رويت في صحيح البخاري أيضا لاستكمال حلقات الاستحکام والتحکم في العقول ، لتتقبل مثل هذه الخرافات ومنها حديث جاء فيه "إذا إقترب الرمان لم تَكُنْ رُؤيا المؤمن تکذب ، ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة" متفق عليه ( صحيح البخاري 6614 ) وصحيح مسلم 2263 من حديث أبي هريرة . بل إن الرؤيا دليل على صدق رائيها ، وبالتالي فقد تم صنع أحاديث أيضا تسير على نفس المنوال ، وعلى خطى التحکم والاستحکام التي أشرنا إليها ، مثل حديث جاء فيه "أَصْدِقُكُمْ رُؤْيَا : أَصْدِقُكُمْ حَدِيثًا" ( مسلم كتاب الرؤيا / 2263 ) من حديث أبي هريرة .

بل في صحيح البخاري أن النبوة لم تنته تماما كما يقول القراءان ، بل بقي من النبوة شيء آخر وهو الرؤى ، وللاستدلال على ذلك تم وضع حديث كهذا الذي ينسب للرسول فيه أنه قال : "لَمْ يَقَ مِنَ النُّبُوَّةِ إِلَّا الْمُبَشِّرَاتُ" قالوا : وما المبشرات ؟ قال : ( الرؤيا الصالحة ) صحيح البخاري كتاب التعبير باب المبشرات ( 6990 ) من حديث أبي هريرة .<sup>2</sup>

### - ثالثا : من عجائب حالاته !

قال : و من كيس هذه الخرافات ما أورده الشيخ محمد صادق أبي زيد المروزي النجم نقا عن أنه قال : كنت نائماً بين الركن والمقام فرأيت النبي (ص) في المنام ، فقال لي : يا أبو زيد ، إلى متى تدرس كتاب الشافعي ولا تدرس كتابي ؟ فقلت : يا رسول الله (ص) وما كتابك ؟ ، قال : جامع محمد بن إسماعيل البخاري" ، أضواء على الصحيحين رقم الصفحة : ( 78 ) راجع أيضا مقدمة كتاب الفتح لابن حجر العسقلاني الفصل الأول.<sup>3</sup>

و قال : " حلقات مسلسل الأحلام المؤسسة لأسطورة البخاري نجدها أيضا في كتاب مقدمة فتح الباري و التي عنونها صاحب الكتاب الحافظ ابن حجر العسقلاني ب ( هدي

<sup>22</sup> ص 83  
<sup>33</sup> ص 80

## [جهالات ايالل في علم الحديث]

الساري ) ، حيث يروي هذا الأثر في الفصل الأول من المقدمة : " قال سمعت الفريري يقول

4: سمعت محمد بن أبي حاتم البخاري الوراق يقول ..

رابعاً : الكذب على العلماء :

قال : " فلو لم يحلم البخاري بنفسه يذب الذباب .. لماكنا لأن ننعم بالإسلام و لضاع الإسلام ، لأنه في نظرهم لا إسلام بدون صحيح البخاري " .<sup>5</sup>

قال : " و الطريق في القصة أن الذباب هو رمز الكذب على رسول الله ، و قد نسي علماء الجرح و التعديل ، أن يضيفوا اسم الذباب إلى مصطلح الحديث و مصطلح تحرير الرجال ، فيبدل أن يقال هذا رجل كذاب ، كان عليهم أن يقولوا لهذا رجل ذباب ، تطبيقاً لحلم البخاري ، و تعبير عبر الرؤى . ".<sup>6</sup>

قال : " إن من يقف على هاته الخرافات لأول مرة سيندهش من هول المفاجأة ، فالكثير من الناس الذين يسمعون عن شخصية البخاري ، يظنون أن الأدلة المقدمة على علمه و صلاحه و نبوغه ، هي أدلة علمية ، و حقائق مؤيدة بالشواهد التاريخية ، و لم يكونوا يعلمون أنها مجرد أضغاث أحلام تم تضخيمها أو تم اختلاقها .

إذا كان المقرر لدى الفقهاء أن الرؤى لا يتنى عليها تشريع ، فإن المحدثين بنوا عليها معتقدات ، واعتبروها من حقائق التاريخ رغم أنفه ، و اعتبروها من العلم رغم أنفه أيضاً<sup>7</sup> و قال عن صحيح البخاري : كتاب مجھول المؤلف أصلاً ".<sup>8</sup>

قال : " فرغم بعض الأصوات التي حاولت تنبیه الناس إلى أن الرؤى والاحلام لا يحتاج بها ولا تصلح للمحاججة ، كمثل قول المعلمي اليماني - رحمه الله تعالى : " اتفق أهل العلم على أنّ

<sup>4</sup> ص81

<sup>5</sup> ص79

<sup>6</sup> ص80

<sup>7</sup> ص82

<sup>8</sup> 81

الرؤيا لا تصلح للحجّة، وإنما هي تبشير وتنبيه، وتصلح للاستئناس بها إذا وافقت حجّة شرعية صحيحة "التنكيل" (242/2).

رغم كل ذلك إلا أن عباد الأشخاص، يقدمون الأحلام التي أوردناها ضمن بناء شخصية محمد بن إسماعيل البخاري ، وكأنها حقيقة تاريخية لاغبار عليها، لكن من يتعظ؟ بل من يعقل؟ !

أولاً : توثيق كلام المعلم .

التنكيل ص 259 ج 2 دار الكتب السلفية القاهرة

ص 242 ج 2 القسم الرابع . مكتبة المعارف الرياض ط 1

القائد الى تصحيح العقائد ص 79-80-81 المكتب الاسلامي 1984

ثانياً : المعلم لم يضعف أو يحكم بالوضع على أحاديث الرؤيا .

ثالثاً : قال بأن الرؤيا من الوحي

قال : هذا والشرع يقضى بأن الكشف ليس مما يصلح الاستناد إليه في الدين، ففي ( الصحيح البخاري ) من حديث أبي هريرة « سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: لم يق من النبوة إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات؟ قال: الرؤيا الصالحة » .

وورد نحوه من حديث جماعة من الصحابة ذكر في (فتح الباري) منها حديث ابن عباس عند مسلم وغيره، وحديث أم كرز عند أحمد وابن خزيمة وابن حبان، وحديث حذيفة بن أسد عند أحمد والطبراني، وحديث عائشة عند أحمد، وحديث أنس عند أبي يعلى .

وفيه حجة على أنه لم يق من يناسب الوحي إلا الرؤيا، اللهم إلا يكون بقي ما هو دون الرؤيا فلم يعتد به، فدل ذلك أن التحديد والإلهام والفراسة والكهانة والكشف كلها دون الرؤيا، والسر في ذلك أن الغيب على مراتب .

الأولى: ما لا يعلمه إلا الله، ولم يعلم به أحداً أو أعلم به بعض ملائكته.

## [ جهالات ايال في علم الحديث ]

الثانية: ما قد علمه غير الملائكة من الخلق.

الثالثة: ما عليه قرائن ودلائل إذا تنبه لها الإنسان عرفه كما ترى أمثلة ذلك فيما يحكى من ز肯 وإياس والشافعي وغيرهما، فالرؤيا قد تتعلق بما هو من المرتبة الأولى لكن الحديث يقضي أنه لم يبق منها إلا ما كان على وجه التبشير فقط وفي معناه التحذير، والفراسة تتعلق بالمرتبة الثالثة، وبقية الأمور بالمرتبة الثانية، وإنما الفرق بينها والله أعلم أن التحذير والإلهام من إلقاء الملك في الخاطر، والكهانة من إلقاء الشيطان، والكشف قوة طبيعية غريبة كما يسمى في هذا العصر قراءة الأفكار.

نعم قد يقال: أن الرياضة قد تؤهل صاحبها لأن يقع له في يقظته ما يقع له في نومه فيكون الكشف ضرباً من الرؤيا.

وأقول: إن صح هذا فقد تقدم أن الرؤيا قصارها التبشير والتحذير، وفي الصحيح «أن الرؤيا قد تكون حقاً وهي المعدودة من النبوة، وقد تكون من الشيطان، وقد تكون من حديث النفس» ، والتمييز مشكل، ومع ذلك فالغالب أن تكون على خلاف الظاهر حتى في رؤيا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كما قص من ذلك في القرآن، وثبتت في الأحاديث الصحيحة، ولهذه الأمور اتفق أهل العلم أن الرؤيا لا تصلح للحججة، وإنما هي تبشير وتنبيه وتصلح للاستئناس بها إذا وافقت حجة شرعية صحيحة كما ثبت عن ابن عباس أنه كان يقول بمعنعة الحج لثبوتها عنده بالكتاب والسنة، فرأى بعض أصحابه رؤيا توافق ذلك فاستبشر ابن عباس.

هذا حال الرؤيا فقس عليه حال الكشف إن كان في معناها. فأما إن كان دونها فالأمر أوضح.

## نقد شبّهات أبیال حول الرواية بالمعنى

يعد مبحث "الرواية بالمعنى" من أهم المباحث التي ولج منها المناوؤون للسنة النبوية ، من أجل زعزعة ثقة المسلمين في حديث نبيهم عليه الصلاة و السلام .

و قد فطن العلماء لهذا النوع من الغزو الفكري من قديم ، فأولوه عنايتهم الخاصة في مباحث مصطلح الحديث وأصول الفقه .

"أسارع الى القول بأن القواعد والضوابط التي قررها العلماء لصيانة الحديث النبوى هي في غاية الدقة والإتقان ، وأرقى ما يمكن أن يصل إليه علم النقد ، وأن مراعاتها في مجال التطبيق تلافت المخاوف التي يمكن أن تنجم عن الرواية بالمعنى في الأحكام التشريعية ، و حتى على خصائص الأسلوب النبوى .

و ما نقل من الحديث بالمعنى لم يفت جهابذة النقاد التنبية عليه ، و التمييز بين ما هو من لفظ النبي صلى الله عليه وسلم و ما هو من تصرف الرواية بالمعنى ، و ذلك بمعرفة محاجج الحديث و اتحادها ، و الموازنة بين الروايات و غير ذلك من القرائن ".<sup>1</sup>

"ولئن كان هناك ما يروى بالمعنى فهو قليل ، و قليل جدا في جنب ما روي باللفظ ، حتى الذي روی بالمعنى وضعـت له شروطـ غـاـيـةـ فيـ الدـقـةـ وـ الضـبـطـ ، منـ أـجـلـ صـيـانـةـ الحـدـيـثـ النـبـوـيـ أوـ السـنـةـ النـبـوـيـةـ منـ التـحـرـيفـ وـ التـبـدـيلـ ."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> الرواية بالمعنى في الحديث النبوى وأثرها فى الفقه الإسلامى . ص 10

<sup>2</sup> مناهج المحدثين في رواية الحديث بالمعنى . ص 16

## الباب الثاني

### التعريف بالرواية بالمعنى وأسبابها

قال أبى إلال : يظن معظم الناس أن الأحاديث التي ترد في كتب الحديث عن رسول الله، أنها واردة عنه باللفظ والمعنى كما قالها الرسول ، في حين أن معظمها وارد بالمعنى، أي كما فهمه رواة الحديث، وليس بلفظه كما قاله الرسول، وفي هذا قال ابن رجب: «اختلاف ألفاظ الرواية يدل على أنهم كانوا يروون الحديث بالمعنى ولا يراعون اللفظ إذ المعنى واحد». من كلام المازري في المعلم . 2 / 145 .

قال المعلمى: ( الخلاف بالرواية مما لا يغير المعنى، كالتقديم والتأخير و إبدال كلمة بأخرى مرادفة لها وجعل الضمائر التي للمخاطب للمتكلم ، و غيره فهذا من الرواية بالمعنى . و كانت شائعة بينهم فلا تضر .) عمارة القبور 175 بتصريف و انظر تحذيب الآثار ( 1/426 عمر ) للطبرى .<sup>3</sup>

و للإجابة على هذه الشبهة لا بد أن نبين للقارئ ما المقصود بالرواية بالمعنى ، و كيف تعامل معها الصحابة و التابعين من كبار علماء الحديث ، ثم ماهي شروط قبولها ؟

#### المقصود برواية الحديث بالمعنى :

هو ( أن يعمد الراوي إلى تأدية معاني الحديث بألفاظ من عنده )<sup>4</sup> .

#### أسباب اختلاف الرواية في ألفاظ الحديث :

1 – تعدد مجالس الرسول صلى الله عليه وسلم ، و كثرتها ، فقد يتناول موضوعا واحدا في مناسبات مختلفة ، و يجيب السائلين بما يتنااسب مع مداركهم .

2 – قد يستفتى الرسول صلى الله عليه وسلم أكثر من واحد في واقعة واحدة ، فيفيتي كل واحد بألفاظ مختلفة ، و عبارات متفاوتة ، تؤدي الغاية المقصودة .

3 – أن يكون الحديث طويلا نوعا ما ، فيضعف الراوي عن حفظ اللفظ بنصه ، فيؤديه بالمعنى .

<sup>3</sup> صحيح البخاري نهاية أسطورة ص 53

<sup>4</sup> الحديث النبوى - مصطلحه ، بлагته ، كتبه د. محمد الصباغ ص 170 ط 3 1977 المكتب الاسلامي .

## الصحابة و الرواية بالمعنى

4 - أن يغيب عنه - عند روایته للحادیث - لفظه ، مع استحضاره و حفظه لمعناه ، فيعبر عن المعنى بآلفاظ تؤديه .<sup>5</sup>

و ليعلم أن دائرة الرواية بالمعنى في الحدیث النبوی " لا تشمل كل الأحادیث النبویة ، و إنما تختص بالأحادیث القولیة فقط ، بل و ليس كل الأحادیث القولیة . و ليس معنی ذلك أن كل لفظة نبویة في حدیث قولي دخلتها الرواية بالمعنى ، بل قد تكون في حدیث ما کلمة أو کلمتان أو أكثر إن كان الحدیث طویلا .<sup>6</sup>

كما أن الأحادیث الفعلیة ، و كذلك التقریریة لا تدخل في مبحث الرواية بالمعنى في عصر الصحابة ، و فيما یرویه الصحابة عن النبي الکریم .

## الصحابة و الرواية بالمعنى :

حرص الصحابة على نقل الأحادیث النبویة الى من بعدهم كما نطق بها الرسول صلی الله علیه وسلم من غير زيادة فيها و لا تغیر ، و كان عمدتھم في ذلك ما و بهم الله من ذاکرة قویة و حافظة واعیة . " ثم إن هؤلاء الصحابة هم الجيل و القرن الذي بلغ الغایة في الفصاحة ، و البيان ، و القدرة على و صف أدق الأشياء غموضا و خفاء بابلغ و أوجز الألفاظ ، و لهذا تحداهم الله عز و جل بالقرآن العظيم ، فهم إذن مأمونون على روایة ما صدر عنھ صلی الله علیه وسلم من أفعال و تقریرات بآلفاظ مطابقة مؤدية للمعانی التي أرادوا التعبیر عنھا ، و روایتها بحسب مشاهداتھم للأحداث . و بهذا تضيق دائرة الحدیث بالمعنى فيما رواه الصحابة عن رسول الله صلی الله علیه وسلم لنتقتصر فقط على أحادیثه القولیة ، ثم هذه أيضا قد ثبتت عن رسول الله صلی الله علیه و سلم تکریره و إعادة للفظ ثلاثة ، حتى يحفظ أصحابه ، مع ما أتوا من جوامع الكلم ، و

<sup>5</sup> مناهج المحدثین ص 19

<sup>6</sup> الرواية بالمعنى ص 24

ربما أعاد الكلام في مواطن عديدة ، أو سنوات متفرقة بألفاظ متقاربة و المعنى واحد ، فيروي كل صحابي اللفظ الذي سمعه ، فليس اختلاف ألفاظهم في الحديث القولي دليلا على روایتهم له بالمعنى ، وإنما هكذا سمعه كل واحد منهم بحسب تعدد المجالس ، و لعل منها حديث من كذب على ، و حديث نصر الله ، لکثرة من روایتها من الصحابة ، فلا يبعد أن يكون سماعهم في مجالس متعددة أو سنوات متفرقة .

ثم إذا أضيف ما علم من تحري الصحابة في حفظ كلامه صلى الله عليه وسلم ، حتى توقف كثير منهم عن الرواية خوف نقص كلمة أو زيادتها مع قدرتهم على استبدالها و روایتها بالمعنى ، و حرصهم على روایته بلفظه ، و كان منهم من يكتب كل ما يتلذذ به النبي صلى الله عليه وسلم كعبد الله بن عمرو ، و منهم من دعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحفظ كأبي هريرة مع ما علم عنهم من نقد و تصحيح لما كان قد يقع في روایة بعضهم من الخطأ و الغلط فإنه بذلك تضيق دائرة روایة الحديث بالمعنى إلى أقصى درجة في أحاديثه القولية أيضا في روایة الصحابة .

و هكذا نجد أن روایة الصحابة رضي الله عنهم تکاد تخلو من الرواية بالمعنى ، أما الأحاديث الفعلية و التقريرية فالأئمّة لا تدخل في الموضوع أصلا لأنّهم هم الذين تلفظوا و عبروا عن مشاهداتهم لأحوال و أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم ابتداء .<sup>7</sup>

و من نقل عنه الوقوف على لفظ النبي صلى الله عليه وسلم و لم يتعداه :

- عمر بن الخطاب ، قال رضي الله عنه : من سمع حديثا فحدث به كما سمع فقد سلم .
- أبو هريرة : عن بشير بن نحويق قال كنت أكتب عند أبي هريرة ما سمعته منه ، فإذا أردت أن أفارقه جئت بالكتاب فقرأه عليه ، فقلت : أليس هذا ما سمعته منك . قال : نعم .
- زيد بن أرقم ، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال : قلنا لزيد بن أرقم : يا أبا عمرو ، ألا تحدثنا ؟ فقال : قد كبرنا و نسينا ، و الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم شديد .
- عبد الله بن عمر ، قال محمد بن علي : كان ابن عمر إذا سمع الحديث فلم يزد و لم ينقص منه ، و لم يجاوزه ، و لم يقصر عنه .

<sup>7</sup> مناهج المحدثين ص 74-75

## **رواية الحديث في عهد التابعين وأتباعهم**

و قال الإمام الباقر : لم يكن من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أحد إذا سمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يزيد فيه ولا ينقص مثل عبد الله بن عمر .

و سمع ابن عمر عبيد بن عمير يقول و هو يقص ( مثل المنافق كمثل الشاة العاثرة بين الغنمين ) فقال ابن عمر : " ويلكم لا تكذبوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إنما قال : " مثل المنافق كمثل الشاة الرابطة بين الغنمين " .

- ابو امامۃ الباهلي : قال حبيب بن عبيد : كان أبو أمامة يحدث بالحديث كالرجل الذي يؤدی ما سمع .

و قال أيضا : إن كان أبو أمامة ليحدثنا الحديث كالرجل الذي عليه أن يؤدی ما سمع .  
و هناك جم眾 من الصحابة أجازوا رواية الحديث بالمعنى ، منهم : علي و ابن عباس و عائشة و  
أنس و ابو الدرداء و ابو سعيد الخدري و غيرهم . لاعتبارات ذكرنا بعضها آنفا ، و منها أيضا :  
أنهم عرب خلص لغتهم سلیمة و حفاظهم قوية واعية ، كما أنهم كحلاوا أعينهم بمشاهدة أفعال  
النبي و تصرفاته ، و طربت أذانهم بسماع أقواله المباركة ، فأكسبهم ذلك عقل المعنى في الجملة ،  
واستيفاء المقصود كله إذا رووا الحديث بالمعنى .

## **رواية الحديث في عهد التابعين وأتباعهم :**

صار التابعون على خطى الصحابة الكرام في تأدية الحديث النبوی كما سمعون و حفظوه بلفظه ،  
و يتحرجون من الروایة بالمعنى ، منهم كبار التابعين كالإمام مالک بن أنس و القاسم بن محمد ، و  
محمد بن سيرین ، و رجاء بن حیوة ، طاووس بن کیسان ، محمد بن مسلم بن شهاب الزہری ،  
عبد الملک بن عمر ، يحيی بن سعید الانصاری ، ابن جریح ، وهیب بن خالد بن عجلان ، بن  
ذکوان العنبری اسماعیل بن علیة و غيرهم کثیر .

و كان غالباً التابعين لهم كتب و صحف تحوى مسموعاتهم ، ثم كان الواحد منهم لا يكتفي  
بمکتوباته بل يتحفظ ما كتب فيجمع بين حفظ الكتاب و حفظ الصدر .

و على رأي من أجاز الرواية منهم بالمعنى إعتبرها رخصة تقدر بقدر الحاجة إليها و وضعوا لها شروطاً شديدة ستأتي على ذكرها قريباً.

"أما أتباع التابعين فلم يكن فيهم راوٍ مكثراً إلا كان عنده كتب بمسموعاته يراجعها ويتعاوهـها ويتحفظ حديثه منها. ثم منهم من لم يكن يحفظ، وإنما يحدث من كتابه، ومنهم من جرب عليه الأئمة أنه يحدث من حفظه فيخطيء، فاشترطوا صحة روایته أن يكون السمع منه من كتابه. ومنهم من عرف الأئمة أنه حافظ، غير أنه قد يقدم كلمة أو يؤخرها، وهو ذلك مما عرفوا أنه لا يغير المعنى، فيوثقونه ويبينون أن السمع منه من كتابه أثبت.

فاما من بعدهم فكان المتشبّتون لا يكادون يسمعون من الرجل إلا من أصل كتابه. كان عبد الرزاق الصنعاني ثقة حافظاً، ومع ذلك لم يسمع منه أحد بنحنبل وبجي بن معين إلا من أصل كتابه.

هذا، وكان الأئمة يعتبرون حديث كل راوٍ فينظرون كيف حدث به في الأوقات المتفاوتة فإذا وجدوه يحدث مرة كذا ومرة كذا بخلاف لا يحتمل ضعفه. وربما سمعوا الحديث من الرجل ثم يدعونه مدة طويلة ثم يسألونه عنه. ثم يعتبر حرف مروياته برواية الثقات حكموا عليه بحسبها. وليسوا يوثقون الرجل شيئاً، فإذا رأوا في روايته ما يخالف رواية الثقات حكموا عليه بحسبها. وتجدهم يحرّون لظهور صلاحه في دينه فقط. بل معظم اعتمادهم على حاله في حديثه كما مر، وتجدهم يحرّون الرجل بأنه يخطيء ويغلط، وباضطرابه في حديثه، / وبمخالفته الثقات، وبتفرده، وهلم جرا. ونظرهم عند تصحيح الحديث أدق من هذا، نعم، إن هناك من المحدثين من يسهل ويختفف، لكن العارف لا يخفى عليه هؤلاء من هؤلاء. فإذا رأيت المحقّقين قد وثقوا رجلاً مطلقاً فمعنى ذلك أنه يروي الحديث بلفظه الذي سمعه، أو على الأقل إذا روى المعنى لم يغير المعنى، وإذا رأيتم قد صحّحوا حديثاً فمعنى ذلك أنه صحيح بلفظه أو على الأقل بنحو لفظه، مع تمام معناه، فإنّ بان لهم خلاف ذلك نبهوا عليه " .<sup>8</sup>

<sup>8</sup> الأنوار الكاشفة لما في كتاب "أضواء على السنة" من الزلل والتضليل والمجازفة 80-81

المؤلف: عبد الرحمن بن يحيى بن علي المعلمي اليماني (المتوفى: 1386هـ)

الناشر: المطبعة السلفية ومكتبتها / عالم الكتب - بيروت

سنة النشر: 1406هـ / 1986م

## شروط الرواية بالمعنى

### شروط الرواية بالمعنى :

من أباح الرواية بالمعنى من الجمhour قد قيدها بشروط عديدة ، و من تلك الشروط :

1 – أن يكون الراوي ثقة في دينه ، معروفاً بالصدق في حديثه ، عاقلاً لما يحدث به .

2 – أن يكون الراوي عالماً بلغات العرب ووجوه خطابها .

3 – بصيراً بالمعنى و الفقه .

4 – عالماً بما يحيى المعنى و ما لا يحييه .

5 – أن لا يكون الحديث :

ما تبعد بلفظه ، كالشهادة ، و التشهد ، و الأكان ، و الإقامة ، و الدعاء ، و غير ذلك .

أو جوامع كلامه صلى الله عليه وسلم التي افتخر بإنعم الله تعالى عليه بها .

أو ما ما يستدل بلفظه على حكم لغوی .

6 – أن يكون ذلك في خبر ظاهر

7 – أن لا يكون ذلك في الخبر ، لأن ربا نقله الراوي بلفظ لا يؤدي مراد رسول الله .

8 – أن يقول الراوي عقب روایته الحديث ( أو كما قال ) أو ( نحوه ) أو ( شبهه ) ..

9 – أن يضطر الراوي اضطراراً إلى روایته بالمعنى :

كأن يند لفظ الرسول صلى الله عليه وسلم عن الذكرة ، و يغيب عنه في حالة روایته له .

أو أن لا يكون ضابطاً للحديث ، لأن الضابط الدقيق مطلب عزيز ، لا يتلقنه إلا القليل و  
الضرورو تقدر بقدرتها .

10 – أن لا تكون روایته للحديث على سبيل الرواية و التبليغ ، خاصة بخلاف الإفتاء و المناظرة

١١ - أن يبين الراوي بأن هذا هو معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم لا لفظه .<sup>٩</sup>

" و هذا هو الصحيح المعتمد ، لأن الحديث إذا كان بهذه الصفة كانت العمدة فيه على المعنى لا اللفظ ، فإذا رواه العالم العارف بتصرف الألفاظ و تأثير اللفظ على المعنى فقد أدى المطلوب المقصود منه .

يدل على ذلك اتفاق الأمة على أنه يجوز للعالم بخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن ينقل معنى خبره بغير لفظه و غير اللغة العربية .

وأيضا فإن ذلك كما هو ظاهر هو الذي تشهد به أحوال الصحابة و السلف الأولين ، فكثيرا ما كانوا ينقلون معنى واحدا في أمر واحد بألفاظ مختلفة ، و ما ذلك إلا أن معولهم على المعنى دون اللفظ<sup>١٠</sup> .

قال العلامة القاسمي : " أعلم أنه قد رخص في سوق الحديث بالمعنى، دون سياقه على اللفظ، جماعة منهم: علي، وابن عباس، وأنس بن مالك، وأبو الدرداء، وواثلة بن الأسعع، وأبو هريرة - رضي الله عنهم - ثم جماعة من التابعين يكثر عددهم منهم إمام الأئمة الحسن البصري ثم الشعبي وعمرو بن دينار وإبراهيم النخعي ومجاحد وعكرمة نقل ذلك عنهم في كتب سيرهم بأخبار مختلفة الألفاظ، وقال ابن سيرين: "كنت أسمع الحديث من عشرة، المعنى واحد والألفاظ مختلفة" وكذلك اختلفت ألفاظ الصحابة في رواية الحديث عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فمنهم من يرويه تماما و منهم من يأتي بالمعنى، و منهم من يورده مختصراً وبعضهم يغاير بين اللفظين ويراه واسعا إذا لم يخالف المعنى، وكلهم لا يعتمد الكذب، وجميعهم يقصد الصدق، ومعنى ما سمع فلذلك وسعهم وكانوا يقولون: "إنما الكذب على من تعمده" وقد روي عن عمران بن مسلم، قال رجال للحسن: يا أبا سعيد إنما تحدث بالحديث أنت أحسن له سياقا، وأجود تعبيراً، وأفصح به لساننا منه إذا حدثنا به. فقال: "إذا أصيّب المعنى فلا بأس بذلك"<sup>١١</sup>

<sup>٩</sup> مناهج المحدثين 76-77

<sup>10</sup> مناهج المحدثين العامة في الرواية و التصنيف ط 1- 2008 طيبة ص 83

<sup>11</sup> قواعد التحديد من فنون مصطلح الحديث . ص 221 دار الكتب العلمية .

## رد بعض الشبه حول الرواية بالمعنى

رد شبه حول الرواية بالمعنى

التفاوت في التعبير بين رواة الخبر و اختلافهم

قال أبیال : " إن روایة الحدیث بالمعنى لتفید بما لا یدع مجالا للشك أن الصحابي یروی فهمه کلام الرسول وینسبه للرسول والتاتبی یروی فهمه لما فهمه الصحابي من کلام الرسول ومن روی عن التاتبی یروی فهمه أيضا عن فهم التاتبی لفهم الصحابي عن رسول الله ، وهكذا تتسع حلقات فهم من فهم عمن فهم عمن فهم عمن فهم عن رسول الله ، حسب اتساع سلسلة الرواية في سند الحدیث ، ليبرز السؤال مرة أخرى، هل نحن أمم کلام للرسول مباشرة ، أم نحن أمم فهم الرواية عن بعضهم البعض إلى رسول الله؟ مع التنبيه على اختلاف القدرات العقلية والفكرية والاستيعابية لدى كل واحد من الرواة ، فلي sisوا على قدم المساواة في هذا إن قمنا بغض الطرف عن مستوى الورع لدى كل واحد منهم ، ليكون الجواب الذي یفرض نفسه ، بأننا إزاء فهم کلام رسول الله ، وهذا وجدها الاضطراب في روایة العدید من الأحادیث ، إذن نحن لسنا أمام حدیث رسول الله بل في مواجهة أحادیث منسوبة لرسول الله صلی الله عليه وسلم: " ۲۱

قال العلامة نور الدين عتر في نقد هذه الشبهة : " .. ثم جاء بعض المستغرين يضرب على وتر أساذته المستشرقين بالمزاعم والأوهام يثيرونها حول الحديث من وراء الرواية بالمعنى ، زاعمين أنه إذا جاز للراوي تبديل لفظ الرسول بلفظ نفسه فذلك يقتضي سقوط الكلام الأول ، لأن التعبير بالمعنى لا ينفك عن تفاوت ، فإن توالت المتفاوتات كان التفاوت الأخير تفاوتا فاحشا بحيث لا يبقى بين الكلام الأخير وبين الأول نوع مناسبة .

و هذا الطعن يعتمد أصحابه على إثارة الوساوس في النفوس ، بطريق المغالطة و التغافل العنيد عن الشروط التي أحاطها العلماء حول صحة الحديث و حول الرواية بالمعنى ، و هي شروط تجعل الناظر في تصرف المحدثين يطمئن الى أن النقل بالمعنى لم يفوت جوهر الحديث ، و إنما وضع مفردات موضع مفردات أخرى في المعنى نفسه .

و نوجز لك بيان ذلك من وجهين :

أن الرواية بالمعنى لم تجز إلا لعالم باللغة ، لا يحيل المعاني عن وجهها ، و هذا بالنسبة للصحاببة متوفر ، فهم أرباب الفصاحة و أبناء بجد اللغة مع ما أتوا من قوة الحفظ ، و ما توفر من أسبابه التي ذكرنا منها طرفا . ثم من جاء بعدهم يعرض على الإختبار و لم يقبل العلماء إلا من توفر فيه هذا الشرط .

هب ان الراوي بالمعنى قد أخطأ الفهم و روى الحديث على الخطأ ، أفيذهب الخطأ على العلماء ؟! هذا ما لا يمكن !

فإنهم يشترطون في الحديث الصحيح و الحسن انتفاء الشذوذ و العلة منه ، أي أن حديث الثقة لا يقبل حتى يعرض على روايات الثقات ، و يتبين أنه موافق لها ، سالم من القوادح الخفية . و لذلك يجتنب ما قد يطأ على الحديث نتيجة تناقله بين رجال السنن ، و لا يبقى لتوهم إخلال الراوي بالحديث أي موضع " 13 .

## نقد شبهة أن الرواية بالمعنى سبب لكترة الإضطراب ؟

تعريف الإضطراب :

هو الذي تختلف الرواية فيه فيرويه بعضهم على وجه وبعضهم على وجه آخر مخالف له، وإنما نسميه مضطربا إذا تساوت الروايتان. أما إذا ترجحت إحداهما بحيث لا تقاومها الأخرى بأن يكون راوياها أحفظ، أو أكثر صحبة للمرأوي عنه، أو غير ذلك من وجوه الترجيحات المعتمدة، فالحكم للراجحة، ولا يطلق عليه حينئذ وصف المضطرب ولا له حكمه.

ثم قد يقع الإضطراب في متن الحديث، وقد يقع في الإسناد، وقد يقع ذلك من راو واحد: وقد يقع بين رواة له جماعة 14.

<sup>13</sup> مناهج المحدثين ص 84-86

<sup>14</sup> معرفة أنواع علوم الحديث، ويُعرف بمقمة ابن الصلاح ص 93-94 . دار الفكر- سنة النشر: 1406 هـ - 1986 م

## رد بعض الشبه حول الرواية بالمعنى

و الاضطراب في المتن قليل بالمقارنة بالاضطراب في السند ، قال الحافظ "المتضطرب" وهو يقع في الاسناد غالبا . وقد يقع في المتن ، لكن قل أن يحكم المحدث على الحديث بالاضطراب بالنسبة إلى الاختلاف في المتن دون الاسناد <sup>15</sup>

و يشترط في الحديث كي يوصف بكونه مضطرباً ثلاثة شروط:

الشرط الأول: الاختلاف في رواية الحديث؛ سواء كان هذا الاختلاف من راوٍ واحد اختلف على نفسه، أو من عدّة رواة.

الشرط الثاني: أن تكون جميع وجوه الاختلاف متساوية في القوة؛ بحيث لا يمكن الترجيح بينها.

الشرط الثالث: أن لا يمكن الجمع والتوفيق بين هذه الروايات؛ فلو أمكن الجمع بينها بطريق من طرق الجمع المعتبرة، زال الاضطراب.

## هل تعد الرواية بالمعنى سببا لكتلة الاختلاف؟

قال ابن حزم : ليس اختلاف الروايات عيبا في الحديث إذا كان المعنى واحدا ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم صر عن أنه إذا كان يحدث كرهه ثلاث مرات ، فنقل كل إنسان بحسب ما سمع ، فليس هذا الاختلاف في الروايات مما يوهن الحديث إذا كان المهني واحدا .<sup>16</sup>

و مثال ذلك ما قاله القرطبي على حديث اختالف الفاظه : " حديث عائشة كثرة رواياته و اختلفت ألفاظه حتى يتوجه أنه مضطرب و ليس كذلك ، لأنه ليس فيه تناقض و إنما كانت القضية مشتملة على كل ما نقل من الكلمات و الأحوال المختلفة . لكن نقل بعض الرواية ما سكت عنه غيرهم و عبر كل منهم بما تيسر له من العبارة عن تلك القضية . و يجوز أن يصدر مثل ذلك الاختلاف من راوٍ واحد في أوقات مختلفة ، و لا يعد تناقضا ، فإنه اجتمعت تلك الروايات كلها . انتظمت و كملت الحكاية عن تلك القضية . و على هذا النحو وقع ذكر اختلاف كلمات القصص المتحدة في القرآن ، فإنه تعالى

<sup>15</sup> نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر ص 127 المؤلف: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: 852هـ)

المحقق: عبد الله بن ضيف الله الرحيلي

الناشر: مطبعة سفير بالرياض

الطبعة: الأولى، 1422هـ

<sup>16</sup> الأحكام في أصول الأحكام -1 139

يذكرها في موضع وجيبة و في آخر مطولة . و يأتي بالكلمات المختلفة الألفاظ مع اتفاقها على المعنى .  
فلا ينكر مثل هذا في الأحاديث .<sup>17</sup>

قال ابن رجب في شرح صحيح البخاري: (اختلاف ألفاظ الرواية يدل على أنهم كانوا يروون الحديث بالمعنى، ولا يراعون اللفظ، فإذا كان أحد الألفاظ محتملاً، والآخر صريحاً لا احتمال فيه، علم أنهم أرادوا باللفظ المحتمل هو ما دل عليهما اللفظ الصريح الذي لا احتمال فيه، وأن معناهما عندهم واحد، وإلا لكان الرواية قد رروا الحديث الواحد بألفاظ متناقضة، ولا يظن ذلك بهم مع علمهم وفهمهم وعدالتهم وورعهم)<sup>18</sup>

## تدليس .. تلبيس .. سرقة

قال : يظن معظم الناس أن الأحاديث التي ترد في كتب الحديث عن رسول الله، أنها واردة عنه باللفظ والمعنى كما قالها الرسول ، في حين أن معظمها وارد بالمعنى، أي كما فهمه رواة الحديث ، وليس بلفظه كما قاله الرسول ، وفي هذا قال ابن رجب: «اختلاف ألفاظ الرواية يدل على أنهم كانوا يروون الحديث بالمعنى ولا يراعون اللفظ إذ المعنى واحد ». من كلام المازري في المعلم . 2 / 145 .

قال المعلمـيـ: (الخلاف بالرواية ما لا يغير المعنى، كالتقديم والتأخير و إبدال كلمة بأخرى مرادفة لها وجعل الضمائر التي للمخاطب للمتكلم ، و غيره فهذا من الرواية بالمعنى . و كانت شائعة بينهم فلا تضرـ). عمارة القبور 175 بتصرفـ و انظر تهذيب الآثار (1/426 عمر) للطبرـيـ وهذا النص يفيدـ أنـ الروايةـ بالمعنىـ كانتـ سائدةـ وـ معروفةـ لـدىـ روـاةـ الحـديثـ بشـكـلـ عـادـيـ جـداـ وـ مـأـلـوـفـ ، وـ يـرـوـونـ أنـ الروـاـيـةـ بالـعـنـىـ لاـ تـضـرـ، وـ سـنـقـفـ بـعـدـ قـلـيلـ عـلـىـ هـذـاـ الـأـمـرـ لـنـرـىـ كـيـفـ تـضـرـ الـرـوـاـيـةـ بالـعـنـىـ .<sup>19</sup>

أولاً : كل من يقرأ ما استنسخه أبیال يقف عند قوله : " من كلام المازري في المعلم .. " بعد نقله لكتاب ابن رجب ، و يتساءل كيف يمكن للإمام المازري أن يستشهد بكلام ابن رجب ؟ ! فطالينا يعلمون أن المازري هو أبو عبد الله محمد بن علي بن عمر التميمي المازري المالكي (المتوفى: 536هـ) ،

<sup>17</sup> المفهـمـ 425-5

<sup>18</sup> ابن رجب، فتح الباري (149/4).

<sup>19</sup> صحيح البخاري نهاية أسطورة ص 53

تدليس .. تلبيس .. سرقة

وَأَنْ ابْنَ رَجْبٍ هُوَ : زَيْنُ الدِّينِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَحْمَدَ بْنُ رَجْبٍ بْنُ الْحَسْنِ ، السَّلَامِيُّ ، الْبَغْدَادِيُّ ، ثُمَّ الدَّمْشَقِيُّ ، الْخَنْبَرِيُّ (الْمَتَوْفِ : 795هـ)

فكيف لباحث تصدر لانتقاد البخاري يقع في هذا الخطأ الفاحش؟ وإن إدعى أن هذا خطأً مطبعيًّا مما بال ايراد الإمام المازري بعد نقل كلام ابن رجب؟

ثانياً : و بعد بحث وقفنا على مصدر سرقته - إن لم يكن سرقه بنزول عن مصدر آخر - ألا وهو كتاب (الحديث المضطرب دراسة و تطبيقاً على السنن الأربع) لأحمد بن عمر بازمول . بحث لنيل درجة الماجستير جامعة أم القرى . ص 107.

درجة الماجستير جامعة أم القرى .ص 107

الدكتور المختار دراسة و تطبيقاً على السنن الأربع - ١٧

وقال عبد الحق الإشبيلي : « ليس الاختلاف في اللفظ مما يقدح في الحديث إذا كان المعنـ، متفقاً »<sup>(١)</sup> اهـ .

وقال ابن حبيب : « اختلاف الفاظ الرواية يدل على أنهم صنوا بغير ورون  
المحدث بالمعنى ولا يروعون النكارة إذ المعنى واحد وإن كان الرواية قد رواها الحدیث  
الواحد بالفاظ مختلفة متناسبة ولا يظن ذلك بهم مع علمهم وفهمهم وعدالتهم  
وورعهم ». (٤) اهـ [ بل هو سوء ظن بالرواية وتطويق إلى إفساد أكثر الأحاديث ] .  
وقال المعلمي : « الخلاف بالرواية مما لا يغير المعنى، كالتقديم والتأخير وإيدال  
كلمة بأخرى مرادفة لها، وجعل الضمائر التي للمخاطب للمنتكلم، وغيره فهذا من  
الرواية المختلقة، وكانت شائعة بينهم فلا تضر » . (٥) اهـ .

وقال ابن سعيد الناس : «إذا كان المخرج واحداً ، والواجعة مما ينذر وجودها ويعيد تكرار مثلاها، فامكن رد بعض تلك الألفاظ المختلفة في المعنى إلى بعض، فلا إشكال، وبحمل على أنه خبر واحد روى بلفظه مرأة ، ر بما أدى إليه معنى النقطة غيرها»<sup>(٤)</sup> اهـ .

وقال العلائي : «إذا أتى أحد مخرج الحديث، واحتللت ألفاظه، فما أن يمكن رد إحدى الروايات إلى الأخرى<sup>(١)</sup> أو يتعدد ذلك، فإن أمكن ذلك تعين المصير إليه، وهذا القسم أمثلة :

وَمَا يَلْاحِظُ عَلَيْهِ سُطُوهٌ :

1 عدم ذکرہ مصدر نقولاتہ

2 بته لکلام ابن رجب : بحیث لو ساقه بتمامه لانهارت دعواه من اولها ، فابن رجب رحمه الله بيین أن روایتهم للحادیث مع اختلاف بعض ألفاظه و معناه واحد لا یسقط الحدیث في الاضطراب و التناقض لما اتصف به الرواۃ من العلم و الفقه و العدالة و الورع . قال رحمه الله : «اختلاف ألفاظ الروایة يدل على أئمہ كانوا یروون الحدیث بالمعنى ولا یراغون اللفظ إذ المعنى واحد ، و إلا لكان الرواۃ قد رووا الحدیث الواحد بألفاظ مختلفة متناقضة . و لا یظن بهم مع علمهم و فقههم و عدالتهم وورعهم ». .

ثالثا : قوله : من كلام المازري في المعلم (145/2) بتصرف ، فهذا كلام للباحث بازمول حينما نقل كلاماً للمازري يعوض به قول ابن رجب ، و كلام المازري الذي سقط من سطو أيام هو " بل هو سوء ظن بالرواة ، و تطرق إلى إفساد أكثر الأحاديث " . و العجيب المضحك أن أيام انتسخ حتى قول المصنف ( بتصرف ) !!!

و أعاد نفس الأمر لما ساق كلام العالمة المعلمي ، فنقل تخريج بازمول بحذافيره و كذلك عبارة ( بتصرف ) !!

وقال ابن رجب : « اختلاف الفاظ الرواية يبدل على أنههم كانوا يبرون الحديث بالمعنى، ولا يرونون اللفظ إذ المعنى واحد، وإنما كان الحديث الواحد بالذات مختلفة متناسبة، ولا يظن ذلك بهم مع عالمهم وفهم وعذفهم وزورعهم ». [١] بل هو سوء ظن بالرواية وقطعها إلى إفساد أكثر الأحاديث [٢].

وقال المعلمي : « اختلاف الرواية يبدل على أنههم كانوا يبرون الحديث بالمعنى وغيّر المحتوى [٣].

كلمة بأخرى مرادفة لها وجعل الشهادة التي للخطاب للملك، وغيرها فهذا من الرواية بالمعنى، وكانت شائعة بينهم بلا خضر » [٤] أهـ.

وقال ابن سيد الناصش : « إذا أتاك المخرج واحداً، والوقة مما ينشر وجردها وبعد تكرار ملءها، يمكن رد بعض تلك الاختلافات المخاطبة في المخرج إلى بعضها، إلا إشكال وحمل على أنه غير واحد، وهي باللفظ مرة، ربما أدى إليه معنى اللفظ فيها » [٥] أهـ.

وقال المعلمي : « إذا أتاك عزير الحديث، واحتفلت الفاظه، فإما أن يكتن رد إحدى الروايات إلى الأخرى [٦] أو يعتذر ذلك فإن أمكن ذلك عنصر المعتبر إليه، وهذا القسم أمثلة :

أمثالها : رد إحدى الروايات إلى الأخرى :

يأن كل من قال لفظاً غير به عن المخصوص وهو أمر يستعمل كثيراً في كلام العرب .

يظن معظم الناس أن الأحاديث التي ترد في كتب الحديث عن رسول الله، أنها واردة عنه باللفظ والمعنى كما قالها الرسول، في حين أن معظمها وارد بالمعنى، أي كما فهمه رواة الحديث، وليس بالفظه كما قاله الرسول، وفي هذا قال ابن رجب: « اختلاف الفاظ الرواية يبدل على أنههم كانوا يبرون الحديث بالمعنى ولا يرونون اللفظ إذ المعنى واحد»، من كلام المازري في المعلم (2/145).

قال المعلمي: (الخلاف بالرواية ما لا يغير المعنى) فالتحريم والتاخير وإبدال كلمة بأخرى مرادفة لها وجعل الشهادة التي للخطاب للملك، وغيرها فهذا من الرواية بالمعنى، وكانت شائعة بينهم فلا تضر عمارة القبور (175) بتصرف وانظر تهذيب الآثار (١٤٠٤) أعرس للطوري.

وهذا التصريح يفيد أن الرواية بالمعنى كانت سائدة ومعروفة لدى رواة الحديث بشكل عامي جداً وملوقة، ويررون أن الرواية بالمعنى لا تضر، وستتفق بعد قليل على هذا الأمر لنرى كيف تضر الرواية بالمعنى.

وقد أورد أبو ربيعة في كتابه أضواء على السنة المحمدية مجموعة من الأحاديث التي اختلف الصحابة بشأن دلالتها وروايتها، إنقلها أنا ل أنها القراءة الكريمة لتفق على بعض هاته الحقائق المغيبة من طرف العديد من الشيوخ.

(أمسح حسر مسلم به) يقصد بن سيرين، لقد أتى على الناس زمان وما يسأل عن إسناد الحديث، فلما وقعت الفتنة سُئل عن إسناد الحديث، وفي سنن الترمذى عنه: كانوا في الزمن الأول لا يسألون عن الإسناد فلما وقعت الفتنة، سألاه عن الإسناد، إن الرجل يصدّقني فيما أنهى ولكن آتهم من هر فرقه، وقد روى التابعون عن "تابعى التابعين". ومن رواية التابعين عن تابعى التابعين، رواية الزهرى، ويحيى بن سعيد الأنبارى عن مالك وهو تابعىهما ومن الطريف فقطن كما قال السبوطي في ألفيته - أن يربو [٧] الصحابى عن تابعى، عن صحابى

(١) نقله محمد عبد الله بن عبد الله (٥٨).

(٢) فضي الدين (٣٣٧) صرف.

(٣) من كلام المازري في المعلم (١٤٥/١).

(٤) محدث القبور (٢٠٧)، سيرته وتأثيره في الأئمة (٤٢٦١) - عمر (للطوري).

٢٥٣

#### رابعا : موقف ابن رجب و المعلمي من الرواية بالمعنى :

قال الإمام المازري : ذكر أن ابن عمر رضي الله عنه رد الرواوى عنه لما قال: "حج البيت وصوم رمضان إلى أن يقدم ذكر رمضان" وقال: هكذا سمعته من رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يحتمل أن تكون مشاهدة ابن عمر في هذا لأنه كان لا يرى نقل الحديث بالمعنى وإن أداه بلفظ ينوب مناب ما سمع وهو مذهب بعض أهل الأصول، وإن أبدل لفظاً لا يحتمل بلفظ لا يحتمل أن يكون يرى الواو توجب الترتيب كما قال بعضهم فيجب التحفظ على الرتبة المسموعة من النبي - صلى الله عليه وسلم - لأنه قد يتعلق بذلك أحكام فقد يستدل على تقدمة إطعام الفطر في رمضان على المدايا الواجبة في الحج إذا

## تدليس .. تلبيس .. سرقة

أوصى بهما وضاق الثالث عنهما بهذه التقدمة الواقعة في الحديث لإشعارها بأن ما قدم آكده، والمراد في

<sup>20</sup> الوصايا تقدمة الآكدة.

و قال عن حديث أبي هريرة في صحيح مسلم كتاب العتق ، عن أبي هريرة عن النبي - صلى الله عليه وسلم - : "من أعتقد شقصا له في عبد فخلاصه في ماله إن كان له مال فإن لم يكن له مال يستسعى العبد غير مشقوق عليه" ، وزاد في بعض طرقه: "إن لم يكن له مال قوم عليه العبد قيمة عدل ثم يستسعى في نصيب الذى لم يعتقد غير مشقوق عليه" .

قال رحمه الله : وقال بعض أصحابنا: لعل الرواية نقل بالمعنى، ولما سمع الاستساع في النصيب عبر عنه بالقيمة على ما فهم، وهذا عندي لا يعول عليه لأنّه سوء ظن بالرواية، وتطريق إلى إفساد أكثر الأحاديث.<sup>21</sup>

- ابن رجب :

قال رحمه الله : " قال الترمذى - رحمه الله - : فإذاً من أقام الإسناد وحفظه وغيره اللفظ، فإن هذا واسع عند أهل العلم، إذا لم يتغير به المعنى...."

مقصود الترمذى بهذا الفصل الذي ذكره هنا، أن من أقام الأسانيد وحفظها، وغير المتون تغييرا لا يغير المعنى، انه حافظ ثقة يعتبر بحديثه: (وبنى ذلك على) أن روایة الحديث بالمعنى جائزة وحکاه عن أهل العلم، وكلامه يشعر بأنه إجماع، وليس كذلك، بل هو قول كثير من العلماء. ونص عليه أحمد وقال: ما زال الحفاظ يحدثون بالمعنى وإنما يجوز ذلك من هو عالم بلغات العرب بصير بالمعنى عالم بما يحيط المعنى، وما لا يحيط به. نص على ذلك الشافعى.<sup>22</sup>

<sup>20</sup> المعلم بفوائد مسلم 1/281

المؤلف: أبو عبد الله محمد بن علي بن عمر التميمي المازري المالكي (المتوفى: 536هـ)

المحقق: فضيلة الشيخ محمد الشاذلي النيفار

الناشر: الدار التونسية للنشر

المؤسسة الوطنية للكتاب بالجزائر

المطبعة: المؤسسة الوطنية للترجمة والتحقيق والدراسات بيت الحكم

الطبعة: الثانية، 1988م، والجزء الثالث صدر بتاريخ 1991م.

<sup>21</sup> المعلم 2/220

<sup>22</sup> شرح علل الترمذى 1/427

المؤلف: زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السلاوي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (المتوفى: 795هـ)

المحقق: الدكتور همام عبد الرحيم سعيد

الناشر: مكتبة المنار - الزرقاء -الأردن

الطبعة: الأولى، 1407هـ - 1987م

وقد مثل ابن رجب لروايات بالمعنى أحال الرواة معناها، يقول : " وقد روى كثير من الناس الحديث بمعنى فهموه منه، فغيروا المعنى: مثل ما اختصر بعضهم من حديث عائشة في حيضها في الحج، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها وكانت حائضا: "انقضى رأسك وامتنطي" وأدخله في باب غسل الحيض، وقد أنكر أحمد ذلك على من فعله، لأن يخل بالمعنى، فإن هذا لم تؤمر به في الغسل من الحيض عند انقطاعه، بل في غسل الحائض إذا أرادت الإحرام.

وروى بعضهم حديث "إذا قرأ" يعني الإمام "فأنصتوا" بما فهمه من المعنى، فقال: إذا قرأ الإمام " (ولا الصالين) فأنصتوا، فحمله على فراغه من القراءة، لا على شروعه فيها.

وروى بعضهم حديث: كنا نؤديه على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد زكاة الفطر، فصحف نؤديه، فقال نورثه، ثم فسره من عنده فقال الجد.

وقد إعتبر رحمة الله هذا الصنيع من بعض الرواية " سبئ لا يجوز مثله". مهما كان سببه راجع إلى اضطراب في المقدرة اللغوية، وعدم معرفتهم بلغة العرب، أو عدم إدراك المراد من الحديث وسببه الذي قيل فيه.

وفي جواز الرواية بلفظ آخر لا يخل بالمعنى ، فقال : فأما الرواية بلفظ آخر لا يختل به المعنى، فهو الذي ذكر الترمذى جوازه عند أهل العلم، وذكره عمن ذكره من السلف.

وروى عن الحسن أنه استدل لذلك بأن الله يقص قصص القرون السالفة بغير لغاتها.

وروى قتادة، عن زرارة بن أوفى، قال: لقيت عدة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فاختلقو علي في اللفظ، واجتمعوا في المعنى. وقد روى إجازة ذلك أيضاً عن عائشة، وأبي سعيد الخدري، وابن عباس. وفي أسانيدها نظر.

وروى معناه عن ابن مسعود، وأبي الدرداء، وأنس، أنهم كانوا يحدثون عن النبي صلى الله عليه وسلم ثم يقولون: أو نحو هذا، أو شبهه. وكان أنس يقول: أو كما قال. وهو أيضاً قول عمرو بن دينار، وابن أبي نجيح وعمرو بن مرة، وجعفر بن محمد، وحماد بن زيد، ويحيى بن سعيد، ويزيد بن هارون، وابن عيينة وأبي زرعة. وحكى عن أكثر الفقهاء. وروي فيه أحاديث مرفوعة، لا يصح شيء منها. <sup>23</sup>

و ذكر رحمة الله أن ابن عمر - رضي الله عنهما - يشدد في اتباع لفظ الحديث، وينهي عن تغيير شيء منه، وكذلك محمد بن سيرين والقاسم بن محمد، ورجاء بن حيوة.

وهو قول مالك في حديث النبي صلى الله عليه وسلم خاصة دون حديث غيره. وروى عنه أنه قال:  
استحب ذلك.<sup>24</sup>

## من جهالات أىلال في علم الحديث

اعتباره أن "النوم من نواقض الوضوء" متواتر عن النبي .

قوله : " و هاته إساءة أخرى تبرز أن رسولنا الكريم الظاهر ، ينهض للصلوة بعد نوم عميق ، ليصللي بدون وضوء ، وهو الشيء الذي يستحيل في حق نبينا ، والمعلوم من ديننا وكما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء ، فكيف يخالف الرسول أمرا هو من جاء به ، و هو من أمر به ، لكن العقول تتوقف ، واحترام الرسول يتوقف عندما يتعلق الأمر برواية من روایات الكتاب المقدس

"**صحيح البخاري**"<sup>25</sup>

معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن "النوم من نواقض الوضوء" ليس حديثا نبويا ، فضلاً أن يكون متواترا ! ، و هل يميز أىلال بين الحديث وأقوال الفقهاء ؟ ، و هل يعرف الفرق بين الحديث المتواتر وغير المتواتر ؟ و ما المعيار الذي اتبעה لقبول بعض الأحاديث و هو الذي رفض السنة و اعتبرها ليست دينا ؟ . ثم أين يجد في القرآن الكريم أن النوم من نواقض الوضوء ؟

قال أىلال في صفحته على الفيسابوك : والأغرب أن الروايات تنقض بعضها، في هذه المسألة مما جعل الفقهاء يختلفون اختلافا شديدا في النوم هل هو من نواقض الوضوء أم لا، على عكس الجمهور الذي يأخذ ما تواتر عن الرسول تواترا عمليا لا روائيا.

---

<sup>25</sup> ص 155 يراجع فصل : "بخاريات" الرسول يصلني بدون وضوء .

قلت ماذا يقصد أيال بالجمهور ؟ هل هم جمهور العلماء ؟ أم جمهور الناس من العوام ؟ ، فإن قصد جمهور العلماء فلماذا أخرج الفقهاء من زمرةهم و فيهم فقهاء محدثين ؟ و إن قصد بالجمهور عوام المسلمين ، فلعمرو الله إنها لسقطة كبيرة و لفضيحة علمية أن يتجرأ على نقد الصحيح و الطعن في علماء المسلمين من جعل معياره لقبول الأحكام عمل جمهور عوام الناس !

و الغريب أنه يحكم على حديث " أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله " متواتر بالإختلاق و الكذب و هو حديث متواتر مروي عن رسول الله من تسعه عشر نفسا .

### اعتبار الاتهام بالحسد سبب موجب في ترك الرواية

في معرض تعقيبه على قول من أرجع موقف الذهبي من البخاري للحسد قال : وقد حاول الذهبي في سير أعلام النبلاء الدفاع عن البخاري باتهام شيخه الذهلي – وهو من كبار الحفاظ المشهود لهم بالصلاح ، بل من التقات في الحديث – بأن السبب في اتهامه لمحمد بن اسماعيل البخاري هو الحسد ، واذا كان هذا صحيحا فالواجب ترك التحديث عنه ، لكن البخاري حدث عنه ، وان كان قد دلس اسمه مرات عديدة في صحيح البخاري كما يعتقد هؤلاء الشيوخ .<sup>26</sup>

فهذا قول جديد في علم المجرى و التعديل ، تفتقت به عقريه محدث مراكش و ناقدها الفذ . فلمتى كان الاتهام بالحسد سببا في ترك الرواية ؟ و من قال بذلك من النقاد قدما و حديثا ؟

و قل سلم من هذه الآفة من الكباء ، كما قال العلامة السبكي . ثم إن عدم ترك البخاري الرواية عن الذهلي رغم تحامله عليه ، يعد من أكبر مناقب البخاري ، و دليل على ورعه ، و أمانته ، بجرده للحق و هضم حقوق النفس .

### **الطعن في صحة المرويات بدعوى الخرافية والأسطورة .**

من القواعد التي إبتدعها أبیال الحكم على الروايات و الأحاديث بالوضع ، بدعوى الخرافية و الأسطورة ، و يؤكد أن عمله قائم على التحسين و التقبیح العقليين ، فما قبله عقله فهو الصحيح و ما استنكره فهو الخرافية و الأسطورة . و قد طبق منهجه الحداثي - هذا - على الأخبار المتواترة في حفظ البخاري و نبوغه ، فردها بأكملها بدعوى خالفتها للعقل و المنطق ، و الادعاء أن الحدثين لم يكلفوا أنفسهم عناء تحيصها و النظر فيها .

و كذلك رد جملة من الأحاديث باعتبارها "أساطير الماضي"<sup>27</sup> ففي مبحث "جناية الحديث" رد عدة أحاديث صحيحة منها : قوله : " ومن الغرائب المضحكة والأساطير الغريبة المغرة في الخرافية والمؤسسة للجهل المطبق ما ورد في صحيح البخاري منسوباً للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم بأنه اعتبر الفأر أمة فقدت من بنى إسرائيل !! خرافة من خرافات صحيح البخاري المضحكة سيدافع عنها الجهلاء بشكل غريب فقط لأنها وردت في هذا الكتاب الذي يعج بالخرافات والإساءات لمقام النبوة ومقام الالوهية بشكل غريب "<sup>28</sup>

و قال عن "حديث غروب الشمس" : " لكن ما زالت بعض الأفهams تقدس البخاري وتفضل أن تنسب هذه الخرافة للرسول على أن تنسب الخطأ مؤلف الصحيح."<sup>29</sup>

65<sup>27</sup>67 ص<sup>28</sup>68<sup>29</sup>

## حكم أئمـ كثـر من أحادـث الصـحـيـحـين بالـوضـع و الإـخـتـلـاق

- تكذيبه بأحاديث الرؤيا :

قال : وقد أسلـمـ في تـقـبـل هـذـه الرـؤـيـا وـالـأـحـلـامـ أـحـادـثـ روـيـتـ فيـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ أـيـضاـ لـاستـكـمالـ حـلـقـاتـ الـاسـتـحـكـامـ وـالـتـحـكـمـ فيـ الـعـقـولـ ، لـتـقـبـلـ مـثـلـ هـذـهـ الـخـرـافـاتـ وـمـنـهـ حـدـيـثـ جاءـ فـيـهـ "إـذـا إـقـتـرـبـ الرـمـانـ لـمـ تـكـذـبـ رـؤـيـاـ الـمـؤـمـنـ تـكـذـبـ ، وـرـؤـيـاـ الـمـؤـمـنـ جـزـءـ مـنـ سـتـةـ وـأـرـبـعـينـ جـزـءـ مـنـ النـبـوـةـ " مـتـفـقـ عـلـيـهـ ( صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ 6614 ) وـصـحـيـحـ مـسـلـمـ 2263ـ مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ . بلـ إـنـ الرـؤـيـاـ دـلـيلـ عـلـىـ صـدـقـ رـائـيـهـ ، وـبـالـتـالـيـ فـقـدـ تـمـ صـنـعـ أـحـادـثـ أـيـضاـ تـسـيرـ عـلـىـ نـفـسـ الـمـنـوـالـ ، وـعـلـىـ خـطـىـ الـتـحـكـمـ وـالـاسـتـحـكـامـ الـتـيـ أـشـرـنـاـ إـلـيـهـ ، مـثـلـ حـدـيـثـ جاءـ فـيـهـ " ( أـصـدـقـكـمـ رـؤـيـاـ : أـصـدـقـكـمـ حـدـيـثـاـ ) ( مـسـلـمـ كـتـابـ الرـؤـيـاـ / 2263 ) مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ . بلـ فـيـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ أـنـ النـبـوـةـ لـمـ تـنـتـهـ تـمـاماـ كـمـاـ يـقـولـ الـقـرـءـانـ ، بلـ بـقـيـ منـ النـبـوـةـ شـيـءـ آـخـرـ وـهـوـ الرـؤـيـ ، وـلـلـاسـتـدـلـالـ عـلـىـ ذـلـكـ تـمـ وـضـعـ حـدـيـثـ كـهـذـاـ الـذـيـ يـنـسـبـ لـلـرـسـوـلـ فـيـهـ أـنـهـ قـالـ : " لـمـ يـقـ مـنـ النـبـوـةـ إـلـاـ الـمـبـشـرـاتـ " قـالـواـ : وـمـاـ الـمـبـشـرـاتـ ؟ قـالـ : ( الرـؤـيـاـ الصـالـحـةـ ) " صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ كـتـابـ التـعـبـيرـ بـابـ الـمـبـشـرـاتـ ( 6990 ) مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ .<sup>30</sup>

- تكذيبه لأحاديث الصحيحين بدعوى مخالفتها للقرآن و إساءتها للرسول و الإسلام  
قال في مبحث " بخاريات " : أردت أن أختتم هذا الفصل بمجموعة من الأحاديث الواردة  
" في أصح كتاب بعد كتاب الله " - صحيح البخاري - ليقف القارئ على حجم الإساءة -  
لدينا ولنبينا - الواردة في هذا الكتاب ، وحتى يعرف من أين جاءنا الإرهاب ؟ ولماذا  
وصلت أمتنا إلى ما وصلت إليه ؟ ويقف معنا على الحقائق كما هي بدون تزويق ولا تنميق  
، و البحث عن المبررات ، التي تخدم صناعة الأسطورة ولو على حساب الدين ، ولنقف

حقا على ما جناه الجامع الصحيح المنسوب للشيخ البخاري على الأمة ، ولعل العديد من يسمع ويتابع الهمة التي تم صنعها زيفا وتمويها وكذبا حول البخاري ، سيصدم من هول المفاجأة ، حينما سيكتشف حقيقة مجموعة كبيرة من الأحاديث المسيئة للاسلام ولنبي الإسلام ، بل لرب العالمين داخل هذا الكتاب ، والتي لن نعرضها كلها ، بل سنكتفي بعرض نماذج منها فقط ، نظنها كافية لكل مختار يبحث عن الحقيقة ، ولا شيء غير الحقيقة".

و من هذه الأحاديث :

- في " صحيح البخاري " قال الزهرى فأخبرنى عروة عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : ... وفترا الوحى فترى حزن النبي صلى الله عليه وسلم فيما بلغنا حزنا عدانا ممن مرارا كي يتردى من رؤوس شواهد المجال ، فكلا ما أوفى بذرورة جبل لكي يلقي منه نفسه تبدى له جبريل فقال يا محمد إنك رسول الله حقا ، فيسكن لذلك جاشه ، وتقر نفسه ، فيريح ؛ فإذا طالتك علية فترة الوحي عدانا لمثل ذلك ، فإذا أوفى بذرورة جبل تبدى له جبريل فقال له مثل ذلك ". برقم ( 6581 ) من كتاب " التعبير " ، باب " أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصالحة .

- حدثنا عبد الله بن محمد الجعفري، حدثنا وهب بن جرير، حدثنا أبي، قال: سمعت يعلى بن حكيم، عن عكرمة، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: لما أتى ماعز بن مالك النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «لعلك قبلت، أو غمنت، أو نظرت» قال: لا يا رسول الله، قال: «أنكنتها». لا يكني، قال: فعند ذلك أمر بترجمه" صحيح البخاري رقم 6824

و قال : هذا الحديث في صحيح البخاري يوضح أن الرسول كان بذاتها ، وكان صلوات الله عليه ينطق بالكلام الفاحش ، حيث ورد في حديث آخر أنه قال لشخص " اعضض هن أبيك " ، وفي حديث اخر" من تعزى بعزاء الجاهلية فأعضضوه بهن أبيه ولا تكونوا" ونسب أيضا

بعض من جهالات أبیال في علم الحديث

للرسول في صحيح البخاري أنه كان يسب المؤمنين كما في حديث عن أبي هريرة " (( سمع النبي صلی الله علیه وسلم يقول اللهم فأیما مؤمن سببته فاجعل ذلك له قربة إلیك يوم القيمة )) رقم الحديث 6000 من صحيح البخاري كتاب الدعوات .

- على عكس ما أخبر الله به نبيه في القرءان من إقرار حالة الغنى للرسول صلی الله عليه وسلم في قوله تعالى في سورة الضحى : " والضحى (1) والليل إذا سجى (2) ما ودعك ربك وما قل (3) ولآخرة حير لك من الأولى (4) ولسوف يعطيك ربك فتراضي (5) ألم يجذك يتيمًا فآوى (6) ووجدك ضالاً فهدى (7) ووجدك عائلاً فأغنى (8) فأمما الْيَتِيمَ فَلَا تَقْهِرْ (9) وأمما السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ (10) وأمما بِنْعَمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّثْ (11)" نجد صحيح البخاري يخبرنا في حديث: عن عائشة رضي الله عنها قالت : مات رسول الله ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعا من شعير .." في كتاب الجهاد والسير باب ما قيل في درع النبي صلی الله علیه وسلم والقميص في الحرب ، هذا الحديث ورد في العديد من أبواب كتاب صحيح البخاري، وكل الروايات تؤكد على أن الرسول كان معدما، وأن الله لم يغنه عن الناس كما أخبره سبحانه في سورة الضحى "ووجدك عائلاً فأغنى" ، ليموت ودرعه مرهونة عند يهودي بالمدينة ...

- الرسول يكره الناس ليكونوا مؤمنين . روی البخاري باب ((إإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم)) رقم 25 ومسلم باب ((الأمر بقتال الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله)) رقم: 22 عن عمر بن الخطاب أن رسول الله صلی الله علیه وسلم قال <أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتون الزكوة، فإذا فعلوا ذلك عصموها مبني دماءهم وأموالهم، إلا بحق الإسلام، وحساهم على الله تعالى .

- ومن الأحاديث الداعية إلى الكراهة والاكراه في الدين ما ورد في صحيح البخاري بباب قتل من أبى قبول الفرائض وما نسبوا إلى الردة : " 6924 حدثنا يحيى بن بكر حدثنا الليث عن عقيل عن بن شهاب أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن أبا هريرة قال لما توفي النبي صلى الله عليه وسلم واستخلف أبو بكر وكفر من كفر من العرب قال عمر يا أبا بكر كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله 6925 قال أبو بكر والله لأقاتل من فرق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عناقا كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعها قال عمر فوالله ما هو إلا أن رأيت أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق ."

- ورد في صحيح البخاري بكتاب الطب تحت رقم 5766 حدثنا عبيد بن إسماعيل حدثنا أبو أسامة عن هشام عن أبيه عن عائشة قالت : " سحر النبي صلى الله عليه وسلم حي إنَّه ليُحَيِّلُ إِلَيْهِ أَنَّه يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ وَهُوَ عِنْدِي دَعَا اللَّهَ وَدَعَاهُ ثُمَّ قَالَ أَشَعَرْتِ يَا عَائِشَةً أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَفْتَانِي فِيمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيهِ قُلْتُ وَمَا ذَكَرَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ جَاءَنِي رَجُلٌ فَجَلَسَ أَحَدُهُمَا عِنْدَ رَأْسِي وَالْآخَرُ عِنْدَ رِجْلِي ثُمَّ قَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ مَا وَجَعَ الرَّجُلِ قَالَ مَطْبُوبٌ قَالَ وَمَنْ طَبَّهُ قَالَ لَبِيدُ بْنُ الْأَعْصَمِ الْيَهُودِيُّ مِنْ بَنِي زُرِيقٍ قَالَ فِيمَا ذَا قَالَ فِي مُشْطٍ وَمُشَاطِةٍ وَجُفٍ طَلْعَةٍ ذَكَرَ قَالَ فَأَيْنَ هُوَ قَالَ فِي بَرِّ ذِي أَرْوَانَ قَالَ فَذَهَبَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أُنَاسٍ مِنْ أَصْحَابِهِ إِلَى الْبَرِّ فَنَظَرَ إِلَيْهَا وَعَلَيْهَا نَخْلٌ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى عَائِشَةَ قَالَ وَاللَّهِ لَكَانَ مَاءَهَا نُقَاعَةُ الْحِنَاءِ وَلَكَانَ نَخْلَهَا رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَأَحْرَجْتَهُ قَالَ لَا أَمَا أَنَا فَقَدْ عَافَانِي اللَّهُ وَشَفَانِي وَحَشِيشَتْ أَنْ أُثْوَرَ عَلَى النَّاسِ مِنْهُ شَرًا وَأَمَرَ بِهَا فَدُفِنَتْ ."

- ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 697 " حدثنا أحْمَدُ ، قَالَ : حدثنا ابن وهب ، قال : حدثنا عمرو ، عن عبد ربه بن سعيد ، عن مخرمة بْن سليمان ، عن كربل

مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : " نِمْتُ عِنْدَ مَيْمُونَةَ وَالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَهَا تِلْكَ الظِّلَّةَ فَتَوَضَّأَ ، ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي فَقُمْتُ عَلَى يَسَارِهِ فَأَخَذَنِي فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ فَصَلَّى ثَلَاثَ عَشْرَةَ رُكُوعًا ، ثُمَّ نَامَ حَتَّى نَفَحَ ، وَكَانَ إِذَا نَامَ نَفَحَ ثُمَّ أَتَاهُ الْمُؤْذِنُ فَخَرَجَ فَصَلَّى وَمَمْ يَتَوَضَّأُ " ، قَالَ عَمْرُو : فَحَدَّثْتُ بِهِ بُكْرِيًّا ، فَقَالَ : حَدَّثَنِي كُرْبَيْبُ بْنَ دِلَكَ "

- في كتاب الجهاد والسير من صحيح البخاري جاء، 2789 حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ

يُوسُفَ عَنْ مَالِكٍ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَبِي مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَهُ يَقُولُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدْخُلُ عَلَى أُمِّ حَرَامٍ بِنْتِ مِلْحَانَ فَتُطْعَمُهُ وَكَانَتْ أُمُّ حَرَامٍ تَحْتَ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ فَدَخَلَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَطْعَمَهُ وَجَعَلَتْ تَقْلِيَ رَأْسَهُ فَنَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ اسْتَيقَظَ وَهُوَ يَضْحَكُ قَالَتْ فَقُلْتُ وَمَا يُضْحِكُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي عَرِضُوا عَلَيَّ عُزَّةً فِي سَيِّلِ اللَّهِ يَرْكَبُونَ ثَبَحَ هَذَا الْبَحْرِ مُلْوَّكًا عَلَى الْأَسِرَةِ أَوْ مِثْلَ الْمُلْوَكِ عَلَى الْأَسِرَةِ شَكَّ إِسْحَاقُ قَالَ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ فَدَعَا لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ وَضَعَ رَأْسَهُ ثُمَّ اسْتَيقَظَ وَهُوَ يَضْحَكُ فَقُلْتُ وَمَا يُضْحِكُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي عَرِضُوا عَلَيَّ عُزَّةً فِي سَيِّلِ اللَّهِ كَمَا قَالَ فِي الْأَوَّلِ قَالَتْ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ قَالَ أَنْتِ مِنَ الْأَوَّلِينَ فَرَكِبْتِ الْبَحْرَ فِي زَمَانِ مُعاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ فَصُرِعْتَ عَنْ ذَائِبِهَا حِينَ خَرَجْتِ مِنَ الْبَحْرِ فَهَلَكْتِ "

- وفي صحيح البخاري أيضاً من كتاب بدء الخلق باب صفة ابليس وجنوبيه حديث رقم

3286 - حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْرَنَا شَعِيبٌ، عَنْ أَبِي الرِّنَادِ، عَنِ الْأَعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " كُلُّ بَنِي آدَمَ يَطْعُنُ الشَّيْطَانَ فِي جَنْبِيهِ بِإِصْبَاعِهِ حِينَ يُولَدُ، عَيْرَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، ذَهَبَ يَطْعُنُ فَطَعَنَ فِي الْحِجَابِ " .

- في كتاب الوكالة من صحيح البخاري باب إذا وكل رجلا فترك الوكيل شيئا فأجازه الموكل 2311: "وقال عثمان بن الهيثم أبو عمرو حدثنا عوف عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: وَكَلَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحِفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ فَأَتَانِي آتٍ فَجَعَلَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ وَقُلْتُ وَاللَّهِ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ قَالَ فَحَلَّيْتُ عَنْهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هَرِيرَةَ مَا فَعَلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَّا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَيِّلَهُ قَالَ أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَعَرَفْتُ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّهُ سَيَعُودُ فَرَصَدْتُهُ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ دَعْنِي فَإِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ لَا أَعُودُ، فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَيِّلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هَرِيرَةَ مَا فَعَلْتُ يَا سِيرِيكَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَّا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَيِّلَهُ قَالَ أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَرَصَدْتُهُ الْثَالِثَةَ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَهَذَا آخِرُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ أَنَّكَ تَرْعُمُ لَا تَعُودُ ثُمَّ تَعُودُ قَالَ دَعْنِي أُعْلِنَكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللَّهُ بِهَا قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذَا أَوْيَتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرُأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ حَتَّى تَخْتَمِ الْآيَةُ فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَفْرَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ فَحَلَّيْتُ سَيِّلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا فَعَلْتُ يَا سِيرِيكَ الْبَارِحةَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ رَعَمَ أَنَّهُ يُعَلِّمُنِي كَلِمَاتٍ يَنْفَعُنِي اللَّهُ بِهَا فَحَلَّيْتُ سَيِّلَهُ قَالَ مَا هِيَ قُلْتُ لِي إِذَا أَوْيَتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرُأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوْلَاهَا حَتَّى تَخْتَمِ الْآيَةُ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ، وَقَالَ لِي لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَفْرَنَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءاً عَلَى الْحَيْرِ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ تَعْلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْذُ ثَلَاثَ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرِيرَةَ قَالَ لَا، قَالَ ذَاكَ شَيْطَانٌ"

## من عجيب إحالاته ! : النقل بنزول عن مصادر معاصرة

و من ذلك نقله عن كتاب "الأضواء" للنجمي لحكاية رؤيا أبي زيد ، و هي حكاية مشهورة في كتب التاريخ و التراث كتاريخ بغداد و تاريخ دمشق و تاريخ الإسلام للذهبي و غيرهم .

قال : ومن كيس هذه الخرافات ما أورده الشيخ محمد صادق أبي زيد المروزي النجم نقلًا عنه أنه قال : كنت نائماً بين الركن والمقام فرأيت النبي (ص) في المنام ، فقال لي : يا أبي زيد ، إلى متى تدرس كتاب الشافعي ولا تدرس كتابي ؟ فقلت : يا رسول الله (ص) وما كتابك ؟ ، قال : جامع محمد بن إسماعيل البخاري" ، أضواء على الصحيحين رقم الصفحة : ( 78 )  
راجع أيضًا مقدمة كتاب الفتح لابن حجر العسقلاني الفصل الأول.<sup>31</sup>

و من ذلك أيضا : نقله بنزول عن كتاب " جنایة البخاري " لزكريا أوزون . قال : " وهنا  
أنقل لكم ما اورده الكاتب زكريا اوزون في كتابه "جنایة البخاري" ص 20 نقالا من تاريخ  
الذهبي وكتاب العقد الفريد لابن عبد ربه حول رأي الخليفة عمر بن الخطاب في الصحابي  
ابي هريرة .."

و لماذا لم تطالع أنت هذه الكتب و هي منشورة بين يدي الباحثين في المكتبات ؟ لعلك تجد فيها نقولاً أخرى تخالف ما تعمد أوزون إبرازه ، أو تقف على كلام لأحد النقاد في الرواية ..

ثم كيف تشق بمحرريات وردت في كتب التواريХ و الأدب و المسامرات ، - و التي لم يدع  
 أصحابها ذكر المرويات الصحيحة ، بل قمثوا كل ما أمكنهم جمعه من روايات و أخبار -  
 ثم طرح و تعن في مرويات إلتزم أصحابها الصحة ؟

## عدم تفريقه بين نقل الحافظ للحكاية وبين روایته لها .

قال : حلقات مسلسل الأحلام المؤسسة لأسطورة البخاري نجدها أيضا في كتاب مقدمة فتح الباري و التي عنونها صاحب الكتاب الحافظ ابن حجر العسقلاني بـ ( هدي الساري ) حيث يروي هذا الأثر في الفصل الأول من المقدمة : " قال سمعت الفريزي يقول : سمعت محمد بن أبي حاتم البخاري الوراق يقول ..<sup>32</sup>

قوله : " يروي هذا الأثر " يفهم منه أن الحافظ رواه بسنده إلى قائله ، و هذا ما لم يصرح به الحافظ ، بل نقل هذه الحكاية عن الحافظ ابن عدي ، و شتان بين النقل و الرواية . قال رحمه الله : " وَقَالَ أَبُو أَحْمَدَ بْنَ عَدِيٍّ سَمِعْتُ الْحُسْنَ بْنَ الْحُسَيْنِ الْبَزَارَ يَقُولُ سَمِعْتُ إِبْرَاهِيمَ بْنَ مَعْقِلَ التَّسَفِيِّ يَقُولُ سَمِعْتُ الْبُخَارِيَّ يَقُولُ مَا أَدْخَلْتُ فِي كِتَابِي الْجَامِعِ إِلَّا مَا صَحَّ وَتَرَكْتُ مِن الصَّحِيحِ حَتَّى لَا يَطُولُ وَقَالَ الْفَرِيزِيُّ أَيْضًا سَمِعْتُ مُحَمَّدَ بْنَ أَبِي حَاتِمِ الْبُخَارِيِّ الْوَرَاقَ يَقُولُ رَأَيْتُ مُحَمَّدَ بْنَ إِسْمَاعِيلَ الْبُخَارِيَّ فِي الْمَنَامِ يَمْشِي خَلْفَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْشِي فَكُلَّمَا رَفَعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْمَهُ وَضَعَ الْبُخَارِيَّ قَدْمَهُ فِي ذَلِكَ الْمَوْضِعِ وَقَالَ الْحَافِظُ أَبُو أَحْمَدَ بْنَ عَدِيٍّ سَمِعْتُ الْفَرِيزِيُّ يَقُولُ سَمِعْتُ نَجَمَ بْنَ فُضَيْلَ وَكَانَ مِنْ أَهْلِ الْقَهْمَ يَقُولُ فَذَكَرَ نَحْوَهُذَا الْمَنَامَ أَنَّهُ رَأَهُ أَيْضًا " <sup>33</sup>

<sup>32</sup> ص 81  
المقدمة ص 7 <sup>33</sup>

بعض من جهالات أيالل في علم الحديث

## ابن كثير متأثر بمنهج ابن حجر

و من عجيب سقطاته ، أنه يرى أن ابن كثير متأثر بمنهج ابن حجر في الغلو في مدح البخاري و الشأن على صحيحه ، يقول : " وليس كتاب فتح الباري وحده من يمتلك بمثل هذا التقديس ، بل هناك كتب كثيرة سارت على نفس المنهج والنهج في تقدير هذا الرجل ، ورفع الصحيح المنسوب إليه إلى مستوى التقديس ، وسأختم لكم هذه الفقرة بنقل من البداية والنهاية لابن كثير يسير في ذات الاتجاه ويعزره..."<sup>34</sup> فأين ابن كثير من ابن حجر ؟ و من السابق و من اللاحق ؟

## إطلاقه ألقاباً جديدة على بعض الأعلام

وقد أتى في أخطاء علمية ، ما كان له أن يقع فيها لو لا إسلامه القياد ، لما في كتب من قلد دون أن تثبت أو تحرر . و من نتائج ذلك أمور منها : ذلك إطلاقه ألقاباً جديدة على بعض الأعلام خلافاً لما إشتهروا به لدى عموم الأمة . و مثال ذلك :

قوله عن الإمام النووي ( الفاضل النووي ) خلافاً لما اصطلاح عليه العلماء ، بل هو نقل حرفي لما في كتاب "أضواء على الصالحين"!<sup>35</sup>

و من ذلك أيضاً إطلاق لقب المطلي على الإمام الشافعي ، و يكفي الشافعي فخرًا أنه الشافعي . و قد نقل كلام الشافعي في فصل "كذبة الإجماع" ليوهم القارئ أن الشافعي يفضل الموطأ على صحيح البخاري .

قال : " و لنبدأ بمقولة "صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله" ، فالعديد من الشيوخ يوهوننا أن جميع الفقهاء والشيوخ المتقدمين والمؤخرين يعتقدون بهذه المقوله ، والحقيقة أن هذا مجانب للواقع ، حيث أن العديد من الشيوخ يرون أن الموطأ هو أصح كتاب بعد كتاب الله ويفضلونه بأشواط على صحيح البخاري ويقولون أنه لا يضاهيه شرفاً ولا منزلة ، وهذا عند جماعة

<sup>34</sup> ص 97-98

<sup>35</sup> انظر ص 147

من كبار محدثي هذه الأمة وفقهاه، حيث يرون أن موطأ الإمام مالك ، أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى فهو عند هؤلاء العلماء مقدم على صحيح الإمام البخاري فيما دونه.

يقول الإمام المطبي —رحمه الله— : " ما على ظهر الأرض كتاب بعد كتاب الله أصح من كتاب مالك " ، وفي لفظ : " ما على ظهر الأرض كتاب هو أقرب إلى القرآن من كتاب مالك " ، وفي لفظ : " ما بعد كتاب الله أكثر صواباً من موطأ مالك " وفي لفظ : " ما بعد كتاب الله أنسع من الموطأ " . (شرح الإمام الزرقاني على الموطأ) 1/8. و (تزين الممالك بمناقب الإمام مالك) للسيوطى . المطبوع مع المدونة الكبرى ص 43.<sup>36</sup>

### لماذا اتجأ أثيال إلى التدليس في إسم الشافعي ؟

الإمام الشافعي هو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي المطلي القرشي، ولد في عام 150 هجري، و تتعلمذ على الإمام مالك و حفظ الموطأ و هو صغير . وظل الشافعي يتتعلمذ على يد الإمام مالك بن أنس — رحمه الله — حتى وفاته.

ثم رحل الشافعي إلى العراق فأخذ العلم على يد محمد بن الحسن تلميذ أبي حنيفة وغيره، ثم ترك استقل بمذهبه المشهور . توفي رحمه الله سنة 204 بمصر .

و بالتدقيق في التواريخ يتبيّن أن الشافعي رحمه الله توفي سنة 204 هـ و ولد البخاري رحمه الله سنة 194 هـ ، اي حينما مات الشافعي كان عمر البخاري عشر سنين ..

ولكي يكثّر أثيال من النقول عن العلماء في دحض فكرة الإجماع على أفضلية الصحيح ، وجد نقاًلا عن الشافعي في بيان عظيم منزلة الموطأ و أنه من أصح الكتب بعد كتاب الله . و بما أنه يعلم أن مقالة الشافعي قيلت قبل تصنيف البخاري لصحيحه ، قام بتدليس إسم الشافعي ، كي لا ينفضح إدعاؤه و تسقط دعواه .

" وأما مقالة الشافعي فكانت قبل تأليف البخاري لكتابه فالإمام قد صدر منه هذا الحكم ونزل وفق الواقع في زمانه، ولا عُلم له بما سيأتي ، ولو تأخر به الزمان فأدرك البخاريَّ ووقف على كتابه لكان قال فيه القول المقبول المعتر.

على أن هناك جوابا عاما يذكره كثير من العلماء عندما يعرضون للموازنة بين الصحيحين والموطأ فإنهم يقولون إن الموطأ أصح صحححا باعتبار التقدم في الزمان والأسبقية في التأليف على ما فيه من أقوال الصحابة والتابعين وفقه ونظر الإمام مالك الذي لا ينبغي الإعراض عن ذكره، وأما الصحيحان فإنهما أصح وأولى بالتقديم لأنهما اختصا بصحح الحديث خاصة وليس فيهما من الفقه ما في الموطأ، فلذلك كان القول المعتبر المنصور أنهما يليا القرآن الكريم في الأصححة والقبول ويقدم منهما صحيح البخاري لأنه أصح صحححا وأعلى شرطا وأدق وأضبط ويليه بعد صحيح مسلم وهو وإن كان صحححا فالصحة درجات بعضها فوق بعض وهو يقع فيها ثانيا بعد صحيح البخاري.<sup>37</sup>

### أولاً : الأسناد خصيصة للمسلمين :

اختص الله هذه الأمة بأن وفقها لحفظ كتاب رحمة وصيانة حديث نبيها. ولقد سخر الله سبحانه وتعالى لهذه الأمة من حفظ سنة نبئها الأكرم من الخلط أو الدس فيه أو الكذب عليه، وبذلك تم حفظ الدين الإسلامي من التحريف والتبدل بحفظ مصدريه الرئيسيين القرآن والسنة. وقد اتبع علماء المسلمين منهجاً من أدق المناهج العلمية لتوثيق الأحاديث المروية وتحقيقها. وبذلك ظهر علم مصطلح الحديث الذي حوى خلاصة القواعد العلمية الواجب اتباعها لمعرفة أحوال السنن والمقنون.

ومعلوم أن السنن هو سلسلة الرواية الذين نقلوا الحديث واحداً عن الآخر حتى يبلغوا به إلى قائله. والبحث في السنن دعامة أساسية في علوم الحديث، وفي التوصل إلى هدفه الأساسي والغرض المطلوب منه، وهو تمييز الحديث المقبول من المردود. لذلك عني المحدثون بتحقيق الأسانيد والبحث فيها، لما أنه كثيراً ما يتوصل عن طريق السنن إلى نقد للمنتقى لا يمكن الوصول إليه إلا عن طريق البحث في السنن.

قال ابن المبارك : " الإسناد عندي من الدين ، لو لا إسناد لذهب الدين ولقال من شاء ما شاء " .

وكلام العلماء في وجوب التثبت من رواية السنن معروفة ومشهورة . و من هذه الأقوال ما نقله إلينا الإمام مسلم رحمه الله في مقدمة صحيحه قال : " حدثني محمد بن عبد الله بن قهزاد من أهل مرو قال سمعت عبдан بن عثمان يقول سمعت عبد الله بن المبارك يقول : الإسناد من الدين ولو لا إسناد لقال من شاء ما شاء " .

و قال محمد بن عبد الله حدثني العباس بن أبي رزمة قال سمعت عبد الله يقول : " بينما وبين القوم القوائم يعني الإسناد " .

و قال محمد سمعت أبا إسحق إبراهيم بن عيسى الطالقاني قال قلت لعبد الله بن المبارك : يا أبا عبد الرحمن الحديث الذي جاء : " إن من البر بعد البر أن تصلي لأبيك مع صلاتك وتصوم لهما مع صومك " قال : فقال عبد الله : يا أبا إسحق عمن هذا ؟ قال : قلت له : هذا من حديث شهاب بن خراش ، فقال : ثقة ، عمن قال ؟ قلت : عن الحاج بن دينار ، قال : ثقة عمن قال ؟ قلت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : يا أبا إسحق إن بين الحاج بن دينار وبين النبي صلى الله عليه وسلم مفاوز تقطع فيها أعناق المطي ولكن ليس في الصدقة اختلاف " .

وفي كتاب التعديل والتجريح للباجي<sup>1</sup> : عن محمد يعني بن سيرين أنه قال : "إن هذا الحديث دين فانظروا عن من تأخذونه" .... وكان بهز بن أسد يقول إذا ذكر له الإسناد الصحيح : "هذه شهادة العدول المرضيين بعضهم على بعض" و إذا ذكر له الإسناد و فيه شيء قال : "هذا فيه عهدة ويقول لو أن رجلاً ادعى على رجل عشرة دراهم لم يستطع أخذها إلا بشهادة العدول فدين الله أحق أن يؤخذ فيه بالعدل" .

وقال عبدة بن سليمان قيل لابن المبارك في هذه الأحاديث الموضوعة قال : "يعيش لها الجهابذة" .

وقال الأوزاعي سمعت يزيد بن أبي حبيب يقول : "إذا سمعت الحديث فأنشده كما تنشد الضالة فإن عرفت فخذه وإلا فدعه" .

وقال ابن عون : "لا يؤخذ هذا العلم إلا عن من شهد له بالطلب" .

وروى المغيرة عن إبراهيم قال : كانوا إذا أرادوا أن يأخذوا عن الرجل نظروا إلى صلاته وإلى هيئته وإلى سمعته .

وقال عبد الرحمن بن مهدي قال شعبة : "كنت أنظر إلى فم قاتدة فإذا قال حدثنا كتبنا عنه فوقفته عليه وإذا لم يقل حدثنا لم أكتب عنه" .

قال عبد الرحمن بن مهدي : "حصلتان لا يستقيم فيها حسن الظن : الحكم والحديث" يعني لا يستعمل حسن الظن في قبول الرواية عن من ليس بمرضي) .

وفي كتاب : المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد قال : (نقل عن إمامنا أشياء منها قال سمعت أحمد بن حنبل يقول : الإسناد من الدين)<sup>2</sup>)

وفى تدريب الراوى للسيوطى<sup>3</sup> : (الإسناد في أصله خصيصة فاضلة لهذه الأمة ليست لغيرها من الأمم ، قال ابن حزم : " نقل الثقة عن الثقة يبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم مع الإتصال خص الله به المسلمين دون سائر الملل وأما مع الإرسال والإعusal في يوجد في كثير من اليهود لكن لا يقربون فيه من موسى قربنا من محمد صلى الله عليه وسلم بل يقفون بجىث يكون بينهم وبين موسى أكثر من ثلاثة

---

<sup>1</sup> جزء 1 / 291

<sup>2</sup> 150/3

<sup>3</sup> 160-159/2

تفنيد شبهات أىلال حول علم الرجال

عصرًا وإنما يبلغون إلى شمعون ونحوه قال : وأما الأنصارى فليس عندهم من صفة هذا النقل إلا تحرير الطلاق فقط وأما النقل بالطريق المشتملة على كذاب أو مجھول العين فكثير في نقل اليهود والنصارى .... ولا يمكن النصارى أن يصلوا إلى أعلى من شمعون وبولص " . و قال أبو علي الجياني : " خص الله تعالى هذه الأمة بثلاثة أشياء لم يعطها من قبلها الإسناد والأنساب والإعراب " . ومن أدلة ذلك ما رواه الحاكم وغيره عن مطر الوراق في قوله تعالى : {أو أثارة من علم } ، قال : "إسناد الحديث " . و قال سفيان بن عيينة حدث الزهرى يوماً بحديث فقلت : هاته بلا إسناد فقال الزهرى : " أترقى السطح بلا سلم ! " . و قال الثورى : " الإسناد سلاح المؤمن وطلب العلو فيه سنة " . قال أحمد بن حنبل : طلب الإسناد العالى سنة عمن سلف لأن أصحاب عبد الله كانوا يرحلون من الكوفة إلى المدينة فيتعلمون من عمر ويسمعون منه " . و قال محمد بن أسلم الطوسي : " قرب الإسناد قرب أو قربة إلى الله ولهذا أستحب الرحلة " .

**ثانياً : التعريف بأحمد صبحي منصور :**

هو المدير السابق لرواق ابن خلدون والمستشار الإسلامي السابق لمركز ابن خلدون !!  
و هو مركز اقامته المخابرات الاميركية في القاهرة ، و قوله بالملائين ، ليكون احد المراكز العربية اسما ، والتي تدعوا الى المشروع الاميركي لاصلاح دين الشرق الاوسط - مشروع الشرق الاوسط الكبير - الذي يريد تخريب الاسلام بدعاوى اصلاح الاسلام واصلاح المسلمين، وذلك بالدعوة الى "عقيدة الكهنوت" التي يرفضها الاسلام . ويدعو الازهر الشريف الى مواجهة اعضاء هذا المركز بقوة لأن ما يفعلوه (وصمة عار ونكبة يجب أن يتداركها المجتمع والمسلمون) ويطالب بقوه (منع هذه المهاارات ) و (ضرورة ايقاف مركز ابن خلدون لدورها التخريبي في المجتمع المصري) وأنه ( يجب محاسنته). ويقول الأزهر " ان توصية المركز بتبنية التراث الديني ، لا سيما ما يتعلق بالحديث النبوي والسنة واعتماد النص القرآني مرجعية حاكمة ووحيدة هي دعوة صريحة لإغفال مصدر رئيسي في الاسلام وهو السنة النبوية " .

ومقال أحمد صبحي منصور هو نسخة طبق الاصل عن تعليقه على هجوم الازهر على مركز ابن خلدون الاميركي – الصهيوني .

و هذه بعض أفكاره :

- 1- القرآن مرجعية حاكمة وحيدة .
- 2- لا يعتبر السنة النبوية من مصادر التشريع في الإسلام. و يهاجم التراث والأحاديث والسنن .
- 3- يقول ان البخاري يحوي في داخله أفعى الاتهامات للنبي عليه السلام ، ولدين الاسلام العظيم وتشريعاته ، وكل ذلك كنا قد أوضحتناه في كتاب لنا بعنوان "القرآن وكفى مصدرًا للتشريع" أثبتنا في الفصل الأول أن القرآن وحده هو المصدر التشريعي للإسلام وفي الفصل الثاني عرضنا أحاديث البخاري التي تعطن في النبي وفي الاسلام وتشريعاته ، وقد أبى الناشر إلا أن يغير عنوان الكتاب فجعله "القرآن لماذا" وإنما أن يغير اسم المؤلف ، فجعل اسمه د. عبد الله الخليفة ، ومع ذلك فقد صودر الكتاب من المطباع سنة 1991.
- 4- ويقول : ان عصرنا ، عصر الانترنت الذين يضعون المداريس أمام حركة العقل والفكر ، ونذكر بأن مشروع اصلاح التعليم الديني في مصر ، الذي بدأه مركز ابن خلدون وكان له شرف وضع مناهجه الدينية وتزعم الأزهر الحملة ضده ، حتى أسقط سنة 1999 ، هذا المشروع هو الذي نبه العالم إلى خطورة الفكر المعصب وأصبح ذلك المشروع مطلبا عالميا وتم خوض عنه رغبة العالم في اصلاح الشرق الأوسط سياسيا ودينيا من الداخل ، وقام مركز ابن خلدون ببحث الاصلاح ، اصلاح المسلمين بالاسلام ومن الداخل وبعرض التراث على القرآن . وقبلها سنة 1982 في خاتمة كتابي "السيد البدوي بين الحقيقة والخرافة" تبأت بأن الصدام سيحدث بين الشباب المتدين والسلطة المصرية إذا لم يتم تنقية التراث من تلك الأحاديث الكاذبة. وأنا الآن في غربتي عن بلدي الحبيب مصر أخشى إننا إن لم نصلح أمرنا بأيدينا فسيأتي الدمار. "
- 5- انتشار الإسلام عن طريق القتال .
- 6- دفاعه المستميت عن فرقة المعتزلة ، ومدحه للجاحظ المعتزلي ، و السبب في ذلك أن المعتزلة تقول بالفكرة الحر ، و لذلك هو يدعو لاحياء الفكر المعتزلي .
- 7- الاسناد اوجد خصومة مستحكمة بين المسلمين والتعقل، و يناقض المنهج القرآني و العلمي . وأنه بسببه تم نسب تشريعات النبي تخالف القرآن مثل الرجم وحد الرده والحسبة .
- 8- الحديث المنسوب للنبي قائم على الشك
- 9- سنة النبي هي في تطبيق القرآن وفق ظروف عصره .

## 10- احاديث الترغيب والترهيب أفسدت اخلاق المسلمين .

### ثالثا : قصة العتاي .. أسطورة و خرافة !!

القصة من مصدرها تقول : حدث عثمان الوراق قال : رأيت العتاي الشاعر العباسي يأكل خبزاً على الطريق بباب الشام فقلت له : ويحك ، أما تستحي ؟ فقال لي : أرأيت لو كنا في دار فيها بقر ، كنت تستحي أن تأكل وهي ترك ؟ فقال : لا . قال : فإصبر حتى أعلمك أنهم بقر . فقام فوعظ وقص ودعا ، حتى كثر الزحام عليه ، ثم قال لهم : روينا لنا غير واحد ، أنه من بلغ لسانه أربعة أنفه لم يدخل النار .  
فما بقي واحد إلا وأخرج لسانه يومئ به نحو أربعة أنفه ويقدره حتى يبلغ أتم لا ، فلما تفرقوا ، قال لي العتاي: ألم أخبرك أنهم بقر ؟!!

فلنر كيف جاءت هذه القصة بنص هذا الكاتب ؟ قال : ثم صعد إلى الريوة ونادى في الناس "يا قوم هللموا أحدكم عن رسول الله(صلى الله عليه وسلم ) ، واقبل يحدthem يقول:روى فلان عن فلان عن فلان ان رسول الله.(صلى الله عليه وسلم) قال.وظل يخرج من حديث الى آخر وقد تعلقت به العقول والقلوب والعيون، وسيطر على المستمعين ، الى أن قال لهم ... وروى غير واحد(اي أكثر من واحد) أنه صلى الله عليه وسلم قال : اذا بلغ لسان احدكم اربعة انفه دخل الجنة))وسكت... فاذا بكل واحد من المستمعين يخرج لسانه يحاول ان يصل به الى أربعة انفه، واصبح منظفهم جميعا مضحكا، فالتفت العتاي الى صديقه ساخرا وقال:ألم اقل لك انهم بقر؟

نلاحظ أن الكاتب لم يلتزم المنهجية العلمية في نقل النصوص دون تحريف أو تلاعب .. بل قد أضاف اليه كلاما من مخيلته فيه سخرية ولز باطن للحديث ورواته ، و يصور المسلمين في صورة نمطية تحوي ألوان التخلف والجهل والغباء ..

فالكاتب لا المنهجية العلمية التزم ، و لا بنصوص القرآن الكريم اهتدى ، فتشتبه من الرواية قبل السخرية و الثلب في أعراض المسلمين .

### من هو الشاعر العتاي ؟

اسمه كلثوم بن عمرو بن أيوب العتاي التغلبي والعتاي نسبة إلى جده الأعلى مالك بن عتاب... من تغلب أبو عمرو ، الشاعر العباسي المشهور الأديب والكاتب البلوي، له براءة في الأسلوب ونظم الكلام.

كان أصله من قنسرين وقدم بغداد وأقام بها وصاحب البرامكة ثم طاهر ابن الحسين وكان منقطعاً إلى البرامكة ووصفوه للرشيد فقربه وأعلى منزلته ومدح الرشيد ثم أولاده الخلفاء من بعده وكان يتزهد ويلبس الصوف . واشتهر في رسائله بحسن الاعتذار . من تصانيفه: كتاب المنطق، كتاب الآداب، كتاب فنون الحكم، كتاب الألفاظ، كتاب الخيل، وغيرهم. توفي عام 202 هـ رحمه الله .

ذكر أن الخليفة العباسي المأمون قد جمع بين كلثوم بن عمرو العتايي وابن فروة النصراني وقال لهما :  
تكلما وأوجزا ، فقال العتايي لابن فروة : ما تقول في عيسى المسيح ؟

قال ابن فروة: أقول أنه من الله .

قال العتايي: صدقت ولكن ؛ (من) تقع على أربع جهات لا خامس لها :

1. من كالبعض من الكل على سبيل التجزيء.

2. أو كالوليد من الوالد على سبيل التناسل .

3. أو كالخل من الخمر على سبيل الاستحالة(التحول)

4. أو كالصنعة من الصانع على سبيل الخلق من الخالق . أم عندك شيء تذكره غير ذلك ؟

قال ابن فروة : لا بد أن تكون هذه الوجوه ، فما أنت تجربني إن تقلدت مقالةً منها ؟

قال العتايي: إن قلت على سبيل التجزيء كفرت ، وإن قلت على سبيل التناسل كفرت ، وإن قلت على سبيل الفعل كالصنعة من الصانع (المخلوق من الخالق) فقد أصبحت .

فقال ابن فروة : فما تركت لي قولاً أقوله .. وانقطع <sup>4</sup>.

ويقول العتايي في شعره :

حتى متى أنا في حلٍ وترحالٍ وطول شُغْلٍ بإدبارٍ وإقبالٍ

وناح الدار ما انفك مغترباً عن الأحبة ما يدرؤن ما حلي

---

<sup>4</sup>"انظر عيون المناضرات ص 248، وانظر الحوار الإسلامي المسيحي .ksam داود العجل .ص 175-

".176

بمشرق الأرض طوراً ثم مغربها لا يخطر الموت من حرص على بالي

ولو قنعتُ أتاني الرزق في دعٍةٍ إن القنوع الغنى لا كثرة المال

من اقوال العتاي - رحمه الله - : " من قرض شعراً أو وضع كتاباً فقد استهدف للخصوم ، واستشرف للألسن ، إلا من نظر فيه بعين العدل وحكم فيه بغير الهوى "

هذا هو العتاي الذي ينسب له الكاتب هذه القصة !

#### رابعاً : من أين أخذ الكاتب خرافته ؟

القصة أوردها الأصفهاني في كتاب الأغاني مؤداتها أن "العتاي" نهر صاحبه عثمان الوراق عندما أكل الخنزير في الطريق وأئبه "ويحك أما تستحي أرأيت لو كنا في دار فيه بقر كرت تستحي وتحتشم أن تأكل وهي ترك ، فقال له : لا .. عندئذ قام العتاي ووضع وقص حتى كثر الزحام عليه فقال لهم : روينا عن غير واحد انه من بلغ لسانه أربنة انفه لم يدخل النار فما بقي أحد إلا وخرج لسانه يومئ به نحو أربنة انفه ويقدر حتى يبلغها أم لا ، فلما تفرقوا قال العتاي ألم أخبرك بأنكم بقر .

فالكاتب العقلاي الذي يطعن في علماء الحديثو يسمهم بالتقليد و اجترار كلام شيوخهم دون رواية أو دراية ، يقع في ما استهجن فيتبني قصة دون ثبت أو دراسة .. ومن أراد الرد على المحدثين وجوب عليه أن يستدل من مصادرهم الحديث المعتمدة لا تبني قصة مكذوبة من كتب الأدب و السمر !!

وكتاب الاغاني حذر منه جل علماء المسلمين ولا يعتمدون على ما فيه ، بسبب ما ينتحل فيه من اخبار ورويات ، وبدون ذكر سند صحيح لها ولذلك وطبعي ان يهاجم الكاتب ، الاسناد ، لان الاسناد يمنعه من نسب الاقوال والاخبار بدون ذكر دليلها وسندتها .

اما كاتب هذا المقال فيعلق على هذه القصة بعد ان نقلها ، فيقول :

ما الذى جعل عقول أولئك الناس تعجب حتى تتذمّل المستهم وهم سكارى غائبون عن الوعى؟ انه التصديق، التصديق والإيمان بأن ما يقوله العتاي قد قاله النبي(صلى الله عليه وسلم) فعلاً. وما الذى

جعلهم يؤمنون ويصدقون بأن النبي (صلى الله عليه وسلم) قد قال ذلك الكلام... انه الاسناد اى اسناد او نسب ذلك الكلام للنبي(صلى الله عليه وسلم) عبر العنعة ، اى قال حدثني فلان عن فلان عن فلان...الخ.. ان النبي (صلى الله عليه وسلم) قال . وهذا معنى الاسناد ، وهذه هي خطورته على العقل .

نقول : صدقت الاسناد خطر على العقل العلماني المصادم للوحين .. الرافض للسنة و مروياتها . و لانه المانع من التلاعيب في الالفاظ والنصوص ، بقصد تحويتها وقلب او الغاء مفاهيمها ، فانه اذا زال هذا المانع ، او اهتز الایمان بضرورة وجوده للتحقق من الاخبار والروايات ، صار الباب ، بل صار الحصن الاسلامي ، مفتوحا لكل من يريد ، ليقول ما يريد بما تهوا الانفس المريضة والمنقادة الى التغريب الفكري والسياسي والفقهي والتشريعي والاقتصادي والاجتماعي ...

#### خامساً : إدعاء أیالل أن الحديث المنسوب للنبي قائم على الشك .

قال أیالل : ( إن نسبة حديث للرسول صلى الله عليه و سلم قائمة بالأساس على الشك الكبير ، لذلك فور أن يقول لك قائل حديثا للرسول فإنك ستسأله مباشرة عن إسناد الحديث " العنعة " و من هنا تم اختراع الإسناد المتشكل من مجموعة من الرواية يسمونهم رجال الحديث ...)<sup>5</sup>

و هذا الكلام مأخوذ من مقال أستاذه أحمد منصور الذي قال تحت تبويب : " الإسناد قضية علمية : .. هذا هو الفرق بين القرآن وأحاديث التراث . فالقرآن قائم على اساس الایمان ،اما الحديث المنسوب للنبي فهو قائم على الشك . ولعلاج هذا الشك اخترعوا الإسناد لإثبات أن النبي قال ذلك الحديث ، اذا كان الإسناد صحيحًا ، أو اذا كان الإسناد ضعيفاً ."

و الذي قام به أحمد منصور منهج علماني معروف للتشكيك بالحديث النبوى الشريف ، بحيث يبدأ العلماني الطعن بالتشكيك في الأحاديث وصحتها وصحة طريق وصولها اليها ، ويقارن بينها وبين القرآن ، لزيادة التشكيك بها ، و ليهز ثقة القارئ البسيط بثبوت السنة و متانة حفظها ، ليخلص في الأخير إلى عدم حجيتها أو التحاكم إليها ، وبالتالي العمل على هدم هذا الصرح العلمي والتشريعي الكبير والواسع ، وكأنه لا يعلم ان التواتر شرط للعلم اليقيني ، وان خبر الاحد شرط للعلم ، ومتى ثبتت صحة السندي ، كان العمل بما جاء في المتن واجباً متى سلم من الشذوذ و العلة ، يأثم تاركه فعلاً ، ولا تنفع معه هذه التبريرات اللا شرعية والا عقلية .

<sup>5</sup> ص 49

أما قوله بأنهم إخْتَلَقُوا السِّنَد لترويج الأَحَادِيث ، فهذا من فتوحات أسطورته و خرافته تفكيره .. وقد جهل هذا الامعة ، ان هناك علماً ومنهجاً كاماً شاملاً يتعلق بالسنة النبوية و تاريخ تدوينها ، ألفت فيه الكتب و الدواوين ، بين فيه العلماء كيف نقل المسلمون حديث نبيهم الكريم جيلاً بعد جيل ابتداءاً من عصر الصحابة الكرام العدول المعدلين بشهادة ربهم الى عصر التدوين مروراً بعصر الكتابة و الحفظ . كما درسوا ظاهرة الكذب في الحديث و كشفوا عن الرؤاة المتهمن بالكذب و فرزوا مروياتهم و نخلوها تخلياً ، و بينوا سبب وجوب الرواية بالسند و لماذا لم يقبلوا الحديث الذي لا خطام له .. فكان على الكاتب الأسطورة أن يراجع و يدرس تاريخ السنة النبوية قبل أن يلج هذا المعترك الذي ليس من فرسانه

### سادساً : إختلاف العلماء في الجرح و التعديل

-1- نقل أيام الكلام أستاذه و ما جاء فيه : اختلف علماء الجرح والتعديل في مدح راو او تبريحه، وفي ثبات حديث ما او نفيه ، فالإمام مسلم في صحيحه لم يكتف بما قاله البخاري أستاذه و لم يأخذ بكل أحاديثه ولم يترك ما تركه البخاري من احاديث ، فجاء صحيح مسلم مختلفاً عن صحيح البخاري ، ثم جاء الحكم فأستدرك على البخاري ومسلم ... اذ هي امور ظنية بحثية انسانية وليس امور العقيدة والدين ".

قال ابن القيم راداً هذه الفريدة : " وربما يظن الغالط الذي ليس له ذوق القوم ونقدتهم أن هذا تناقض منهم فإنهم يحتاجون بالرجل ويوثقونه في موضع ثم يضعفونه بعينه ولا يحتاجون به في موضع آخر ويقولون إن كان ثقة وجب قبول روایته جملة وإن لم يكن ثقة وجب ترك الاحتجاج به جملة ، و هذه طريقة فاسدة مجمع بين أهل الحديث فإنهم يحتاجون من حديث الرجل بما يقاري العلم وهي طريقة فاسدة مجمع بين أهل الحديث على فسادها فإنهم يحتاجون من حديث الرجل بما تابعه غيره عليه وقامت شهوده من طرق ومتون أخرى ويتركون حديثه بعينه إذا روى ما يخالف الناس أو انفرد عنهم بما لا يتبعونه عليه إذ الغلط في موضع لا يوجب الغلط في كل موضع والإصابة في بعض الحديث او في غالبه لا توجب العصمة من الخطأ في بعضه ولا سيما إذا علم من مثل هذا أغلاط عديدة ثم روى ما يخالف الناس ولا يتبعونه عليه فإنه يغلب على الظن أو يجزم بغلطه " <sup>6</sup>.

-2- و قال أيضاً : " ان علم الرجال انصب على دراسة رجال الحديث دون الشطر في المتن - و هو الأهم – فبدأوا يجرحون على هواهم ، متاثرين بالعصبية المذهبية و الشائعات "

و هذه الفرية استلها من مقال صاحبه أحمد منصور كذلك ، و هي فرية قديمة حديثة ، أبطلها المحققون من فرسان المحدثين . و بما أن الكاتب يجادل في علمية الحديث وجود "القاعدة" فيه ، فإنه يحاول جاهداً إثبات عدم وجود قاعدة ثابتة يرتكز عليها علماء الجرح والتعديل في توثيق الرجال أو جرهم .. و من أجل ذلك اتكأ على ما قاله قبله أحمد منصور و خلص إلى أن التجريح والتعديل "تحتفل فيه الآراء وتتحكم فيه الأهواء".

و بما أنه أساء فهما فأساء قاله فإننا مضطرين إلى إعادة القول في مسائل واضحة و بدبيهية لدى صغار طلبة الحديث النبوى الشريف ، تبين أن الجھول المتعلّم ما كحلت عيناه بقراءتها .

أولاً : لا يوجد رواة في تاريخ نقلة الحديث وقع الاختلاف فيهم بين معدل يقول فيه كذاب، وآخر يقول فيه ثقة على الحقيقة، وقصيرى ما أنت واجد في هذا الباب، أن يكون الرجل عدلاً ثقة مائة في المائة عند عالم، ف يأتي عالم آخر فيقف له على أوهام فئنزل منزلته من الوثاقة إلى الضعف الذي لا يكون شديداً بحيث يخرج الرجل عن دائرة الثقة بكل معانيها من الصدق والضبط.. ولهذا قال الذهبي وهو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال: "لم يجتمع اثنان من علماء هذا الشأن قط على توثيق ضعيف ولا على تضييف ثقة".<sup>7</sup>

ثانياً: أهل الحديث قدّعوا قواعدهم انطلاقاً من تصرفات أئمّة هذا الشأن المستنبطة من القرآن الكريم في بيان منهج التثبت في النقل ، والاستئثار في الرواية ، وقالوا إن مدار الرواية على الصدق ، فحيثما وجد قبل الراوي ولو كان صاحب هوى بمعنى نحلة خاصة ، ولذلك قبل الأغلب الأعم من علماء هذا الشأن الخوارج قالوا لأنهم لا يستجيزون الكذب في الرواية فعدوهم من أصدق الملل لساناً ورواية وحديثاً، فمناط قبول أو رفض الراوي ليس على الأهواء كما ادعى الكاتب بل المناطُ والمتعلقُ الصدقُ ، وهو السبب في التعديل والتراكية ، كما أنه السبب في التصحّح والقبول ، وهذه معانٍ دقيقة ومسالك وعرة لا يترقى بهم الكاتب إلى العلم بها وإن حصل فيها أعلى الشهادات ووصل فيها إلى أرقى الغايات ، إذ من سلب فقد سلب... نقصد من سلب نعمة الغوص في هذا العلم الشريف فلقد سلب خيراً كثيراً ، ومن قرأ هذا العلم هوايًّا أو تعاطياً من غير شيخ موجّه ، أو معلم هادٍ ، أو قرأه عرضاً باحثاً عن التغرات ، كاشفاً كما قد يخيل إليه عن المعایب لم يرزق فهمه وصارت حاسنه مثالب ، وإيجابياته قوادح ...

<sup>7</sup> انظر الرفع والتكميل في الجرح والتعديل للكتنوي الهندى ص 291

ثالثا : ثبتت أهل هذا الشأن في الرجل المختلف فيه فقالوا وهو القول المنصور لا نقبل الجرح فيه إلا أن يكون مفسراً بمعنى أن يوضح الجارح لم تركه وأسقط روايته ، ففينظر في التفسير أللّه تعلق بالرواية أم لا؟ فإن كان لا تعلق له بالنقل قبل قول من عدّله وقدّم على قول من جرّه، لأن مدار هذا الشأن كما مرّ قريبا على صدق الرواية، فإذا تحقق ذلك لا يلتفت إلى أمر قادح في الرواية غيره ..

رابعا : ليس يوجد رواة كثيرون في تاريخ نقلة الحديث النبوي اختلف فيهم، فهم معروفون معلومون، قد أحصاهم علماء هذا الفن وخلصوا فيهم إلى نتائج فاتت الكاتب المسكين، وانتهى البحث الحديسي من هذه المسألة من زمان وصارت لنا كتب معتمدة لا يحبها الكاتب - وهي التي يحاربها- لا يوجد فيها إلا الحديث الصحيح والرجل الثقة العدل الذي يروي الصحيح ...<sup>8</sup>

خامسا : لقد نص علماء الحديث على صفات معينة متى توفرت تلك الصفات في شخص معين قبلت روايته واحتاج بحديثه.

قال ابن الصلاح - رحمه الله: "وأجمع جماهير أئمة الحديث والفقه على أنه يستلزم فيمن يحتاج بروايته أن يكون عدلاً ضابطاً لما يرويه. وتفصيله أن يكون مسلماً بالغاً عاقلاً، سالماً من أسباب الفسق وخوارم المروءة، متيقظاً غير مغفل، حافظاً إن حدث من حفظه، ضابطاً لكتابه إن حدث من كتابه. وإن كان يحدث بمعنى اشترط فيه مع ذلك أن يكون عالماً بما يحيل المعاني".

فهذا هو الثقة الذي تقبل روايته وهو الذي جمع بين شرطي العدالة والضبط.

و يوثق الراوي إذا ثبتت عدالته بالاستفاضة، أو باشتهراره بين أهل العلم بالثناء والخير، أو بتعديل عالم أو أكثر، وثبت ضبطه بموافقة روايته للثقات المتقين في الغالب.

ويقبل تعديل الراوي ولو لم يذكر سببه وذلك لكثره أسباب التعديل ومشقة ذكرها.

وأما جرحه فلا يقبل إلا إذا بين سببه؛ لأن الجرح يحصل بأمر واحد، ولا مشقة في ذكره، إضافة إلى اختلاف الناس في أساليبه.

سادسا : إذا تعارض جرح وتعديل في راو معين قدم الجرح إذا كان مفسراً ولو زاد عدد المعدلين، وعلى ذلك جمهور العلماء؛ لأن مع الجارح زيادة علم خفيت عن المعدل، فالمعدل يخبر عن ظاهر حال الراوي،

<sup>8</sup> المعركة تحت راية البخاري

والمحروم يخبر عن أمر باطن، وهذا شرط مهم؛ فإنهم لم يقبلوا الجرح إذا تعارض مع التعديل إلا إذا كان مفسراً، وهذا ما استقر عليه الاصطلاح.

يقول الدكتور نور الدين عتر: "لكن هذه القاعدة ليست على إطلاقها في تقديم الجرح، فقد وجدناهم يقدمون التعديل على الجرح في مواطن كثيرة، ويمكننا أن نقول: إن القاعدة مقيدة بالشروط الآتية:

1. أن يكون الجرح مفسراً، مستوفياً لسائر الشروط.

2. ألا يكون الجارح متعصباً على المحروم أو متعنتاً في جرحة

3. أن يبين المعدل أن الجرح مدفوع عن الراوي، ويثبت ذلك بالدليل الصحيح.

وهذا يدل على أن اختلاف ملحوظ النقاد يؤدي إلى اختلافهم في الجرح والتعديل، لذلك قال الذهبي وهو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال: "لم يجتمع اثنان من علماء هذا الشأن قط على توثيق ضعيف ولا على تضليل ثقة". وهذا، لأن الثقة إذا ضعفت يكون ذلك بالنظر لسبب غير قادر، والضعف إذا وثق يكون توثيقه من الأخذ بمجرد الظاهر.

وقال الحافظ ابن حجر: "والجرح مقدم على التعديل، وأطلق ذلك جماعة ولكن محله إن صدر مينا من عارف بأسبابه؛ لأنه إن كان غير مفسر لم يقدم فيما ثبت عدالته، وإن صدر من غير عارف بأسباب لم يعتبر به أيضاً، فإن خلا المحروم عن تعديل قبل الجرح فيه مجملًا غير مبين السبب إذا صدر من عارف على المختار؛ لأنه إذا لم يكن فيه تعديل فهو في حيز المجهول، وإعمال قول المحروم أولى من إهماله".

سابعاً : يجب أن يراعى عند الاختلاف حال المعدل والجرح؛ لأن ذلك من القرائن التي يرجح بها عند الاختلاف في التوثيق والتضليل.

قال الإمام الذهبي مبيناً أقسام المتكلمين في الرجال من حيث التعتن والتتوسط والاعتدال في الجرح والتعديل:

1. قسم منهم متعنت في الجرح، متثبت في التعديل، يغمز الراوي بالغلطتين والثلاث، ويلين بذلك حديثه، وهذا إذا وثق شخصاً فعض على قوله بنواحذك، وتمسك بتوثيقه، وإذا ضعف رجلاً فانتظر هل وافقه غيره على تضليله، فإن وافقه، ولم يوثق ذاك أحد من الحذاق، فهو ضعيف، وإن وثقه أحد فهذا الذي قالوا فيه: لا يقبل تحريره إلا مفسراً، يعني لا يكفي أن يقول فيه ابن معين مثلاً: هو ضعيف، ولم

يوضح سبب ضعفه، وغيره قد وثقه، فمثل هذا يتوقف في تصحیح حديثه، وهو إلى الحسن أقرب. وابن معین وأبو حاتم والجوزجاني متعنتون.

2. وقسم في مقابلة هؤلاء، كأبي عيسى الترمذی، وأبی عبد الله الحاکم، وأبی بکر البیهقی: متسللون.

3. وقسم كالبخاری، وأحمد بن حنبل، وأبی زرعة، وابن عدی: معتدلون منصفون.

وبعد فعلماء الحديث لم ينطلقوا في توثيقهم وتجريحهم، وتصحیحهم وتضعیفهم من خواص وخطب، وإنما انطلقوا من قواعد متينة وأرض صلبة، في أحكامهم؛ ولذلك بزرت هذه الأحكام إلى الوجود في منتهى الدقة، متفقة فيما بينها، متحدة لا شذوذ فيها، منسجمة لا تباين يعترضها، ويعجز كل داعي أن ينقد ما أصلوه بنقد علمي لا مطعن فيه، وبحكم لا قادح فيه.

سابعا : قوله : " لنفترض مثلاً أن مسلماً روى في صحيحه ..."

كلام حشو مليء بالغالطات والأراجيف وكل من درس علم الحديث يقف على سخافة هذا الكلام المقادم للحقائق العلمية المثبتة في مصنفات أهل هذا الشأن .

ثم إن كلامه هذا منقول من مقال أستاذنا احمد منصور مع وضع لإسم الإمام مسلم بدل الإمام البخاري ! و مجمل شبهته : أن مسلما لم يلتقي بالرواية الآخرين الذي حدث عنهم شيخه وشيخ شيخه وهكذا .. و بالتالي تساؤل الجھول كيف أمكن مسلما تصدیقهم و إثبات صدق روایتهم وأنهم رووا هذا الحديث ، مع أنه لم يلتقي بهم ولم يخبر أحواهم بنفسه ؟ ليخلص في الأخير أن علم الرجال " خرافات و أكذوبة ، لا علاقة لها بالمنطق و العقل و بالمنهج العلمي الرااجع !

و هذه جسارة من هذا الجھول أن يسم هذا العلم بالخرافات والأكذوبة .. الخ ، و فيه طعن بأسياد الصنعة و نبغاء الأمة من المحدثين أمثال الإمام مالك و الشافعی و أحمد و البخاري و مسلم و شعبة و ابن ابی حاتم و الدارقطنی و الذھبی و ابن حجر و النوبی و غيرهم من فضلاء و علماء الأمة قدیما و حدیثا أنهم خرافيون يصدقون الخرافات و يروجون الأكاذيب .. لا منهج عندهم صائب يتبعونه و لا منطق او عقل يحکمون اليه ..

و نكرر لوقرأ الجھول "الذي ترب قبل أن يتحصرم" كتابا في علم الحديث لما فاه بهذا البهتان العظيم.

ثامنا : قوله : علم الرجال أكذوبة تاريخية تم التهويل بشأنها من أجل نسبة أحاديث للرسول هو بريء من أغلبها .

و هذا الكلام قاله عmad حسن في مقاله " خرافة علم الرجال " حيث صرخ قائلاً : .. وفي حقيقة الامر فإن ما يسمى بعلم الرجال والجرح والتعديل هو اكبر اكذوبة في تاريخ الاديان في العالم .

فما كان من أىلال إلا أن سرقها كأنها من بنات أفكاره . و لست أجد قولاً أشد دلالة على ضحالة عقل الكاتب و سيطرة الفكر الأسطوري و الخرافي عليه من هذا الذي خطته أنا مليه .. سبحان ربى هذا بختان عظيم .. كيف أمكنه أن يصف أحد مفاخر علماء المسلمين و أحسن ما أبدعه العقل الإسلامي بالاكذوبة ؟ و قد اعترف كبار المؤرخين غير المسلمين مثل أسد رستم في كتابه " مصطلح التاريخ " ، و غيره بعلمية و ابداع المسلمين لهذا الفن العزيز . و أنه دليل قوي على عقل توثيقي راق عند المسلمين .

تاسعا : قوله : علم الرجال يعني ببساطة أن المحدثين يستدلون على الحقيقة بالرجال و يهتمون بن قال أكثر مما قال .

وهي عبارة بالنص أخذها بلا عزو عن صاحب كتاب " جنایة البخاري " ص:19 . و الذي سرق منه كذلك قوله : أن " علم الحديث سبب في تخلف الأمة وتعلقها بالخرافات . ص:26 من كتاب الجنایة .

و قد تبين مما أوردنا سابقاً تهافت طرحة و هزالة استدلالاته .

عاشرًا : القول بعدم علمية ( علم الجرح و التعديل )

إنما يصدر هذا الكلام عن الجهل ، الذين لا إطلاع لهم على منهج المحدثين في توثيق الراوي أو تحريره ، و أن أقوالهم صادرة عن البحث و الإجتهاد لا التقليد .

و على أىلال أن يجيب على أسئلة جوهرية إن كان إعتراضه سليماً و مبنياً على استقراء علمي لجهود المحدثين . ما هو الأسلوب العلمي الذي يرضاه ؟ و ما هي الوسيلة العلمية التي نعلم بها هل قال النبي لى الله عليه وسلم ذلك فعلاً أم لا ؟ . و مادا كان على المحدثين أن يفعلوه ، و لم يفعلوه ، و لو فعلوه لقال أنهم استخدموها منهجاً علمياً ؟

وهل من العلمية أن يحاكم الحديث إلى عقوله وذوقه ، فما استحسن عقله فهو الصحيح و ما استنكره فهو الموضوع المخالق ؟ و بالتالي تختلف عقول الناس وأذواقهم ، مما يترب عليه اختلاف أحكامهم و تأثيرها بالثقافة والزمن والمكان .

قال الإمام الباجي في بيان أصول الجرح والتعديل و منهج العلمي الذي اتبعه المحدثون فيه : " سأقدم بين يدي ذلك أبواباً ومقدمات تعلم بها منهج معرفة الجرح والتعديل فقد رأيت كثيراً من لا علم له بهذا الباب يعتقد أن هذا من جهة التقليد وأنه لا يدرك بالنظر والاجتهاد وأذكر بعد ذلك شيئاً مما يتوصل به إلى معرفة الصحيح من السقيم إذ هو المقصود بعلم الجرح والتعديل .. حوال المحدثين في الجرح والتعديل مما يدرك بالاجتهاد ويعلم بضرب من النظر ووجه ذلك أن الإنسان إذا جالس الرجل وتكررت محادثته له وإخباره إياه بمثل ما يخبر الناس عن المعاني التي يخبر عنها تتحقق صدقه وحكم بتصديقه فإن اتفق له أن يخبر في يوم من الأيام أو وقت من الأوقات بخلاف ما يخبر الناس عن ذلك المعنى أو بخلاف ما علم منه المخبر أعتقد فيه الوهم والغلط ولم يخرجه ذلك عنده عن رتبة الصدق الذي ثبت من حاله وعهد من خبره وإذا أكثرت مجالسة آخر وكثرت محادنته لك فلا يكاد أن يخبرك بشيء إلا ويخبرك أهل الثقة والعدالة عن ذلك المعنى بخلاف ما أخبرك به غالب على ظنك كثرة غلطه وقلة استشهاده واضطراب أقواله وقلة صدقه ثم بعد ذلك قد يتبيّن لك من حاله العمد أو الغلط وبحسب ذلك تحكم في أمره فمن كان في أحد هذين الطرفين لا يختلف في جرمه أو تعديله ومن كان بين الأمرين مثل أن يوجد منه الخطأ والإصابة وقع الترجح فيه وعلى حسب قلة أحد الأمرين منه وكثرته يكون الحكم فيه فكذلك المحدث إذا حدثك عن الزهري مثل زمعة بن صالح بن الأخضر أو محمد بن إسحاق وحدثك عنه بذلك الحديث مالك وعيّد الله بن عمر ومعمر وسفيان بن عيينة ومن أشبههم من الأئمة الحفاظ المتقنيين الذين علم حفظهم حديث الزهري وإتقانهم له واتفقوا على خلاف ما حدث أو خالفه أحد هؤلاء الأئمة وكثير ذلك فإنه يحكم بضعفهواضطراب حديثه وكثرة خطئه فإن انضاف إلى ذلك أن ينفرد بالأحاديث المناكير عن مثل الزهري وكثير ذلك منه جرح إلى أن يقال فيه منكر الحديث متروك الحديث وربما كثیر ذلك منه حتى يتبين تعمده فينسب إلى الكذب وإذا رأيته لا يخالف هؤلاء الأئمة المتقنيين الحفاظ ولا يخرج عن حديثهم حكم بصدقه وصحة حديثه فهذا الطرفان لا يختلف في من وجد أحدهما منه ومن وجد منه الموافقة والمخالفه وقع الترجيح فيه على كثرة أحد الأمرين منه وقلته وعلى قدر ما يحتمله حاله في علمه ودينه وفضله ولذلك يختلف أهل الجرح والتعديل في الرجل فيوثقه يحيى بن سعيد القطان ويضعفه عبد الرحمن بن مهدي ويوثقه شعبة ويجرحه مالك وكذلك سائر من يتكلّم في الجرح والتعديل من هو من أهل العلم

بذلك يقع اختلافهم في ذلك على هذا الوجه وقد روی أبو حاتم بن حبان البستي قال سمعت محمد بن إبراهيم بن أبي شيخ الملطي قال جاء يحيى بن معين إلى عفان يسمع منه حديث حماد بن سلمة فقال سمعته من غيري فقال نعم سمعته من سبعة عشر رجلا فأبى أن يحده به فقال إنما هو درهم وانحدر إلى البصرة وأسمعه من التبودكي فقال له التبودكي سمعته من غيري فقال نعم سمعته من سبعة عشر رجلا فقال ما تريد بذلك قال أريد أن أميز خطأ حماد بن سلمة من خطأ من روی عنه فإذا اتفق لي الجميع على خطأ عرفت أنه من حماد بن سلمة وإذا انفرد به بعض الرواة عنه عرفت أنه منه .

#### الحادي عشر : شهادات لكتاب المفكرين لعلمية و تميز علم الرجال :

ليوبولد فاييس : قال: "إننا نتخطى نطاق هذا الكتاب إذا نحن أسهبنا في الكلام على وجه التفصيل في الأسلوب الدقيق الذي كان المحدثون الأوائل يستعملونه للتثبت من صحة كل حديث، وبكفي من أجل ما نحن هنا بصدده أن نقول: إنه نشأ من ذلك علم تام الفروع، غايتها الوحيدة البحث في معاني أحاديث الرسول، وشكلها، وطريقة روایتها. ولقد استطاع هذا العلم في الناحية التاريخية أن يوجد سلسلة متماسكة لترجم مفصلة لجميع الأشخاص الذين ذكروا عن أنهم رواة أو محدثون، إن ترجم هؤلاء الرجال والنساء قد خضعت لبحث دقيق من كل ناحية، ولم يعد منهم في الثقات إلا أولئك الذين كانت حياتهم وطريقة روایتهم للحديث تتفق تماما مع القواعد التي وضعها المحدثون، تلك القواعد التي تعتبر على أشد ما يمكن أن يكون من الدقة. فإذا اعترض أحد اليوم من أجل ذلك على صحة حديث بعينه أو على الحديث جملة، فإن عليه هو وحده أن يثبت ذلك ."

دافيد صموئيل مرجليوث: القس المستشرق الإنجليزي وهو أحد أعضاء المجتمع العلمي العربي بدمشق : فرغم عدائ الشهير للإسلام إلا أنه لم يتمالك نفسه إذ يقول في (المقالات العلمية ص 234 - 253) : نقاً عن تقدمة العلامة اليماني المعلماني في المعرفة لكتاب الجرح والتعديل) : "ليفترخ المسلمون ما شاؤوا بعلم حدثهم " .

وأما في كتابه (التطورات الأولى للإسلام : المحاضرة الثالثة ص 98) فيعترف برجوع سند الأحاديث لما قبل القرن الأول الهجري !! مخالفًا بذلك أكاذيب أتباع المستشرقين الحاقدين للطعن في علم الحديث والتي لا زال ينقلها جهله منكري السنة عنهم إلى اليوم ، فيقول :

" حتى وإن لم نصدق أن جل السنة التي يعتمد عليها الفقهاء في استدلالاتكم صحيحة ، فإنه من الصعب أن نجعلها إختراعاً يعود إلى زمن لاحق للقرن الأول " .

العالم الألماني أشبره نكر ، يقول كما نقله عنه الشيخ (مصطففي صيري) في كتاب (موقف العقل والعلم والعالم 4/59) : " إن الدنيا : لم تر ولن ترى أمةً مثل المسلمين !! فقد دُرس بفضل علم الرجال الذي أوجدوه حياة نصف مليون رجل " .

الكاتب (روبيسون) ففي كتابه (الإسناد في التراث الإسلامي ص 26) فيقول : " أن بعض المستشرقين فطنوا إلى أن ما يُروى عن كبار الصحابة من الحديث : هو أقل بكثير مما يروى عن صحارفهم ، وقد رأى أن ذلك يحمل على الاعتقاد بصحة ما نقله المحدثون أكثر مما نتصور – أي مما يتصوره المستشرقون – إذ لو اختلف المحدثون الأسانيد : لكان بإمكانهم جعلها تعود إلى كبار الصحابة " .

و قد كتب الأستاذ الألماني (هارولد موتزكي) عن طريقة التي أثبتت من خلالها أنه : " بالإمكان إثبات أن مصنف عبد الرزاق : يرجع إلى الوقت الذي يزعمه المسلمون. ومن خلال بحثه : أصبح من الصعب على المستشرقين في هذا الوقت زعم أن المسلمين زيفوا الإسناد في بداية منتصف القرن الثاني وكما كانوا يزعمون ذلك من خلال دراسات قديمة قام بها مستشرقون من أمثال شاخت Schacht و جولدزهير Goldziher " . وتعتمد طريقة (هارولد موتزكي Harlod Motzki) على : " نقد الإسناد خلال تبين أنه من المستحيل (من ناحية الاحتمالات) تزييف كل هذه الأسانيد التي تفرعت على هذه المدة الطويلة وعلى مناطق جغرافية شتى وعلى رجال بهذا العدد الكبير !! ولكن الإسناد بقي إلى درجة كبيرة متصلةً " . و بعد هذه المرحلة : يبدأ (موتزكي) بمقارنة الرويات التي تدور حول حديث واحد ولا يقتصر على جمع كل الروايات من كتب الحديث فقط ولكنه يجمع أيضاً روايات من كتب التاريخ والطبقات : ثم يبين من خلال مقارنة النصوص أن هذا الاختلاف ليس اختلاف يرجع في مجموعه إلى مؤلفي الحديث ولكنه اختلاف نجم عن : " رواية من خلال السمع من شخصٍ إلى شخصٍ آخر " .

ويقول الكاتب (برنارد لويس) في كتابه (الإسلام في التاريخ ص 104 - 105 عام 1993) :

" في وقت مبكر أدرك علماء الإسلام خطر الشهادات الكاذبة والمذاهب الفاسدة فوضعوا علمًاً لانتقاد الأحاديث والتراجم وهو (علم الحديث) كما كان يُدعى .. وهو يختلف لاعتبارات كثيرة عن علم النقد التاريخي الحديث !! ففي حين أثبتت الدراسات الحديثة اختلافاً دائمًاً في تقدير صحة ودقة السرد القديمة

(أي في غير الإسلام) نجد أن الفحص الدقيق له (أي لعلم الحديث) باعتنائه بسلالس السندي والنقل وجمعها وحفظها الدقيق من المتغيرات في السرد المنقول تعطي التاريخ العربي في القرون الوسطى احترافاً وتطوراً لم يسبق له مثيل في العصور القديمة !! ودون حتى أن نجد له مثيلاً في الغرب في عصوره الوسطى في ذلك الوقت !! والذي يقارنته (أي علم الحديث عند المسلمين) بالتاريخ المسيحي اللاتيني : يبدو الأخير فقيراً وهزلياً !! بل وحتى طرق التاريخ الأكثر تقدماً وتعقيداً في العالم المسيحي اليوناني : فلا تزال أقل من المؤلفات التاريخية للإسلام في مجموع تنوع وحجم وعمق التحليل " .

ويقول الأستاذ (محمد بهاء الدين) في رسالته العلمية (المستشرقون والحديث النبوي ص 30) :

" فالطريقة التي سلكها العلماء في التثبت من صحة الحديث سنداً ومتناً وما ابتدعوا لأجل ذلك من علوم كـ : علم أصول الحديث – وعلم الجرح والتعديل – وغيرهما من العلوم : طريقة أشاد بها كثير من الغربيين في تحقيق الرواية أمثال : باسورث سميث عضو كلية التثليث في أكسفورد، وكارليل، وبيرنارد شو، والدكتور : سبرنكر كان .. فقد أعلن هؤلاء إعجابهم بالطريقة التي تم بها جمع الأحاديث النبوية، وبالعلم الخاص بذلك عند علماء المسلمين، وهو الجرح والتعديل " .

**المؤرخ اللبناني الماروني (أسد رستم)** عندما كتب كتابه (مصطلح التاريخ) وأراد أن يؤصل فيه لعلم حفظ الأخبار التاريخية لم يسعه إلا التأثر بقواعد علم مصطلح الحديث ، واعترف بأنها : " طريقة علمية حديثة : لتصحيح الأخبار والروايات " . وقال بعد أن ذكر وجوب التتحقق من عدالة الراوي، والأمانة في خبره : " و ما يذكر مع فريد الإعجاب والتقدير ما توصل إليه علماء الحديث منذ مئات السنين في هذا الباب، وإليك بعض ما جاء في مصنفاتهم نورده بحرفه وحذفيه تنويعاً بتدقيقهم العلمي ، اعترافاً بفضلهم على التاريخ " ثم أخذ ينقل نصوصاً عن بعض أئمة المسلمين في هذا الشأن ... !

وأما **الشيخ الدكتور (فاروق حمادة)** فيقول في طليعة كتابه (المنهج الإسلامي في الجرح والتعديل ص 14) : " وهذا البحث قد انفرد به المسلمون دون غيرهم، وشهد لهم بذلك كثير من باحثي الفرنجة وغيرهم، واعترافاتهم بذلك مشهورة مسطورة لا حاجة بي إلى التعریج عليها " .

## شروط أیال لقبول كتب الحديث

من خلال قراءة كتاب " صحيح البخاري نهاية أسطورة " تبين أن أیال وضع شروطاً لقبول كتب الحديث ، منها :

- 1- أن توجد نسخة منه بخط المؤلف ، أو أحد تلامذته .
- 2- أن لا يكون هناك إختلاف بين النسخ التي كتبها التلاميذ .
- 3- أن لا يحوي نصوصاً و مرويات تناقض العقل و الواقع و المأثور ..

هذه مجمل شروطه و التي يمكننا أن نحاكمه إليها ، و نلزمها أن يطبقها على القرآن الكريم ! و هل تتوفر فيه تلك الشروط التي وضعها .

**أولاً** : لا توجد في العالم أجمع نسخة بخط أحد كتبة الوحي الأربع ( زيد بن ثابت ، سعيد بن العاص ، عبد الرحمن بن الحارث بن هشام ، عبد الله بن الزبير ) الذين أوكل إليهم الخليفة عثمان جمع و نسخ القرآن .

و نطالبه بالخطوط الأصلي الذي كتب بين يدي الرسول صلى الله عليه وسلم على الصحف و اللخاف و العسف . فإن لم يأتي به نطالبه بنسخ الكتبة الأربع ، أو نسخة من مصحف ابن مسعود الذي كتبه من فم النبي الأكرم .! فإن جاء بأحد هاته النسخ اتبناه بالنسخة الأصلية للصحيح بخط المؤلف .

**ثانياً** : إن قال أنه لا توجد مخطوطة أصلية بخط عثمان أو علي بن أبي طالب أو أحد الصحابة ، و إنما تواتر القرآن حيلاً بعج حفظاً في الصدور و المصاحف . يقال له : كذلك القول في كتب أمهات الحديث و الفقه ، كالرسالة و الأم للشافعي ، و الموطأ للإمام مالك ، و المسند للإمام أحمد ، و الجامع الصحيح للإمام البخاري و صحيح الإمام مسلم و غيرهم . فقد ثبت تواترهم و روایة العلماء لهم حيلاً بعد حيل ، حفظاً في الصدور

و تقييداً في الكتب و تدريساً و قراءة و شرحاً في المجالس و المدارس و المعاهد من عصر مؤلفيها إلى يومنا هذا . حتى حصل اليقين بثبوت نسبتها إلى مؤلفيها بالسند المتصل .

**ثالثاً** : ان الحرف الذي تقرأ به الأمة منذ عهد عثمان إلى اليوم ، هو حرف واحد ، و معلوم أن النبي صلى الله عليه وسلم أقر سبعة أحرف في حياته ، و بقي الأمر على ذلك إلى عهد عثمان ، الذي أعاد كتابة المصحف على حرف واحد ، و أمر بإحراق كل المصاحف المخالفة لحرف قريش الذي أجمع عليه علماء الصحابة .

ثم إن هذا الحرف الواحد تفرعت منه قراءات متعددة بلغت عشرة ، و كل قراءة تفرعت عنها روايات و كل رواية لها طرق . فبأي الروايات يقرأ أياً كان في مصحفه ؟ هل بقراءة نافع المدنى ؟ أم بقراءة ابن كثير المكي ؟ أم بقراءة عاصم الكوفي ؟ أم بقراءة أبي عمرو البصري ؟ أم بقراءة ابن عامر الشامي ؟ أم بقراءة حمزة ؟ أم بقراءة الكسائي ؟ أم بقراءة بقية القراء المشهورين ؟

**رابعاً** : ما جوابه عن اختلاف القراءات في نفس الآية الواحدة ؟  
قال ابن الجزري : " ذكر اختلافهم في سورة أم القرآن  
اختلفوا في (مالك يوم الدين) فقرأ عاصم، والكسائي، ويعقوب، وخلف بالألف مدا، وقرأ الباقيون بغير ألف قصرا .  
واختلفوا في: الصراط، وصراط . فرواه رويـس حيث وقع وكيف أتى بالسين، واختلف، عن قـبـلـ، فـروـاهـ عـنـهـ بـالـسـيـنـ كـذـلـكـ اـبـنـ مـجـاهـدـ وـهـيـ روـاـيـةـ أـحـمـدـ بـنـ ثـوـبـانـ، عـنـ قـبـلـ، وـرـوـاـيـةـ الحـلـوـانـيـ عـنـ القـوـاسـ، وـرـوـاـيـةـ عـنـهـ اـبـنـ شـنـبـوـذـ، وـكـذـلـكـ سـائـرـ الرـوـاـةـ، عـنـ قـبـلـ، وـبـذـلـكـ قـرـأـ الـبـاـقـيـونـ إـلـاـ حـمـزـةـ ... " ١

---

<sup>11</sup> النشر في القراءات العشر 271/272

المؤلف : شمس الدين أبو الحسن ابن الجزري ، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى : 833 هـ)

الحقق : علي محمد الضياع (المتوفى 1380 هـ)

الناشر : المطبعة التجارية الكبرى [تصویر دار الكتاب العلمية]

## (سُورَةُ الْإِخْلَاصِ)

قَرَأَ حَفْصٌ: (كُفُوا بِضَمِ الْفَاءِ وَفَتْحِ الْوَاءِ مِنْ غَيْرِ هِمْزَةٍ، وَهَمْزَةٌ وَخَلْفُهُ وَيَعْقُوبٌ يُإِسْكَانُ الْفَاءِ مَعَ الْهَمْزَةِ فِي الْوَصْلِ إِذَا وَقَفَ حَمْزَةً أَبْدَلَ الْهَمْزَةَ وَأَوْا مَفْتُوحَةً اتَّبَاعًا لِلْحَتْطِ، وَالْقِيَاسُ أَنَّ يُلْقِي حَرْكَتَهَا عَلَى الْفَاءِ، وَالْبَاقُونَ بِضَمِ الْفَاءِ مَعَ الْهَمْزَةِ<sup>2</sup>.

## (سُورَةُ الْفَرْقَانِ)

قَرَأَ حَمْزَةَ وَالْكَسَائِيَّ وَخَلْفُهُ: (نَأْكُلُ مِنْهَا بِالنُّونِ، وَالْبَاقُونَ بِالْيَاءِ).  
ابْنُ كَثِيرٍ وَابْنُ عَامِرٍ وَأَبْوَ بَكْرٍ: (وَيَجْعَلُ لَكُمْ بِرْفَعَ الْلَّامِ، وَالْبَاقُونَ بِجَزِيمَهَا) (ضِيقَا) قد ذُكرَ فِي الْأَنْعَامِ.

ابْنُ كَثِيرٍ وَأَبْوَ جَعْفَرٍ وَيَعْقُوبٍ وَحَفْصٌ: (وَيَوْمَ يُحْشِرُهُمْ بِالْيَاءِ وَالْبَاقُونَ بِالنُّونِ).  
ابْنُ عَامِرٍ: (فَنَقُولُ عَانِتُمْ بِالنُّونِ، وَالْبَاقُونَ بِالْيَاءِ).  
حَفْصٌ: (فَمَا يَسْتَطِيعُونَ) بِالثَّاءِ، وَالْبَاقُونَ بِالْيَاءِ.  
قَلْتُ: أَبُو جَعْفَرٍ (أَنَّ نَسْخَدَ مِنْ) بِضَمِ النُّونِ وَفَتْحِ الْحَاءِ، وَالْبَاقُونَ بِفَتْحِ النُّونِ وَكَسْرِ الْحَاءِ، وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ.

الْكُوفِيُّونَ وَأَبْوَ عَمْرُو: (وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ) هُنَّا وَفِي قِبَلَةِ تَحْكِيفِ الشَّيْنِ وَالْبَاقُونَ بِتَشْدِيدِهَا.  
ابْنُ كَثِيرٍ: (وَنَزَلَ) بِنَوْنَينِ، الْثَّانِيَةُ سَاكِنَةٌ وَتَحْكِيفُ الزَّايِ وَرَفْعُ الْلَّامِ (الْمَلَائِكَةُ) بِالنَّصْبِ، وَالْبَاقُونَ بِنُونٍ وَاحِدَةٌ وَتَشْدِيدُ الزَّايِ وَرَفْعُ الْلَّامِ وَرَفْعُ الْمَلَائِكَةِ. (وَتَمُودُ) قد ذُكرَ فِي هُودٍ وَالرِّيحِ فِي الْبَقَرَةِ (وَبِشَرَا) ذُكرَ فِي الْأَعْرَافِ (وَلِيذَكُرُوا)، مَذُكُورٌ قَبْلًا. [قَلْتُ: أَبُو جَعْفَرٍ (بَلْدَةُ مَيَا) بِتَشْدِيدِ الْيَاءِ هُنَّا] [وَفِي الزَّخْرَفِ] وَقِبَلَةُ تَحْكِيفِ الْبَاقُونَ، وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ].  
حَمْزَةَ وَالْكَسَائِيَّ: (لَا يَأْمُرُنَا) بِالْيَاءِ وَالْبَاقُونَ بِالثَّاءِ.

حَمْزَةَ وَالْكَسَائِيَّ / وَخَلْفُهُ: (فِيهَا سِرْجَا) بِضَمِّيْنِ، وَالْبَاقُونَ بِكَسْرِ السِّيْنِ وَفَتْحِ الرَّاءِ وَأَلْفِ بَعْدِهَا. حَمْزَةَ وَخَلْفُهُ: (أَنَّ يُذَكَّرَ) بِإِسْكَانِ الدَّالِ وَضَمِ الْكَافِ مُحَقَّقَةً، وَالْبَاقُونَ بِفَتْحِهِمَا مُشَدَّدٌ.<sup>3</sup>

<sup>2</sup> تحبير التيسير في القراءات العشر ص 620

المؤلف: شمس الدين أبو الحسن ابن الجوزي، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى: 833هـ)  
الحقق: د. أحمد محمد مفلح القضاة. الناشر: دار الفرقان - الأردن / عمان .الطبعة: الأولى، 1421هـ - 2000

<sup>3</sup> نفس المصدر ص 484-485

و الأمثلة على ذلك كثيرة ، فما جوابه عن هذه الإختلافات في آيات الذكر الحكيم ؟

## الباب الثالث نقد مطاعن أليل حول الصحابة

❖ هل في الصحابة منافقين ؟

عقيدة أهل السنة في الصحابة ✓

في رحاب سورة التوبة ✓

✓ هل أهمل الصحابة دفن النبي ؟

❖ مطاعن أليل في أبي هريرة

## فصل : هل في الصحابة منافقين ؟

يقول أبیال : " وهنا يحق لنا أن نسأل كل ذي عقل حصيف ، هل كان الصحابة كلهم عدول ، وكلهم أتقىاء ، وكلهم على مرتبة واحدة من العلم ، أم هم في الحقيقة أصناف وأنواع ، يجبأخذ الحيطة والحذر عند الأخذ منهم وعنهم؟

مجرد طرح هذا السؤال يساوي حملة مسيرة ، أسلحتها قنابل التكفير ، وصورياخ التفسيق ، وقدأئف الزندقة ، لا يمنحك المقلد فرصة لتشريح موقفك وتقدم أدلك ، لأنه لم يرب على النقاش والمحاججة والمحاورة ، بل برمج على القذف والسب ويرى في ذلك قري يقرب بها إلى الله ، وعبادة يتبعدها بها الله ، ... وي !!! ومتى كان لعن الناس وإهانتهم وتلب أعراضهم من القربات؟ !!

ولمن يقدس الصحابة ما عليه إلا قراءة القرآن ، سيمما سورة التوبه التي يسميها البعض بالفاضحة ، فقد ورد فيها كثيرا من الانتقاد لهم ، وأظهرت حقائق العديد منهم ، بل يمكنك أيها المقلد أن ترجع إلى الأحاديث التي تسميها صحيحة لتقف على رأي الصحابة في بعضهم البعض ، فستتصدم من حجم السهام التي وجهها هؤلاء لبعضهم البعض.

وهنا أنقل لكم ما اورده الكاتب زکريا اوزون في كتابه "جنایة البخاري" ص 20 نقا  
من تاريخ الذهبي وكتاب العقد الفريد لابن عبد ربه حول رأي الخليفة عمر بن الخطاب في الصحابي ابی هریرة ، يقول:

وحين توفى النبي ولاه الخليفة عمر (عام 20 هـ) على البحرين بعد وفاة العلاء بن الحضرمي وسرعان ما عزله وولى مكانه عثمان بن أبي العاص الثقفي، أما السبب في

ذلك فكان عندما أجاب الخليفة عمر بأنه -أبو هريرة- يملك عشرين ألفاً من بيت مال البحرين حصل عليها من التجارة (بقوله كنت أحبر) وكان رد الخليفة عمر: "عدوا الله والإسلام ، عدوا الله ولكتابه، سرقت مال الله، حين استعملتك على البحرين وأنت بلا نعلين ما رجعت بك أميمة (أمه) الا لرعاية الحمير" وضرره بالدراة حتى أدماه. وقد منعه تماماً عن رواية الحديث النبوى بقوله: (لتتركن الحديث أو لأنحقنك بأرض القرود أو بأرض دوس).

ويؤكد أبو هريرة ذلك فيقول: "ما كنت أستطيع أن أقول قال رسول الله حتى قبض عمر" أو: لو كنت أحدث في زمان عمر مثل ما أحدثكم لضربني بمحفنته". انتهى من كتاب جنایة البخاري الصفحة 20 .

ولك أن تعجب من رأي الصحابة "العدول كلهم" في بعضهم البعض ، حيث نمنع نحن من قول أبسط من هذا وأقله عن بعضهم ، لكن من يستعمل عقله ولو لمرة واحدة ليقف على هاته الأكذوبة المسماة "علم الرجال" ؟ ... من ؟ .<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> 52-51 ص

## أولاً : عقيدة أهل السنة في الصحابة

وجوب محبة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من عقائد أهل السنة والجماعة وجوب محبة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمهم وتقديرهم والاحتجاج بإجماعهم والاقتداء بهم، والأخذ بآثارهم، وحرمة بعض أحد منهم لما شرفهم الله به من صحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم والجهاد معه لنصرة دين الإسلام، وصبرهم على أذى المشركين والمنافقين، والهجرة عن أوطانهم وأموالهم وتقديم حب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم على ذلك كله، وقد دلت النصوص الكثيرة على وجوب حب الصحابة رضي الله عنهم جمياً، وقد فهم أهل السنة والجماعة ما دلت عليه النصوص في هذا واعتقو ما تضمنته مما يحب لهم من الحبة على وجه العموم رضي الله عنهم وأرضاهم، ومن تلك النصوص:

1- قوله تعالى: {وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَا حُوَانَّا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَحْجَلْ فِي قُلُوبِنَا غَلَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ} 1.

وهذه الآية دليل على وجوب محبة الصحابة لأنه جعل من بعدهم حظاً في الفيء ما أقاموا على محبتهم وموالاتهم والاستغفار لهم، وأن من سبهم أو واحداً منهم أو اعتقاد فيه شرًا أنه لا حق له في الفيء، روى ذلك عن مالك وغيره، قال مالك: "من كان يغضض أحداً من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم أو كان في قلبه عليهم غل فليس له حق في شيء المسلمين، ثم قرأ {وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ} ."

2- روى الترمذى بإسناده إلى عبد الله بن مغفل المزنى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضاً بعدى فمن أحبهم فبجي أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه".

هذا الحديث تضمن الحث لكل إنسان يأتي بعد الصحابة في أن يحفظ حقهم، والمعنى: لا تنقصوا من حقهم ولا تسبوهم، بل عظموهم ووقروهم، ولا تتخذوهم هدفاً ترمونهم بقبيح الكلام، كما يرمى الهدف بالسهم، وبين عليه الصلاة والسلام أن حبهم ما استقر في قلب إنسان إلا بسبب حبه للنبي صلى الله عليه وسلم، أو بسبب حب النبي صلى الله عليه وسلم إياهم وما وجد بغضهم في قلب إنسان إلا بسبب ما فيه من البغض للنبي صلى الله عليه وسلم، ومعنى قوله صلى الله عليه وسلم: "يوشك أن يأخذه": أي: يعاقبه في الدنيا أو في الآخرة. فالحديث دل على وجوب حب الصحابة رضي الله عنهم وخطورة بغضهم.

قال المناوى في قوله صلى الله عليه وسلم: "الله الله في أصحابي" أي: اتقوا الله فيهم ولا تلمزوهم بسوء أو اذكروا الله فيهم، وفي تعظيمهم وتوقيفهم، وكراهه إيداناً بمزيد الحث على الكف عن التعرض لهم بمنقص "من أحبهم فبجي أحبهم" أي: بسبب حبهم إياي، أو حبي إياهم، أي: إنما أحبهم لحبهم إياي، أو لحب إياهم. "ومن أبغضهم فببغضي" أي: بسبب بغضه إياي، "أبغضهم" يعني إنما أبغضهم لبغضه إياي ... وخاص الوعيد بها لما اطلع عليه مما سيكون بعده من ظهور البدع وإيذاء بعضهم زعمًا منهم الحب لبعض آخر، وهذا من باهر معجزاته، وقد كان في حياته حريصاً على حفظهم والشفقة عليهم.

أخرج البيهقي عن ابن مسعود: خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: "لا يبلغني أحد منكم عن أحد من أصحابي شيئاً فإني أحب أن أخرج إليكم وأنا سليم الصدر"، وإن تعرض إليهم ملحد وكفر نعمة قد أنعم الله بها عليهم، فجهل منه وحرمان، وسوء فهم، وقلة إيمان، إذ لو لحقهم نقص لم يبق في الدين ساق قائمة لأنهم النقلة إلينا، فإذا جرح النقلة دخل من الآيات والأحاديث التي بها ذهاب الأئم، وخراب الإسلام إذ لا وحي بعد المصطفى صلى الله عليه وسلم وعدالة المبلغ شرط لصحة التبليغ.

3- وروى الإمام البخاري في صحيحه من حديث أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: "آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار" ومعنى قوله صلى الله عليه وسلم هذا: "أن علامات كمال إيمان الإنسان، أو نفس إيمانه حب مؤمني الأوس والخزرج لحسن وفائهم بما عاهدوا الله عليه من إيماء نبيه صلى الله عليه وسلم ونصره على أعدائه زمان الضعف والعسرة وحسن جواره ورسوخ صدقائهم وخلوص مودتهم ولا يلزم منه ترجيحهم على المهاجرين الذين فارقوا أوطانهم وأهليهم وحرموا أموالهم حباً له ورومأً لرضاه.." وآية النفاق" بالمعنى الخاص "بغض الأنصار"، صرحت به مع فهمه مما قبله لاقتضاء المقام التأكيد، ولم يقابل الإيمان بالكفر الذي هو ضده، لأن الكلام فيمن ظاهره الإيمان، وباطنه الكفر فميذه عن ذوي الإيمان الحقيقي، فلم يقل آية الكفر لكونه غير كافر ظاهراً، وخص الأنصار بهذه المنقبة العظمى، لما امتازوا به من الفضائل، فكان اختصاصهم بها مظنة الحسد الموجب للبغض، فوجب التحذير من بغضهم والترغيب في حبهم، وأبرز ذلك في هذين التركيبين المفیدين للحصر لأن المبتداً والخبر فيهما معرفتان، فجعل

ذلك آية الإيمان والنفاق على منهج القصر الإدعائي، حتى كأنه: لا عالمة للإيمان إلا حبهم، وليس حبهم إلا علامته، ولا عالمة للنفاق إلا بغضهم، وليس بغضهم إلا علامته تنويهاً بعضهم فضلهم، وتنبيهاً على كريم فعلهم، وإن كان من شاركهم في المعنى مشاركاً لهم في الفضل كل بقسطه".

4- وروى مسلم بإسناده إلى عدي بن ثابت، قال: سمعت البراء يحدث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال في الأنصار: "لا يحبهم إلا مؤمن ولا يبغضهم إلا منافق من أحбهم أحبه الله، ومن أبغضهم أبغضه الله".

قال شعبة: قلت لعدي: سمعته من البراء؟ قال: إياتي حدث.

5- وروى أيضاً بإسناده إلى أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر".

6- وروى الإمام أحمد بإسناده إلى أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من أحب الأنصار أحبه الله، ومن أبغض الأنصار أبغضه الله"

7- وروى الحافظ الطبراني عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: "من أحب الأنصار فبحي أحبهم، ومن أبغض الأنصار فبغضي أبغضهم"

8- وروى الإمام أحمد بإسناده إلى البراء بن عازب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحب الأنصار إلا مؤمن، ولا يبغضهم إلا منافق من أحبهم أحبه الله، ومن أبغضهم أبغضه الله"

9- وروى أيضاً بإسناده إلى سعد بن عبدة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الحي من الأنصار مخنة حبهم إيمان وبغضهم نفاق"

- 10- وروى أيضاً بإسناده إلى الحارث بن زiad الساعدي أنه أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الخندق وهو يبائع الناس على الهجرة فقال: يا رسول الله بائع هذا، قال: "ومن هذا" قال: ابن عمي حوط بن يزيد أو يزيد بن حوط، قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا أبأيعك إن الناس يهاجرون إليكم ولا تهاجرون إليهم، والذي نفس محمد صلى الله عليه وسلم بيده لا يحب رجل الأنصار حتى يلقى الله تبارك وتعالى إلا لقي الله . تبارك وتعالى . وهو يحبه، ولا يبغض رجل الأنصار حتى يلقى الله . تبارك وتعالى . إلا لقي الله . تبارك وتعالى . وهو يبغضه" .
- 11- وروى الإمام مسلم بإسناده إلى علي رضي الله عنه أنه قال: "والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنه لعهد النبي الأمي صلى الله عليه وسلم إلى أن لا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق" 5.

فهذه الأحاديث كلها دلت على وجوب حب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم جميعاً مهاجرين وأنصار، ولا يقال إن ظاهر لفظها في الأنصار فلا يدخل فيها المهاجرون، بل الصحيح أنه يدخل فيها كل فرد من أفراد الصحابة لتحقيق مشترك الإكرام لما لهم من حسن الغناء في الدين رضي الله عنهم أجمعين.

كما اشتملت على ذكر الجزاء الذي يتنتظر من يكن لهم الحبة في قلبه ومن يكن لهم البغض، فمن أحبهم فاز بحب الله له، ومن أبغضهم أبغضه الله، وشتان بين الجزئين، كما دلت على أن القلب الذي امتلأ ببغضهم إنما هو قلب ينضح بالنفاق، خذل صاحبه بعدم الإيمان والعياذ بالله<sup>2</sup>.

<sup>2</sup> عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام رضي الله عنهم 757-762  
ناصر بن علي عائض حسن الشيف . مكتبة الرشد، الرياض، المملكة العربية السعودية  
طبعة: الثالثة، 1421هـ/2000م

## كل الصحابة عدول ثقات

أولاً: معنى العدالة في اللغة:

جاء في الصحاح للجوهري: "العدل خلاف الجور، يقال: عدل عليه في القضية فهو عادل، وبسط الوالي عدلها ومعدلته، وفلان من أهل المعدلة، أي: من أهل العدل، ورجل عدل، أي: رضا ومحنة في الشهادة، وهو في الأصل مصدر، وقوم عدل وعدول أيضاً: وهو جمع عدل وقد عدل الرجل بالضم عدالة.. إلى أن قال: وتعديل الشيء: تقويمه، يقال: عدلته فاعتدل، أي: قومته فاستقام".<sup>3</sup>

وجاء في لسان العرب: "رجل عدل بين العدل والعدالة: وصف بالمصدر معناه ذو عدل، قال في موضعين: {وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ} <sup>3</sup>، ويقال: رجل عدل ورجلان عدل، ورجال عدل، وامرأة عدل، ونسوة عدل، كل ذلك على معنى رجال ذوي عدل، ونسوة ذات عدل، فهو لا يثنى ولا يجمع ولا يؤنث، فإن رأيته مجموعاً أو مثنى أو مؤنثاً، فعلى أنه قد أجري مجرى الوصف الذي ليس بمصدر"<sup>4</sup> ..

ثانياً: تعريف العدالة في الاصطلاح:

أما تعريف العدالة في الاصطلاح فقد تنوّعت فيها عبارات العلماء من محدثين وأصوليين وفقهاء:

1 - روى الخطيب البغدادي بإسناده إلى القاضي أبي بكر محمد بن الطيب أنه قال: العدالة المطلوبة في صفة الشاهد والمخبر هي العدالة الراجعة إلى استقامة دينه، وسلامة مذهبها، وسلامتها من الفسق، وما يجري مجرها مما اتفق على أنه مبطل العدالة من أفعال الجوارح والقلوب المنهي عنها<sup>5</sup>.

<sup>3</sup> مختار الصحاح ص/415-416.

<sup>4</sup> .430/11

<sup>5</sup> الكفاية ص/102.

2- وعرفها الخطيب البغدادي بقوله: "العدل هو من عرف بأداء فرائضه ولزوم ما أمر به وتوقي ما نهى عنه، وتجنب الفواحش المنسقطة وتحري الحق والواجب في أفعاله ومعاملته و التوقي في لفظه مما يثلم الدين والمرءة فمن كانت هذه حاله فهو الموصوف بأنه عدل في دينه ومعروف بالصدق في حدشه وليس يكفيه في ذلك اجتناب كبائر الذنوب التي يسمى فاعلها فاسقاً حتى يكون مع ذلك متوقياً لما يقول كثير من الناس أنه لا يعلم أنه كبير<sup>6</sup>.

3- وعرفها الغزالى بقوله: "والعدالة: عبارة عن استقامة السيرة والدين ويرجع حاصلها إلى هيئة راسخة في النفس تحمل على ملازمة التقوى والمرءة جمِيعاً حتى تحصل ثقة النفوس بصدقه فلا ثقة بقول من لا يخاف الله تعالى خوفاً وازعاً عن الكذب، ثم لا خلاف في أنه لا يشترط العصمة من جميع المعاصي ولا يكفي أيضاً: اجتناب الكبائر بل من الصغار ما يرد به كسرقة بصلة وتطفيف في حبة قصداً، وبالجملة كل ما يدل على ركاكه دينه إلى حد يستجريء على الكذب بالأغراض الدنيوية كيف وقد شرط في العدالة التوقي عن بعض المباحثات القادحة في المرءة نحو الأكل في الطريق والبول في الشارع وصحبة الأراذل وإفراط المزح وضابط ذلك فيما جاوز محل الإجماع أن يرد إلى اجتهاد الحاكم بما دل عنده على جرأته على الكذب رد الشهادة به وما لا، فلا"<sup>7</sup>

و قد تضافت - كما سبق - الأدلة من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم على تعديل الصحابة الكرام رضي الله عنهم ، و اختيار الله لهم لصحبة نبيه و

<sup>6</sup> الكفاية ص/103.

<sup>7</sup> المستصفى للغزالى 1/157.

نصرته و إلاء الكلمة لله . كما أجمع علماء الأمة على تعديلهם و قبول روایتهم ، و قد نقل الإجماع على عدالتهم جم غفير من أهل العلم، ومن تلك النقول:

1- قال الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى بعد أن ذكر الأدلة من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي دلت على عدالة الصحابة وأنهم كلهم عدول، قال: "هذا مذهب كافة العلماء ومن يعتقد بقوله من الفقهاء".<sup>8</sup>

2- قال أبو عمر بن عبد البر: "ونحن وإن كان الصحابة رضي الله عنهم قد كفينا البحث عن أحواهم لاجماع أهل الحق من المسلمين وهم أهل السنة والجماعة على أنهم كلهم عدول فواجب الوقوف على أسمائهم"<sup>9</sup>

ولا يعني هذا الحكم بعصمتهم من ارتكاب المعاصي فهذا لم يقل به أحد من أهل العلم ، إذ المقصود عن ارتكاب الكبائر و المعاصي هو النبي عليه الصلاة و السلام . لكنهم – رضي الله عنهم – لم يثبت عن أحدهم الكذب عن رسول الله ، و لا تعمد الواقعة في بالمعاصي و المنكرات .

## ثانياً : في رحاب سورة التوبة

نزلت آيات كثيرة من سورة براءة حول موضوع الغزو، نزل بعضها قبل الخروج، وبعضها بعد الخروج، وهو في السفر، وبعضها بعد الرجوع إلى المدينة، وقد اشتملت على ذكر ظروف الغزو، وفضل المجاهدين المخلصين، وقبول التوبة من المؤمنين الصادقين، وفضح المنافقين، وكانت سورة التوبة من أشد ما نزل في المنافقين حتى كانت تسمى: "الفاضحة" ، وتسمى: "المبعثرة" لما كشفت من سرائر المنافقين.

<sup>8</sup> الكفاية ص/67.

<sup>9</sup> الاستيعاب على حاشية الإصابة 1/8.

روى الشیخان في صحيحیهما عن سعید بن جبیر، قال: قلت لابن عباس رضی  
الله عنہما: سورة التوبۃ؟

قال: التوبۃ هي الفاضحة، ما زالت تنزل: ومنهم، ومنهم، حتى ظنوا أنها لم تبق أحدا  
منهم إلا ذکر فيها.<sup>10</sup>

سورة التوبۃ فضحت المنافقین لا الصحابة  
وظاهرة النفاق التي بزرت من جديد. مستفحلة. منظمة، مخططة. بعد أن اختفت  
أو كادت تخفي قبل فتح مکة. ويکفى أن نلاحظ أن القرآن الكريم أفرد لها من  
المعالجة في سورة التوبۃ أكثر من نصف السورة. هي أمر طبيعي. تعكس ضخامة  
الامتداد البشري والمکانی للإسلام. والذی رافق قوة الإسلام وسيادته في الأرض.  
فلم يعد أمم الناس إلا الإسلام. وكانت وفود القبائل تترى لتعلن إسلامها  
وانضمماها للمعسكر النبوی، ولا شك أن بعض هذه القبائل أو قياداتها. لم يكن  
مخلصا في دخوله الإسلام. لكنه لابد أن ينحني للعاصفة، ويسعى بعد ذلك  
للمواجهة. خوفا على سلطانه، وخوفا على طغيانه أن ينتزع منه.

وبرزت مظاهر هذا النفاق في جوانب شتى.

(أ) في التخلف عن الجهاد. والاعتذار بأعذار واهية. فندها القرآن جمیعا، وعرّاها  
وعرى أصحابها.

(ب) في التشییط عن الجهاد، ودعوة الناس للقعود. وقالوا: لا تنفروا في الحر. قل نار  
جهنم أشد حرًا.

(ج) في اللمز من المطوعین الذين لا يجدون إلا جهدهم. فيسخرون منهم.

(د) في اتهام المنافقين بالرياء. حتى. لا يسلم الصف الإسلامي. ويسود فيه اللغط والغيبة.

(ض) في التشكيك بالمعجزات النبوية أثناء الغزوة. والحرص على مخالفه الأوامر النبوية ما أمكنهم ذلك.

(و) في محاولة اغتيال رسول الله (ص). ورميه من العقبة عن ناقته.

(ز) في بناء مسجد الضرار لتفريق كلمة المؤمنين. ولتكون مركزاً لتخطيطاتهم. ووكرأ لهم.

(ح) في المزء والسخرية بالمؤمنين المجاهدين. ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ولنلعب وغير ذلك من المؤامرات والأساليب التي ابتكرتها لهم قياداتهم.

السورة كشفت عن تفاوت المستويات الإيمانية في المجتمع الإسلامي مع الرفع من مكانة المهاجرين والأنصار :

ولابد من الإشارة إلى أن غزوة تبوك كشفت تفاوت المستويات الإيمانية. خاصة. وهذه الأعداد الهائلة ليست على مستوى واحد من التربية. وظهرت طبقات شتى في المجتمع الإسلامي. ضمن الصف المؤمن نفسه. وهذه المستويات. هي غير المنافقين الذين يظهرون الإيمان ويطعنون الكفر، وقد تتشابه المظاهر أحياناً بين المؤمنين الضعفاء وبين المنافقين.

يقول ابن كثير رحمه الله. كان المتخلدون عن غزوة تبوك أربعة أقسام:

(1) مأمورون مأجورون كعلي بن أبي طالب ومحمد بن مسلمة وابن أم مكتوم (وقد تخلفوا بأمر رسول الله (ص)).

(2) معدورون وهم الضعفاء والمرضى والمقلون. وهم البكاؤون. (أي الذين لم يجدوا ما ينفقون لجهادهم).

(3) عصاة مذنبون وهم الثلاثة. (كعب بن مالك، وهلال بن أمية ومرارة بن الريبع (وقد تاب الله عليهم) وأبو لبابة وأصحابه المذكورون.

(4) آخرون ملومون مذمومون. وهم المنافقون. وطبقات هذا المجتمع الإسلامي. حين نأخذها عن سورة التوبه.

نلاحظ أنها كما يلي:

(1) {والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تحرى تحتها الأنهر خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم} .

(2) {ومن حولكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم سندتهم ثم يردون إلى عذاب عظيم} .

(3) {وآخرون اعترفوا بذنوبهم خلطا عملاً صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم إن الله غفور رحيم} .

(4) {وآخرون مرجون لأمر الله إما يعذبهم وإما يتوب عليهم والله عليم حكيم} .  
والطبقة الرابعة تاب الله عليها فيما بعد {وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضافت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجأ من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم} .

(5) الذين عذرهم الله تبارك وتعالى ابتداء: {ليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا يجدون ما يفقوه حرج إذا نصحوا الله ورسوله ما على المحسنين من سبيل والله غفور رحيم ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم قلت لا أجد ما أحملكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزناً ألا يجدوا ما ينفقون} .

وهذه الطبقة الخامسة. تكاد تنضم إلى الطبقة الأولى. فقد قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم : (عن أنس بن مالك أن رسول الله رجع من غزوة تبوك فدنا من المدينة فقال: (إن بالمدينة أقواماً ما سرتهم مسيراً ولا قطعتم وadiاً إلا كانوا معكم). فقالوا: يا رسول الله وهم بالمدينة؟ قال: (وهم بالمدينة. جسهم العذر) .

إذا كان الأمر يقتصر في النهاية على ثلاث طبقات هي: السابقون، والمقصرون، والمنافقون. لكن تفاوت المستويات الإيمانية يبقى كبيراً جداً بين السابقين الأولين والمقصرين. وكما يقول القرآن الكريم في موطن آخر: {... فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم ساق للخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير} . لكن الذي نقوله: أن الطبقة الأولى هي الطبقة التي يقوم على أكتافها تربية الطبقة الثالثة. وهي التي تمثل القاعدة الصلبة للمجتمع الإسلامي. وهي التي تحضم الطبقة الثالثة. وتضمنها إلى صفتها. وكذلك تقلص الطبقة الثانية بحيث تكون قادرة على استيعاب عناصر جديدة. تجعل القاعدة الصلبة في اتساع دائم.<sup>11</sup>

و ما سبق يتبيّن أن أىلال جهل أموراً مهمة منها :  
أن المنافقين كان أغلبهم معلوم عند النبي عليه السلام ، و عند صحابته الكرام ، و  
أن أفعالهم فضحتهم قبل الغزوة و أثناءها ثم بعدها .

<sup>11</sup> فقه السيرة النبوية ص 596-593 . منير محمد الغضبان الناشر: جامعة أم القرى الطبعة: الثانية، 1413هـ - 1992 م

## استهزاء المنافقين بالمطوعين من الصحابة:

لما أنفق عبد الرحمن بن عوف -رضي الله عنه- قال المنافقون: ما فعل هذا إلا رباء، ولما أنفق أبو عقيل، قالوا: إن الله لغني عن صدقة هذا، فأنزل الله في هؤلاء المنافقين قوله تعالى: {الذين يلمزون المطوعين من المؤمنين في الصدقات والذين لا يجدون إلا جهدهم فيسخرون منهم سخر الله منهم وله عذاب أليم} <sup>12</sup>.

## تختلف المنافقين وتشبيطهم لهم الصحابة :

لما أمر رسول الله -صلى الله عليه وسلم- الناس بالجهاز، ودعاهم إلى النغير، أخذ المنافقون في تشبيط هم الناس، وقالوا: إن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لا طاقة له بالروم، والسفر بعيد، فرد عليهم الله سبحانه وتعالى، فقال سبحانه: {لو كان عرضا قريبا وسفرا قاصدا لاتبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم يهلكون أنفسهم والله يعلم إنهم لكاذبون} <sup>13</sup>.

قال ابن إسحاق: وقال قوم من المنافقين بعضهم لبعض: لا تنفروا في الحر، زهادة في الجهاد، وشكوا في الحق، وإرجافا برسول الله -صلى الله عليه وسلم-، فأنزل الله تعالى: {فرح المخالفون بمقعدهم خلاف رسول الله وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله وقالوا لا تنفروا في الحر قل نار جهنم أشد حرًا لو كانوا يفقهون فليوضحوا قليلا ولبيكوا كثيرا جزاء بما كانوا يكسبون} <sup>14</sup>. و من تختلف من كبرائهم : عبد الله بن سلول ، فلما مضى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- و ضرب عسكره في ثنية الوداع ، ضرب عبد الله بن أبي بن سلول ، رئيس المنافقين ، عسكره على حدة أسفل منه نحو ذباب ، -وكان قد خرج في مجموعة من

<sup>12</sup> سورة التوبة آية (79) - وأخرج ذلك البخاري في صحيحه - كتاب الزكاة - باب اتقوا النار ولو بشق تمرة - رقم الحديث (1415) - وأخرجه في كتاب التفسير - باب قوله تعالى: {الذين يلمزون المطوعين من المؤمنين} - رقم الحديث (4668) - وأخرجه مسلم في صحيحه - كتاب الزكاة - باب العمل بأجرة يتصدق بها - رقم الحديث (1018).

<sup>13</sup> سورة التوبه آية (42).

<sup>14</sup> سورة التوبه آية (81 - 82) والخبر في سيرة ابن هشام (170).

المنافقين- فلما سار رسول الله -صلى الله عليه وسلم- نحو تبوك تخلف عنه ومعه المنافقون، وقال: يغزو محمد بن الأصفه مع جهد الحال والحر والبلد بعيد إلى ما لا طاقة له به، يحسب أن قتالهم معه اللعب! والله لكأني أنظر إلى أصحابه مقرنين بالحرب، إرجافاً برسول الله -صلى الله عليه وسلم- وأصحابه .<sup>15</sup>

و منهم المنافق الجد بن قيس:

قال ابن إسحاق: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ذات يوم وهو في جهازه لغزوة تبوك للجد بن قيس أحد بنى سلمة: "يا جد، هل لك العام في جلاد بنى الأصفه؟ ". فقال: يا رسول الله! أو تأذن لي ولا تفتني؟ فوالله لقد عرف قومي أنه ما من رجل بأشد عجباً بالنساء مثلي، وإن أخشى إن رأيت نساء بنى الأصفه أن لا أصبر، فأعرض عنه رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، وقال له: "قد أذنت لك"، فنزل قول الله تعالى في الجد بن قيس: {ومنهم من يقول ائذن لي ولا تفتني ألا في الفتنة سقطوا وإن جهنم لحيطة بالكافرين} .<sup>16</sup>

#### بناء المنافقين مسجد الضرار:

ووصلت الجرأة بالمنافقين على الله ورسوله أن يبنوا مسجداً قبيل غزوة تبوك ليجتمعوا فيه، ويديروا حلقات تآمرهم على المسلمين، وزعموا أنهم بنوه للمنفعة والتوسعة على أهل الضعف والعلة، ومن عجز عن المسير إلى مسجد رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، وكان الذي أمرهم ببنائه أبو عامر الفاسق ، وكان واعدهم أن يعينهم بالمال والسلاح، وأن يأتيهم بقوة من الروم لإخراج الرسول -صلى الله عليه وسلم- من

<sup>15</sup> انظر سيرة ابن هشام (4/173) - الطبقات الكبرى لابن سعد (2/332). اللؤلؤ المكتنون 298/4

<sup>16</sup> سورة التوبية آية (49).

والخير أخرجه عبد الرزاق في مصنفه - رقم الحديث (9403) - والطبراني في تفسيره (6/386) - ابن إسحاق في السيرة (4/170) - وأورد طرقه الألباني رحمه الله تعالى في السلسلة الصحيحة - رقم الحديث (2988) - وحسن إسناده.

المدينة، وكانوا قد طلبوا من الرسول -صلى الله عليه وسلم- أن يصلى فيه، ولكن الله فضح حقيقة نواياهم، فأنزل على رسوله -صلى الله عليه وسلم- قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مسجداً ضرراً وَكَفَرُوا بِتَفْرِيقِهِمْ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصادِهِمْ مِنْ حَارِبِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مِنْ قَبْلِ وَلِيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرْدَنَا إِلَّا الْحَسْنَى وَاللَّهُ يَشَهِدُ إِنَّهُمْ لَكاذِبُونَ لَا تَقْمِنُ فِيهِ أَبْدًا مسجداً أَسْسَ عَلَى التَّقوِيَّةِ مِنْ أَوْلَى يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقْوِمَ فِيهِ رِجَالٌ يَجْبُونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يَحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾.<sup>17</sup>

فامتنع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- عن الصلاة فيه، وقال: "إني على جناح سفر، وحال شغل، ولو قدمنا إن شاء الله لأتيناكم، فصلينا لكم فيه".<sup>18</sup>

وكان نزول هذه الآيات عندما رجع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- من تبوك، فلما نزلت هذه الآيات أمر بإحراق مسجد الضرار كما سيأتي.

فهذا هو مسجد الضرار الذي اتخد على عهد رسول الله -صلى الله عليه وسلم- مكيدة للإسلام والمسلمين، لا يراد به إلا الإضرار بال المسلمين، وإلا الكفر بالله، وإلا ستر المتأمرين على الجماعة المسلمة، الكائدين لها في الظلام، وإلا التعاون مع أعداء هذا الدين على الكيد له تحت ستار الدين...<sup>19</sup>

### محاولة إغتيال الرسول صلي الله عليه وسلم

وفي الطريق إلى المدينة تأمر اثنا عشر رجلاً من المنافقين، وقيل: أربعة عشر، أو خمسة عشر، على الغدر برسول الله -صلى الله عليه وسلم- ومزاحمته على العقبة ،

<sup>17</sup> سورة التوبة آية (107 - 108).

<sup>18</sup> أخرج ذلك الطبراني في جامع البيان (6/ 471) - والبيهقي في دلائل النبوة (5/ 260) - وإنسانه حسن - وأخرجه ابن إسحاق في السيرة (4/ 183) بدون سند.

<sup>19</sup> المؤلو المكون 4/ 293-294.

و لكن الله عصم رسوله - صلى الله عليه وسلم - منهم، فقد أخرج الإمام أحمد في مسنده بسند صحيح على شرط مسلم عن أبي الطفيل - رضي الله عنه - قال: لما أقبل رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من غزوة تبوك أمر مناديا فنادى: إن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أخذ العقبة، فلا يأخذها أحد، فبينما رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقوده حذيفة، ويسوق به عمارة، إذ أقبل رهط متلثمون على الرواحل ، غشوا عمارة وهو يسوق برسول الله - صلى الله عليه وسلم -، وأقبل عمارة يضرب وجوه الرواحل، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لحذيفة: "قد، قد" ، حتى هبط رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، فلما هبط رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، نزل ورجع عمارة، فقال - صلى الله عليه وسلم -: "يا عمارة، هل عرفت القوم؟".

فقال: قد عرفت عامة الرواحل والقوم متلثمون، قال - صلى الله عليه وسلم -: "هل تدري ما أرادوا؟" ، قال عمارة: الله ورسول أعلم.

فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: "أرادوا أن ينفروا برسول الله - صلى الله عليه وسلم - يطرحوه" وفي رواية البيهقي في دلائل النبوة قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: "أرادوا أن يزحمو رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في العقبة، فيلقوا منها" .

وروى الإمام مسلم في صحيحه عن أبي الطفيل - رضي الله عنه - أنه قال: كان بين رجل من أهل العقبة وبين حذيفة - رضي الله عنه - بعض ما يكون بين الناس، فقال: أنشدك بالله كم كان أصحاب العقبة؟

فقال حذيفة -رضي الله عنه-: كنا نخبر أئمَّاً أربعة عشر، فإنْ كنْتَ مِنْهُمْ فَقَدْ كَانَ  
الْقَوْمُ خَمْسَةَ عَشَرَ، وَأَشْهَدْ بِاللَّهِ أَنَّ اثْنَيْ عَشَرَ مِنْهُمْ حَرْبَ اللَّهِ وَلَرْسُولِهِ فِي الْحَيَاةِ  
الْدُّنْيَا، وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ، وَعَذْرَ ثَلَاثَةَ، قَالُوا: مَا سَمِعْنَا مَنَادِيَ رَسُولَ اللَّهِ -صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، وَلَا عَلِمْنَا بِمَا أَرَادَ الْقَوْمُ.

وَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى فِي هَذِهِ الْحَادِثَةِ قَوْلَهُ تَعَالَى: { . . . وَهُمْ بِمَا لَمْ يَنْالُوا } . أَيْ هُمْ  
بِإِلَقَاءِ رَسُولِ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- مِنَ الْعَقْبَةِ ، لَكِنَّهُمْ لَمْ يَنْالُوا ذَلِكَ .<sup>20</sup>

فَهَلْ يَجِدُ أَيْلَالٌ فِي جَلْ هَذِهِ الْوَقَائِعِ أَيْ إِشَارَةً إِلَى أَحَدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ ، مِنْ  
إِشْتَهَرَتْ صَحْبَتِهِ وَعَلِتْ مَكَانَتِهِ . أَمْ أَنْ قَامَ بِذَلِكَ وَحَرَضَ عَلَيْهِ مَنَافِقُونَ  
ظَاهِرِي النِّفَاقِ .

### ثناء الله و تزكيته للصحابة في القرآن الكريم :

قال تعالى : { لَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ  
دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ (20) يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضْوَانٍ وَجَنَاحَاتٍ  
لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ (21) خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ (22) }

وَقَالَ : { لَقَدْ نَصَرْتُكُمُ اللَّهَ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبْتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ  
تُعِنْ عَنْكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ (25) ثُمَّ أَنْزَلَ  
اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا  
وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ (26) }

وَقَالَ تَعَالَى : { وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ  
وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقْيِمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطْبِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ  
سَيِّرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (71) وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَحْرِي

مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنٍ وَرِضْوَانٍ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ  
 ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ {72}

وَقَالَ سَبِّحَانَهُ : { لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ  
 وَأُولَئِكَ لَهُمُ الْخَيْرَاتُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (88) أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ  
 تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (89)}

وَقَالَ : { وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ يَإِلْحَسَانٍ  
 رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا  
 ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (100) وَمِنْ حَوْلِكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ  
 مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنَعْدِهُمْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرْدُونَ إِلَى عَذَابٍ  
 عَظِيمٍ (101) وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّئًا عَسَى اللَّهُ أَنْ  
 يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (102) حُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيَهُمْ بِهَا  
 وَصَلَّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكُنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيهِمْ (103) أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ  
 يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ (104) وَقُلِ  
 اعْمَلُوا فَسِيرَكُمْ وَرَسُولُكُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرْدُونَ إِلَى عَالِمِ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ  
 فَيُنَبَّئُوكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (105) وَآخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ  
 عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ {106}}

وَقَالَ : { إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي  
 سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَ  
 بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايْعُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (111)}

و قال : { لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةٍ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيدُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ إِلَهٌ رَءُوفٌ رَحِيمٌ } (117). و قال سبحانه في سورة البقرة : { وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً }

و سَطَا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا } الآية 143

و قال في سورة آل عمران : { كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ } الآية 110.

قال تعالى في سورة الأنفال : { إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولَئِيَّاءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلَا يَتَّهِمُمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ يُهَاجِرُوا وَإِنْ اسْتَشْرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيشَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ \* وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلَائِهِ بَعْضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَثِيرٌ \* وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ } الآيات 72-74

و قال في سورة الفتح : { لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعِلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا } (18) وَمَعَانِيمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (19) } و فيها أيضًا : { مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَعُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضِيَّا نَسِيَّا هُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزْرَعٌ أَخْرَجَ شَطَأً فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعِجبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ

بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا . {29}

### ثالثا : هل أهمل الصحابة دفن النبي ؟

قال أبى إلال : " كما لا يجحب أن ننسى أيضا أن كتب الحديث تخبرنا كما ورد في سير أعلام النبلاء للذهبي والمنتظم لابن الجوزي أن الصحابة أهملوا دفن الرسول ثلاثة أيام حتى انتفخ بطنه : كانوا مشغولين بشيء أهم !! وهو الحصول على كرسى الحكم "

أولا : لم يثبت في كتب الحديث أن الصحابة أهملوا دفن النبي حتى انتفخ بطنه ، و نحن نتحداه أن يذكر لنا أين رروا ذلك ، و هذه موسوعات الحديث الشريف أماه : موطاً ملك و صحيح البخاري و صحيح مسلم ، مسنند أحمد ، السنن الأربعة ، صحيح ابن خزيمة ، مسنند الحميدي ، مسنند اسحاق بن راهويه ، مسنند البزار ، مصنف عبد الرزاق ، مصنف ابن أبي شيبة .. الخ

و القصة إنما ذكرت في كتب التراجم و التاريخ ، و حتى رواة السير الأوائل كابن هشام و ابن اسحاق لم يذكروها .

أول من ذكرها - حسب إطلاعي - يعقوب بن سفيان الفسوبي ( ت 277 ) في كتابه المعرفة و التاريخ<sup>21</sup> قال : وفي هذه السنة أو سنة خمس حدث وكيع بن الجراح بمكة عن عن إسماعيل بن أبي خالد عن البهبي : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما مات لم يدفن حتى وجأ بطنه وانتهى خنصره، وذكر غير هذا. فرفع إلى

---

<sup>21</sup> المعرفة و التاريخ / 175 ت أكرم ضياء العمري . الناشر : مؤسسة الرسالة ، بيروت . الطبعة : الثانية ، 1401 هـ - 1981 م

العثماني فأرسل اليه فحبسه، وعزم على قتله وصلبه، وأمر بخشبة أن تنصب خارجاً من الحرم<sup>22</sup>

ثم تلاه أبو أحمد بن عدي الجرجاني (المتوفى: 365هـ) ، في كتابه (الكامل في ضعفاء الرجال) في ترجمة عبد المجيد بن عبد العزيز . قال رحمه الله : " ونقم على عبد المجيد أنه أفتى الرشيد بقتل وكيع بن الجراح.

وَالْحَدِيثُ فِي ذَلِكَ مَا، حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا وَكِيعٌ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي حَالِدٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْبَهِيِّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا مَاتَ لَمْ يُدْفَنْ حَتَّى رَبَّ بَطْنَهُ وَأَنْتَتْ حَنْصَرَاهُ.."<sup>23</sup>

و من طريقه ذكرها ابن الجوزي في المتظم<sup>24</sup>. و أخرجها ابن عساكر في تاريخ دمشق من طريق علي بن خشrum عن وكيع 24 و عنه ذكرها الذهبي في سير اعلام النبلاء

<sup>25</sup> و تاريخ الاسلام<sup>26</sup>

ثالثاً : وكيع بن الجراح أحد الأئمة الأعلام والحافظ الكرام محدث العراق ، قال عنه الإمام أحمد بن حنبل : ( ما رأيت أحداً أوعى للعلم ولا أحفظ من وكيع ) ، وقال أيضاً ( ما رأيت قط مثل وكيع في العلم والحفظ والإسناد والأبواب مع خشوع وورع ) ، وكان رحمه الله مع ذلك كثير الصلاة والصيام والقيام ، وكان يغشى عليه إذا سمع القرآن.

إلا أن هذا العالم العابد الإمام وقع في محنـة غريبـة بسبب روايته لخبر غـريب في وفـاة النبي صـلى الله عـلـيه وـسـلمـ . وـذـلـك أـنـه كـان يـحدـث فـي مـكـة خـبر وـفـاة النـبـي صـلى الله

<sup>22</sup> الكامل ج 48/7 ط الكتب العلمية - بيروت-لبنان . الطبعة الأولى، 1418هـ 1997م

<sup>23</sup> 44/10

<sup>24</sup> 101/63 دار الفكر

<sup>25</sup> 163-161-160-159/9 ط الرسالة

<sup>26</sup> 244/13 ط التوفيقية

عليه وسلم فيقول : ( أَنْ أَبَا بَكْرَ الصَّدِيقَ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ وَفَاتَهُ، فَأَكَبَ عَلَيْهِ، فَقَبْلَهُ، وَقَالَ: "بَأْيٍ وَأُمٍّي، مَا أَطَيْبَ حَيَاةَكَ وَمِيتَكَ" ، ثُمَّ قَالَ الْبَهِيُّ: وَكَانَ تَرَكَ يَوْمًا وَلِيلَةً حَتَّى رَبَّا بَطْنَهُ، وَانْشَتَ خَنْصَرَاهُ ) !!

قال الإمام الذهبي رحمه الله في ترجمة الإمام حافظ وقته وكيع بن الجراح " مخنة وكيع - وهي غريبة - تورط فيها، ولم يرد إلا خيراً، ولكن فاتته سكتة، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "كفى بالمرء إثماً أن يحدث بكل ما سمع ، فليتق عبد ربه، ولا يخافن إلا ذنبه".

قال علي بن خشرم: حدثنا وكيع، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن عبد الله البهري، أن أبا بكر الصديق جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته، فأكب عليه، فقبله، وقال: "بأي وأمي، ما أطيب حياتك وميتك" ، ثم قال البهري: و كان ترك يوما وليلة حتى ربأ بطنه، وانشت خنصراه.

قال ابن خشرم: فلما حدث وكيع بهذا بحكة، اجتمعوا قريش، وأرادوا صليب وكيع، ونصبوا خشبة لصلبه، فجاء سفيان بن عيينة، فقال لهم: الله الله ! هذا فقيه أهل العراق، وابن فقيهها، وهذا حديث معروف.

قال سفيان: ولم أكن سمعته إلا أني أردت تخليص وكيع.

قال علي بن خشرم: سمعت الحديث من وكيع، بعدما أرادوا صلبه، فتعجبت من جسارته، وأخبرت أن وكيعاً احتج، فقال: إن عدة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، منهم عمر، قالوا: لم يمت رسول الله.

فأراد الله أن يريهم آية الموت.

رواهـا أـحمد بن مـحمد بن عـلـي بن رـزـين الـبـاشـانـي قال: حـدـثـنـا عـلـيـ اـبـنـ خـشـرـمـ.

وـروـاهـا قـتـيـةـ، عـنـ وـكـيـعـ. وـهـذـهـ هـفـوـةـ مـنـ وـكـيـعـ، كـادـتـ تـذـهـبـ فـيـهـاـ نـفـسـهـ. فـمـاـ لـهـ  
ولـرـوـاـيـةـ هـذـاـ الـخـبـرـ الـمـنـكـرـ الـمـنـقـطـعـ؛ وـقـدـ قـالـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ: "كـفـىـ  
بـالـمـرـءـ إـلـمـاـ أـنـ يـحـدـثـ بـكـلـ مـاـ سـمـعـ".

ولـلـوـلـاـ أـنـ الـحـافـظـ اـبـنـ عـسـاـكـرـ وـغـيـرـهـ سـاقـوـاـ الـقـصـيـةـ فـيـ تـوـارـيـخـهـمـ لـتـرـكـتـهـاـ وـلـمـاـ ذـكـرـتـهـاـ،  
ولـكـنـ فـيـهـاـ عـبـرـةـ.<sup>27</sup>

وـقـالـ فـيـ السـيـرـ: " فـهـذـهـ زـلـةـ عـالـمـ، فـمـاـ لـوـكـيـعـ وـلـرـوـاـيـةـ هـذـاـ الـخـبـرـ الـمـنـكـرـ الـمـنـقـطـعـ  
الـاسـنـادـ !ـ كـادـتـ نـفـسـهـ أـنـ تـذـهـبـ غـلـطاـ، وـالـقـائـمـونـ عـلـيـهـ مـعـذـورـونـ، بـلـ مـأـجـورـونـ،  
فـإـنـهـمـ تـخـيـلـوـاـ مـنـ إـشـاعـةـ هـذـاـ الـخـبـرـ الـمـرـدـوـدـ، غـضـاـًـ مـاـ لـمـنـصـبـ الـنـبـوـةـ، وـهـوـ فـيـ بـادـئـ  
الـرـأـيـ يـوـهـمـ ذـلـكـ، وـلـكـنـ إـذـاـ تـأـمـلـتـهـ، فـلـاـ بـأـسـ إـنـ شـاءـ اللـهـ بـذـلـكـ، فـإـنـ الـحـيـ قدـ يـرـبـوـ  
جـوـفـهـ، وـتـسـتـرـخـيـ مـفـاـصـلـهـ، وـذـلـكـ تـفـرـعـ مـنـ الـأـمـرـاـضـ، وـ" أـشـدـ النـاسـ بـلـاءـ الـأـنـبـيـاءـ"  
، وـإـنـاـ المـخـذـورـ أـنـ تـحـوـزـ عـلـيـهـ تـغـيـرـ سـائـرـ مـوـتـىـ الـأـدـمـيـنـ وـرـائـحـتـهـمـ، وـأـكـلـ الـأـرـضـ  
لـاـ جـسـادـهـمـ، وـالـنـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ فـمـفـارـقـ لـسـائـرـ أـمـتـهـ فـيـ ذـلـكـ، فـلـاـ يـبـلـىـ، وـلـاـ  
تـأـكـلـ الـأـرـضـ جـسـدـهـ، وـلـاـ يـتـغـيـرـ رـيـحـهـ، بـلـ هـوـ الـآنـ، وـمـاـ زـالـ أـطـيـبـ رـيـحـاـًـ مـنـ الـمـسـكـ،  
وـهـوـ حـيـ فـيـ لـحـدـهـ حـيـةـ مـثـلـهـ فـيـ الـبـرـزـخـ، الـتـيـ هـيـ أـكـمـلـ مـنـ حـيـةـ سـائـرـ الـنـبـيـنـ،  
وـحـيـاتـهـمـ بـلـاـ رـيـبـ أـتـمـ وـأـشـرـفـ مـنـ حـيـةـ الشـهـداءـ الـذـيـنـ هـمـ بـنـصـ الـكـتـابـ {ـ أـحـيـاءـ  
عـنـ دـرـبـهـمـ يـرـزـقـونـ}ـ [ـ آـلـ عـمـرـانـ: 169ـ]ـ وـهـؤـلـاءـ حـيـاتـهـمـ الـآنـ الـتـيـ فـيـ عـالـمـ الـبـرـزـخـ  
حـقـ، وـلـكـنـ لـيـسـ هـيـ حـيـةـ الدـنـيـاـ مـنـ كـلـ وـجـهـ، وـلـاـ حـيـةـ أـهـلـ الـجـنـةـ مـنـ كـلـ وـجـهـ،  
وـلـهـمـ شـبـهـ بـحـيـةـ أـهـلـ الـكـهـفـ، وـمـنـ ذـلـكـ: اـجـتـمـاعـ آـدـمـ وـمـوـسـىـ، لـمـ اـحـتـجـ عـلـيـهـ  
مـوـسـىـ، وـحـجـهـ آـدـمـ بـالـعـلـمـ السـابـقـ، كـانـ اـجـتـمـاعـهـمـ حـقـاـًـ، وـهـمـاـ فـيـ عـالـمـ الـبـرـزـخـ،

وكذلك نبينا صلى الله عليه وسلم أخبر أنه رأى في السماوات آدم وموسى وإبراهيم وإدريس وعيسى، وسلم عليهم، وطالت محاورته مع موسى ، هذا كله حق.

والذي منهم لم يذق الموت بعد هو عيسى عليه السلام، فقد تبرهن لك أن نبينا صلى الله عليه وسلم ما زال طيباً مطيناً، وأن الأرض حرم عليهاأكل أجساد الانبياء، وهذا شئ سبile التوقيف، وما عنف النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة رضي الله عنهم لما قالوا له بلا علم: وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمتك ؟ – يعني قد بليت – فقال: " إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الانبياء".

وهذا بحث معترض في الاعتذار عن إمام من أئمة المسلمين، وقد قام في الدفع عنه مثل إمام الحجاز سفيان بن عيينة، ولو لا أن هذه الواقعه في عدة كتب، وفي مثل " تاريخ الحافظ ابن عساكر "، وفي "كامل الحافظ ابن عدي " لاعرضت عنها جملة، ففيها عبرة ..<sup>28</sup>

ثم قال : " قال قتيبة: فكان وكيع إذا ذكر فعل عبد المجيد، قال: ذاك جاهل، سمع حديثا لم يعرف وجهه، فتكلم بما تكلم .

قلت: فرضنا أنه ما فهم توجيه الحديث على ما تزعم، ألم لك عقل وورع؟ أما سمعت قول الإمام علي: حدثوا الناس بما يعرفون، ودعوا ما ينكرون، أتحبون أن يكذب الله ورسوله ؟ أما سمعت في الحديث: (ما أنت محدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم، إلا كان فتنة لبعضهم) ؟<sup>29</sup>

<sup>28</sup> سير اعلام النبلاء 160/9-161-162  
164-163/9<sup>29</sup>

رابعا : موقف العلماء من هذه الرواية

- أنكرها العلماء في زمن وكيع حتى أفتو بقتله ، وحتى سفيان بن عيينة إنما قال قوله ليدفع الموت عن وكيع .

الذهبي الذي ساقها في ترجمة وكيع قال : وَهَذِهِ هُفْوَةٌ مِّنْ وَكِيعِ، كَادَتْ تَذَهَّبُ فِيهَا نَفْسُهُ. فَمَا لَهُ وَلِرَوْاْيَةِ هَذَا الْخَبَرِ الْمُنْكَرِ الْمُنْقَطَعِ؛ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْمًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ".

و قال : " فهذه زلة عالم، فما لوكيع ولورواية هذا الخبر المنكر المنقطع الاسناد ! كادت نفسه أن تذهب غلطًا ، والقائمون عليه معذرون، بل مأجورون، فإنكم تخيلوا من إشاعة هذا الخبر المردود، غضًا ما لمنصب النبوة"

خامسا : ذكر بعض علل الرواية

- رواية منكرة تخالف الروايات الصحيحة المشهورة في صفة وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ، و التي أجمعـتـ عليها كتب السيرة و الحديث . و منها ما ثبتـ عنـ عليـ رضـيـ اللـهـ عـنـهـ ، قالـ : " غسلـتـ رسولـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، فـجـعـلـتـ أـنـظـرـ ماـ يـكـونـ مـنـ الـمـيـتـ ، فـلـمـ أـرـ شـيـئـاـ ، وـ كـانـ طـيـباـ حـيـاـ وـ مـيـتـاـ " <sup>30</sup>

و قال ابن اسحاق : ولم ير من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيء مما يرى من الميت .

- راويـهـ (ـالـبـهـيـ)ـ ،ـ هـوـ عـبـدـ اللـهـ بـنـ يـسـارـ مـوـلـىـ أـلـ الزـبـيرـ .ـ تـابـعـيـ لـمـ يـدـرـكـ الـوـاقـعـةـ ،ـ وـ فـيـ سـمـاعـهـ مـنـ عـائـشـةـ نـظـرـ .ـ قـالـ اـبـنـ اـبـيـ حـاتـمـ :ـ لـاـ يـحـتـجـ بـالـبـهـيـ وـ هـوـ مـضـطـرـ بـالـحـدـيـثـ .ـ وـ قـالـ اـبـنـ حـجـرـ :ـ صـدـوقـ يـخـطـئـ .

<sup>30</sup> أخرجه الحاكم في المستدرك برقم 4370 و صححه الألباني في الجنائز ص 30 و ذكرها ابن اسحاق في السيرة 2/662

فمثله لا يقبل منه اذا تفرد فكيف إذا كان خبرا منقطعا !  
سادسا : قو له " أهملوا رسول الله ... " كيف علم بذلك ؟ و هل يعني معنى الإهمال ؟ و هذه كلمة لا تخرج من فم رجل قلبه ممتلىء حبا و تعظيمها لصحابة النبي الرسول صلى الله عليه وسلم . و في هذه العبارة من الطعن الصريح بصحابة النبي ووصفهم بالإنشغال بكرسي الحكم على دفن النبي ، و قد تلقف هذ الطعن من موقع النصارى و الملحدين على شبكة الانترنت ! بناءا على رواية حكم العلماء أنها باطلة منكرة .

و قد ذكر ابن اسحاق أن النبي صلى الله عليه وسلم توفي آخر يوم الإثنين ، و لما بُويع الصديق يوم الثلاثاء أقبل أهل بيته صلى الله عليه وسلم في جهازه و فرغ من غسله و تكفينه يوم الثلاثاء ، ووضع في بيته الظاهر ، و حفر له قبره الشريف في موضع وفاته ، و أخذ الناس يدخلون للسلام عليه حتى سلم عليه كل من كان في المدينة من الصحابة و الصحابيات و أبنائهم ، ثم دفن ليلة الأربعاء .

### مطاعن أبیال في أبي هريرة :

قال : و لم يقدس الصحابة ما عليه إلا قراءة القرآن ، سيمما سورة التوبه التي يسميها البعض بالفاضحة ، فقد ورد فيها كثيرا من الانتقاد لهم ، وأظهرت حقائق العديد منهم ، بل يمكنك أيها المقدس المقلد أن ترجع إلى الأحاديث التي تسميتها صحيحة لتقف على رأي الصحابة في بعضهم البعض ، فستصلمن من حجم السهام التي وجهها هؤلاء لبعضهم البعض.

وهنا أنقل لكم ما اورده الكاتب زكريا اوزون في كتابه "جناية البخاري" ص 20 نقا  
من تاريخ الذهبي وكتاب العقد الفريد لابن عبد ربه حول رأي الخليفة عمر بن الخطاب في الصحابي أبي هريرة ، يقول:

وحين توفى النبي ولام الخليفة عمر (عام 20 هـ) على البحرين بعد وفاة العلاء بن الحضرمي وسرعان ما عزله وولى مكانه عثمان بن أبي العاص الثقفي، أما السبب في ذلك فكان عندما أجاب الخليفة عمر بأنه-أبو هريرة-ملك عشرين ألفاً من بيت مال البحرين حصل عليها من التجارة (بقوله كنت أتجه) وكان رد الخليفة عمر: "عدوا الله والإسلام، عدوا الله ولكتابه، سرقت مال الله، حين استعملتك على البحرين وأنت بلا نعلين ما رجعت بك أميمة (أمها) إلا لرعاية الحمير" وضربه بالدرة حتى أدماه. وقد منعه تماما عن رواية الحديث النبوي بقوله: (لتتركن الحديث أو لأنحقنك بأرض القرود أو بأرض دوس).

ويؤكد أبو هريرة ذلك فيقول: "ما كنت أستطيع أن أقول قال رسول الله حتى قبض عمر" أو: لو كنت أحدث في زمان عمر مثل ما أحدثكم لضربني بمحفنته". انتهى من كتاب جناية البخاري الصفحة 20 .

ولك أن تعجب من رأي الصحابة "العدول كلهم" في بعضهم البعض ، حيث نمنع  
نحن من قول أبسط من هذا وأقله عن بعضهم ، لكن من يستعمل عقله ولو لمرة  
واحدة ليقف على هاته الأكذوبة المسمى "علم الرجال" ؟ ... من؟

**الوقفة الأولى :** كان عمر رضي الله عنه يحب للصحابة ما يحب لنفسه، فكان يكره  
لأحدهم أن يدخل عليه مال فيه رائحة شبهة، وله في ذلك أخبار معروفة في سيرته،  
كان معاذ بن جبل من خيار أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، جاء عن النبي  
صلى الله عليه وسلم أنه قال « يأتي معاذ يوم القيمة أمام العلماء برتوة» وقال أيضاً  
« وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ بن جبل» وكان معاذ سمحاً كريماً، فركبته ديون،  
فقسم النبي صلى الله عليه وسلم ماله بين غرمائه، ثم بعثه على اليمن ليجيره، فعاذ  
بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ومعه مال لنفسه، فلقيه عمر فأشار عليه أن  
يدفع المال إلى أبي بكر ليجعله في بيت المال، فأبى وقال: إنما بعثني رسول الله صلى  
الله عليه وسلم ليجيرني. ثم رأى رؤيا فسمحت نفسه لذهب إلى أبي بكر وبذل له  
المال، فقال أبو بكر: قد وهبته لك. فقال عمر: الآن حل وطاب. يعني أن الشبهة  
التي كانت فيه هي احتمال أن يكون فيه حق لبيت المال فلما طيبه له أبو بكر -  
وهو الإمام - صار بأنه أعطاه من بيت المال، لاعتقاده أنه مستحق، فبذلك حل  
وطاب (انظر ترجمة معاذ من الاستيعاب والمستدرك 3:272) فلما استخلف عمر  
جرى على احتياطه فكان يقاسم عماله أموالهم، فيجعل ما يأخذ في بيت المال،  
قال ابن سيرين «فكان يأخذ منهم ثم يعطيهم أفضل من ذلك» كما سيأتي، وكان  
عمر يخوف عليهم أن يكون الناس راغوهم في تحارتهم ومكاسبهم لأجل الإمارة،

فكان يأخذ منهم ما يأخذ ويعرضه في بيت المال لتبرأ ذمهم، ثم يعطيهم بعد ذلك من بيت المال بحسب ما يرى من استحقاقهم، فيكون حلاً لهم بلا شبهة، وقد قاسم من خيارهم سعد بن أبي وقاص وغيره كما ذكره ابن سعد وغيره.

وكان عمر رضي الله عنه للصحابة بمنزلة الوالد، يعطف ويشفق ويؤدب ويشدد وكان الصحابة رضي الله عنهم قد عرّفوا له ذلك، وقد تناول بدرسته بعض أكابرهم كسعد بن أبي وقاص وأبي بن كعب ولم يزده ذلك عندهم إلا حباً (انظر سنن الدارمي: باب من كره الشهرة والمعرفة. وطبقات ابن سعد: ترجمة عمر) فأهل العلم والإيمان ينظرون إلى ما جرى من ذلك نظرة غبطة وإكبار لعمر ولمن أدبه عمر. وأهل الأهواء ينظرون نظرة طعن على أحد الفريقيين ..<sup>31</sup>

**الوقفة الثانية :** أما أبو هريرة فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم بعثه مع العلاء بن الحضرمي إلى البحرين وأوصاه به خيراً / فاختار أن يكون مؤذناً كما في الإصابة والبداية وغيرها. ثم رجع العلاء في حياة النبي صلى الله عليه وسلم كما في فتوح البلدان ص 92 ورجع معه أبو هريرة ثم بعث عمر سنة 20 أو نحوها قدامة بن مظعون على إمارة البحرين وبعث معه أبا هريرة على الصلاة والقضاء ثم جرت لقدامة قضية معروفة فعزله عمر وولى أبا هريرة الإمارة أيضاً، ثم قدم أبو هريرة بمال ليت المال ومال له، قال ابن كثير في البداية 13:8 «قال عبد الرزاق حدثنا معمر عن أيوب عن ابن سيرين أن عمر استعمل أبا هريرة على البحرين فقدم بعشرة آلاف، فقال له عمر: استأثرت بهذه الأموال أي عدو الله وعدو كتابه؟ فقال أبو هريرة: لست بعدو الله ولا عدو كتابه، ولكن عدو من عاداهم». فقال: فمن أين هي

<sup>31</sup> الأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة (ص: 213-214)

لك؟ قال: خيل نتجت وغلة رقيق لي وأعطيه تتابعت علي، فنظروا، فوجدوه كما قال. فلما كان بعد ذلك دعاه ليستعمله فأبى أن يعمل له، فقال له: تكره العمل وقد طلبه من كان خيراً منك. طلبه يوسف عليه السلام. فقال: إن يوسف النبي ابن النبي ابن النبي وأبا هريرة ابن أميمة، وأخشى ثلاثاً وأثنين. قال عمر: فهلا قلت خمسة (؟) قال أخشى أن أقول بغير علم وأقضي بغير حلم، أو يضرب ظهري ويتنزع مالي ويشتتم عرضي؟

والسند بغاية الصحة. وفي فتوح البلدان ص 93 من طريق يزيد بن إبراهيم التستري عن ابن سيرين عن أبي هريرة لما قدم من البحرين ... ذكر أول القصة نحوه. وفيه «فقبضها منه» والسند صحيح أيضاً. وأخرجه أيضاً من طريق أبي هلال الراسبي عن ابن سيرين عن أبي هريرة، فذكر نحوه إلا أنه وقع فيه «اثنا عشر ألفاً» والصواب الأول لأن أبا هلال في حفظه شيء، وفيه «فلما صليت الغداة قلت: اللهم اغفر لعمر قال: فكان يأخذ منهم ويعطيهم أفضل من ذلك» وفي تاريخ الإسلام للذهبي 338:2 «همام بن يحيى حدثنا إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة أن عمر قال لأبي هريرة: كيف جدت الإمارة؟ قال: بعثني وأنا كاره، وزرعتني وقد أحببتها» وأتاه بأربعين ألف من البحرين فقال: أظلمت أحداً؟ قال: لا. قال: فما جئت به لنفسك؟ قال: عشرين ألفاً. قال من أين أصبتها؟

قال: كنت أبخر. قال: انظر رأس مالك ورزقك فخذه واجعل الآخر في بيت المال» فكأنه قدم لنفسه بعشرين ألفاً فقاسمه عمر مكاً كان يقاسم سائر عماله، فذكر ابن سيرين عشرة آلاف المأذوذة لبيت المال . فقد تحقق بما قدمنا من الروايات الصحيحة أن المال الذي جاء به أبو هريرة لنفسه من البحرين كان من خيله ورقيقه وأعطيته، وأخذ عمر له أو لبعضه لا يدل على ما قدمنا من الاحتياط، ثم يعطيهم

خيراً منه. وبما يوضح براءة أبي هريرة في الواقع وعند عمر إظهاره المال وعزم عمر على توليه فيما بعد وامتناع أبي هريرة من ذلك .<sup>32</sup>

**الوقفة الثالثة :** زعم أن عمر تهدده بالنفي إلى بلاده أو إلى أرض القردة إن استمر يحدث عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، فذلك دس منه وعبارة ابن كثير: وقال - عمر - لكتاب الأحبار: «لتتركن الحديث (عن الأول) أو لألحقنك بأرض القردة»<sup>34</sup> فهو تحديد من عمر لكتاب الأحبار ترك الحديث عن بني إسرائيل وأخبارهم لا تهدى لأبي هريرة بترك الحديث عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم -. على أن ابن كثير بعد أن ذكر نهي عمر لأبي هريرة عن التحدث قال: «وهذا محمول من عمر على أنه خشي من الأحاديث التي قد تضعها الناس على غير مواضعها، وأنهم يتكلمون على ما فيها من أحاديث الرخص، وأن الرجل إذا أكثر من الحديث ربما وقع في أحاديثه بعض الغلط أو الخطأ فيحملها الناس عنه أو نحو ذلك. وقد جاء أن عمر أذن له بعد ذلك في التحدث» .

**الوقفة الرابعة :** الحاصل أن الذين عرفوا بكثرة الحديث من الصحابة كابن عباس وأبي هريرة وعائشة وجابر بن عبد الله. وابن مسعود معهم، لم يرو عنه أنه تعرض لهم بشيء بل روي أنه قال لأبي هريرة حين بدأ يكثر من الحديث: «أكنت معنا حين كان النبي - صلى الله عليه وسلم - في مكان كذا؟ قال: نعم، سمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - يقول: «من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»، فقال له عمر: أما إذا ذكرت ذلك فاذهب فحدث». فكيف يعقل أن يترك أبا هريرة وهو أكثر الصحابة حديثا على الإطلاق، ثم يحبس مثل ابن مسعود وهو أقل

<sup>32</sup> الأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة (ص: 215-216)

<sup>33</sup> ابن أبي الحديد في "شرحه لنهج البلاغة" 1/360

<sup>34</sup> "البداية والنهاية": 8/108

من أبي هريرة حديثاً، أو مثل أبي الدرداء وأبي ذر، وهم لم يُعرفوا بين الصحابة بكثرة الحديث مطلقاً.<sup>35</sup>

**الوقفة الخامسة :** قال ابن عمر: "يا أبا هريرة، أنت كنت ألمتنا لرسول الله وأحفظنا لحديثه". رواه الترمذى (٣٧٧١)

وقال أبو طلحة: "أمّا أن يكون (أي أبو هريرة) سمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لم نسمع عنه، وذاك أنه كان مسكوناً لا شيء له، ضيفاً لرسول الله صلى الله عليه وسلم، يده مع يد رسول الله صلى الله عليه وسلم". رواه الترمذى .

و قال الحاكم رحمه الله في المستدرك : " وإنما يتكلم في أبي هريرة لدفع أخباره من قد أعمى الله قلوبهم ، فلا يفهمون معانى الأخبار ، إما معطل جهمي يسمع أخباره التي يرونها خلاف مذهبهم - الذي هو كفر - فيشتمون أبا هريرة ويرمونه بما الله تعالى قد نزهه عنه ، تمويهًا على الرعاع والسفل ، أن أخباره لا تثبت بها الحجة .

وإما خارجي يرى السيف على أمة محمد - صلى الله عليه وسلم - ولا يرى طاعة خليفة ولا إمام ، إذا سمع أخبار أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي - صلى الله عليه وسلم - خلاف مذهبهم الذي هو ضلال ، لم يجد حيلة في دفع أخباره بحججة وبرهان ، كان مفزعه الواقعة في أبي هريرة . أو قدرى اعتزل الإسلام وأهله ، وكفر أهل الإسلام الذين يتبعون الأقدار الماضية التي قدرها الله تعالى وقضتها قبل كسب العباد لها ، إذا نظر إلى أخبار أبي هريرة التي قد رواها عن النبي - صلى الله عليه وسلم - في إثبات القدر لم يجد بحجة يريده صحة مقالته التي هي كفر وشرك ، كانت حجته عند نفسه : أن أخبار أبي هريرة لا يجوز الاحتجاج بها .

أو جاهل يتعاطى الفقه ويطلبه من غير مظانه ، إذا سمع أخبار أبي هريرة فيما يخالف مذهب من قد اجتبى مذهبة وأخباره ، تقليداً بلا حجة ولا برهان ، تكلم في أبي هريرة ، ودفع أخباره التي تخالف مذهبة ، ويحتاج بأخباره على مخالفيه ، إذا كانت أخباره موافقة لمذهبة .

وقد أنكر بعض هذه الفرق على أبي هريرة أخباراً لم يفهموا معناها ، أنا ذاكر بعضها بمشيئة  
الله تعالى " أه "

لماذا الهجوم على الإمام البخاري

لماذا خص أيالل البخاري بال النقد

اعتبار سيرة البخاري سيرة أحلام

اتهام البخاري بالت disillusion

إدعاوه أن البخاري محروم و متزوك الحديث

إدعاوه ذم ابن المديني للبخاري

إدعاوه أن فارسية البخاري مانعة له عن تأليف كتابه

إدعاوه أن العلماء أثبتوا العصمة للبخاري

طعنه في حفظ البخاري

نحكمه من وصف البخاري بلقب أمير المؤمنين في الحديث

البخاري و بولس النصراني

التكذيب بالملدة التي استغرقها البخاري في تأليف صحيحه

## لـمـاـ الـهـجـومـ عـلـىـ الـإـمـامـ الـبـخـارـي

البخاري وسيلة و النبوة غاية

لـمـاـ الـهـجـومـ عـلـىـ الـإـمـامـ الـبـخـارـيـ بـالـضـبـطـ .. الـأـمـرـ وـاـضـحـ .. وـالـمـهـدـفـ جـلـيـ، إـنـهـ التـشـكـيكـ فـيـ الـأـصـوـلـ، وـزـرـعـ ثـقـافـةـ الـأـفـوـلـ .. وـإـنـسـانـ تـمـكـنـ مـنـهـ الشـكـ سـهـلـ اـخـتـرـاقـهـ .. يـحـاـولـونـ الـوـصـولـ إـلـىـ التـشـكـيكـ فـيـ كـتـابـ اللـهـ مـنـ خـالـلـ التـشـكـيكـ فـيـ أـصـحـ كـتـابـ بـعـدـ كـتـابـ اللـهـ، كـمـاـ تـلـقـتـ ذـلـكـ الـأـمـةـ بـالـقـبـوـلـ<sup>1</sup> ..

إـنـ النـقـاشـ الـذـيـ نـحـنـ بـصـدـدـهـ الـيـوـمـ أـكـبـرـ بـكـثـيرـ مـنـ أـنـ يـقـتـصـرـ عـلـىـ طـعـنـ شـخـصـ بـعـيدـ كـلـ الـبعدـ عـنـ عـالـمـ الـفـكـرـ وـالـعـرـفـ فـيـ كـتـابـ تـحـاـوزـ الـقـنـطـرـةـ عـنـ الـمـتـخـصـصـينـ مـنـ عـلـمـاءـ الـحـدـيـثـ، وـتـلـقـتـ الـأـمـةـ عـلـىـ اـخـتـلـافـ مـذـاهـبـهاـ بـالـقـبـوـلـ، وـأـوـلـتـهـ الـعـنـيـةـ الـلـائـقـةـ بـهـ كـمـرـجـعـ مـنـ مـرـاجـعـ الـشـرـيعـةـ الـإـسـلـامـيـةـ ..

الـنـقـاشـ لـيـسـ أـيـضاـ حـولـ بـعـضـ الـأـحـادـيـثـ الـتـيـ اـسـتـحـالـتـهـاـ عـقـولـ الـمـنـتـسـبـينـ لـلـعـلـمـانـيـةـ، وـهـيـ بـالـمـنـاسـبـةـ أـحـادـيـثـ بـسـطـ الـكـلـامـ حـوـلـهـاـ قـدـيـمـاـ وـحـدـيـثـاـ، وـذـلـكـ بـعـدـ أـنـ حـاـوـلـ مـسـتـشـرـقـوـنـ وـلـادـيـنـيـوـنـ، غـرـيـبـيـوـنـ وـعـرـبـ، الـمـرـورـ عـبـرـهـاـ لـلـطـعـنـ فـيـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ مـنـ جـهـةـ، وـالـقـرـآنـ وـبـاـقـيـ كـتـبـ الـسـنـةـ مـنـ جـهـةـ أـخـرـىـ، وـقـدـ بـاءـتـ مـحاـوـلـاـتـهـمـ بـالـفـشـلـ الـذـرـيعـ ..

الـنـقـاشـ الـحـقـيقـيـ هوـ مـوـقـفـ التـيـارـ الـعـلـمـانـيـ مـنـ النـبـوـةـ أـصـالـةـ، هـلـ يـؤـمـنـ الـمـنـتـسـبـونـ إـلـيـهـ بـأـنـ مـحـمـداـ -ـصـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ- رـسـوـلـ اللـهـ، وـأـنـ مـاـ جـاءـ بـهـ فـيـ التـوـحـيدـ وـالـتـشـرـيـعـ وـالـعـقـائـدـ وـالـعـبـادـاتـ حـقـ؟

هـلـ يـقـفـوـنـ إـزـاءـ مـاـ جـاءـ بـهـ رـسـوـلـ اللـهـ -ـصـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ- مـوـقـفـ الـمـسـتـسـلـمـ الـمـنـقـادـ، أـمـ الـمـسـتـكـبـرـ الـمـعـانـدـ؟

هـلـ يـؤـمـنـوـنـ بـأـنـ اللـهـ تـعـالـىـ حـفـظـ الذـكـرـ (ـالـقـرـآنـ وـالـسـنـةـ)ـ مـنـ التـحـرـيفـ وـالـتـبـدـيلـ، أـمـ لـ؟

<sup>1</sup> نـفـحـ الـبـارـيـ فـيـ مـحـبـةـ سـيـدـنـاـ الـإـمـامـ الـبـخـارـيـ. " نـشـرـهـاـ إـمـامـ مـسـجـدـ الـحـسـنـ الثـانـيـ الشـيـخـ الـقـزـابـريـ فـيـ صـفـحتـهـ عـلـىـ "فـيـسبـوكـ"

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

هل يعتقدون أن الإسلام هو الدين الخاتم الذي لن يقبل الله من الإنسان يوم القيمة غيره؟!

بعد الجواب عن هذه الأسئلة المحورية في النقاش يمكننا بعد ذلك أن ندخل إلى مناقشة الجامع الصحيح للإمام البخاري، ولماذا يعتبر هذا الكتاب لدى المسلمين أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى، وأصح كتاب جمعه إنسان، وما انتقاده الدارقطني وأبي مسعود الدمشقي وأبي علي الغساني عن الجامع الصحيح، وما قد تثار فيه العقول من أحاديث تضمنها هذا الكتاب.

أما الاستغلال بشبه من لا يؤمن بالوحي أصلاً، ويتوارد حول العلوم الإنسانية والمستجدات العلمية والوقتية، ويفحّم عقله النسيبي القاصر على وحي الله المطلق الشامل، ويخرج بوجه صلف ليخبرنا بأن من حق المتخصصين في كل الأبواب تناول هذا المرجع الحديثي بالفقد والمساءلة، وأن هذه الأحاديث يقبلها العقل والمرجعية الغربية لحقوق الإنسان وهذه لا يقبلها، فهذا مضيعة للوقت وإهدار للجهد فيما لا طائل تحته، فكل بنا نقاش الموضوع من زاويته ومن مرجعيته التي يعتقد أنها الحق.

ورحم الله العالمة الحق ابن قيم الجوزية إذ قال: (المعارضة بين العقل ونصوص الوحي، لا تتأتى على قواعد المسلمين المؤمنين بالنبوة حقاً، ولا على أصول أحد من أهل الملل المصدقين بحقيقة النبوة، وليس هذه المعارضة من الإيمان بالنبوة في شيء، وإنما تتأتى هذه المعارضة من يقر بالنبوة على قواعد الفلسفة) (الصواعق المرسلة 3/955).

إن من يحارب الخرافة والأسطورة لا يتحالف مع غلاة الصوفية ويجيئ عبادة القبور والموتى ويدركي الدجل والاعتقاد في الأقطاب والأوتاد والنجباء والأبدال، ويؤلف في ذلك الكتب ويعقد الندوات، ويجيئ تراث ابن عربي وابن الفارض وابن سبعين وجلال الدين الرومي.

من يحارب الخرافة لا يسكن عن انتهاكات حقوق الإنسان في المواسم والزوايا، ويشجع على سلوكيات حاطة بالكرامة الإنسانية.

من يحارب الخرافة لا يقبل باستبداد الولي واستغلال الفقراء والضعفاء والسطو على أموالهم بدعاوى تقديم القربان للضرير.

للأسف من يزعمون أنهم يحاربون الأسطورة والخرافة هم أكثر الناس دعما لها ولأهلها، وهذا ليس وليد اليوم فقد عني المستشرقون قديما عناء بالغة برموز التصوف وكتبهم في القرن التاسع عشر، بل إن لهم قدم السبق على معاصرיהם من المتصوفة في تحقيق ونشر الكثير من تراث التصوف.<sup>1</sup>

إفتح الكاتب هذا الفصل الموسوم بـ "أسطورة البخاري" ، بهيء القارئ لتقبل أحکامه ونتائجها دون أن يترك له خيار الإستنتاج . فقرر أن كل ما وروي عن البخاري خرافات وأساطير إختلق الرواية والمشايح بمثابة سياج كهربائي حتى لا يتجرأ أحد على الإقتراب من شخصية البخاري بحثا أو نقدا . يقول : " ستنطرق فيه إلى أسطورة البخاري ، حيث سنقف على مجموعة من الخرافات المتعلقة بشخصية محمد بن إسماعيل البخاري ، وسيقف القارئ من أول وهلة عليها ليكتشف بدون عناء ، أنها أساطير أصدقت بهاته الشخصية ، فكانت بمثابة سياج كهربائي وضع حولها ، حتى لا يتجرأ أحد على إنتقادها ، أو حتى التفكير من الإقتراب منها بالتمحيص العقلي ، الذي يميز الخبيث من الطيب "<sup>2</sup>

**لماذا خص أليل البخاري بالنقد؟ فيمكن تلخيص ذلك فيما يلي :**

- نقد الموروث الديني : يقول " إن بحثنا في شخصية البخاري الموروثة والكتاب المنسوب إليه ، من باب إهتمامنا بنقد الموروث الديني الذي ورثناه عن آبائنا وأجدادنا من غير مشورة منا ، نحاول جهدا أن نتعرف عليه ، لنقف على شذراته للعلامة الصالحة لعصرنا ومصرنا للإنتفاع بها ، و تمييز غثه من سميه ، و معقولاته من خرافاته ، و حقائقه من أساطيره "<sup>3</sup>

- تنقية شخصية البخاري من الأساطير التي حيكت حولها حتى غال فيه البعض - حسب زعمه - ليرفعه إلى مقام الأنبياء . يقول : " و لعل الشخصية الدينية الأكثر تأثيرا

<sup>1</sup> البخاري يعرى أساطير وخرافات الالادينيين نبيل غزال- الأثنين 06 نوفمبر 2017 هوية بريس

<sup>2</sup> ص 73

<sup>3</sup> ص 73-74

الباب الرابع

في التاريخ الإسلامي هي شخصية محمد بن إسماعيل البخاري لما حملته من ملامح جعلت البعض يغالي فيها إلى مقام الأنبياء أو أكثر، وكذا الكتاب المنسوب إليه (

صحيح البخاري ) الذي تم رفعه الى مستوى يقارن بكتاب الله ".<sup>1</sup>

- أن شخصية البخاري " لم تعد ملك نفسها ، بل أصبحت ملكاً لكل الباحثين و المهتمين ، لينبشو فيها ، و يقفوا حول حقيقة ما يشار لها ، و ما مدى صدقية ومصداقية ما أثر عنها من آثار ، و ما روی عنها من أخبار <sup>2</sup>"

- محاربة الفكر السلفي - و الذي يعتبر الإمام البخاري أحد أعلامه و رموزه - و إعتبراه " من الطوام الكبري التي جعلت أمّة بكمالها تقع في المحظور هو قلبها للحقائق ، و تقديسها للماضي و رجاله ، حتى سارت الركبان بمقولة ددت على الألسن بدون وعي من قائلها ، و لا تحicض ( الخير في اتباع من سلف و الشر في ابتداع من خلف ) . و بذلك أصبحت أمّة المليار تسير الى الوراء ، بدل أن تسير الى الأمّام ، فلا فهم إلا فهم السلف ، و لا علم إلا علمهم ، حتى غدا سؤال " هل لك سلف في هذا " ؟ من الأسئلة الملجمة حرية الرأي و حرية الفكر التي هي أساس كل تقدم ..<sup>31</sup>

## هل أثبت علماء الحديث العصمة للبيخاري؟

هل البخاري معصوم ؟

إشتدت حرب أفراح الحداثة و العلمانية على السنة النبوية ، و لإسقاطها لابد أن يشككوا الناس في مصدرها ، فشنوا حملة شرسه قدرة على الصحيحين – خاصة صحيح الامام البخاري – بدعوى احتوائه على أحاديث و روایات خرافية و أساطير مكذوبة على النبي ، و تسيء الى الاسلام و النبي و تخالف العقل و العلم .. و إذا جوبه العلماني بأنه ولج الى ميدان ليس ميدانه و إقتتحم علما ليس من أهله و حذاقه ، أجاب بلازمته المشهورة ، و هل

74 ص ۱

74 ص 2

ص 75

البخاري معصوم؟ ألم يضعف الدارقطني وغيره أحاديث في الصحيح، وهم رجال ونحن رجال وأن له أسوة من سبق!

فنقول: شتان بين الشري والثريا، فانتقادات أمثال الدارقطني وغيره إنتقادات علمية في حدود ضوابط البحث العلمي ووفق قواعد المحدثين، أما هذا التضعيف الوافد فلا أصل له في مناهج البحوث الصحيحة، ولا يعرفه الدارقطني ولا غيره من أئمة الحديث. فلل الحديث آليات ومناهج وضوابط يعرفها أهله، ويفقها من أفق عمره في تحصيله وفهمه.<sup>1</sup> ثم إنه لم يقل أحد من علماء الأمة – لا قدماً ولا حديثاً – أن البخاري معصوم عن الخطأ، ولم يرفعوه لمرتبة الأنبياء، بل الكل مجمع على أنه بشر يصيب ويخطئ وأن كتابه من أصح الكتب الحديبية. وهذا الحكم لم يطلقه البخاري على نفسه بل وسمه به كبار علماء الأمة وعباقرة محققها، على مر القرون، وهذا الإجماع ليس ضرباً من الهوى و العبث بل حصيلة جهود جبارة من التحقيق و الدراسة العلمية للصحيح: تحقيقاً لرواياته وأسانيده ومدى التزامه بشروطه التي ألزم بها نفسه، وتنقيباً عن رواته وإخضاعهم لعلم الجرح والتعديل، ودراسة ملتوئه من حيث انتفاء الشذوذ و العلة و غير ذلك من شروط قبول الرواية أو رفضها.

ويعتبر أليل أن السبب الرئيسي وراء غلو المشايخ في البخاري وإضفاء العصمة عليه هو التأسيس لإضفاء الكمال على صحيحه و تقديسه يقول: "إن الغلو في شخصية البخاري وتحويلها إلى شخصية خرافية تتفوق على البشر في كل شيء، حتى أنها باتت لدى بعض الشيوخ لا تخضع للمقياس البشري، لأنها تفوق على هذا المقياس بالأحلام والأساطير المؤسسة لها، لذلك فهذا الغلو يفضي في النهاية إلى تقديس الكتاب المنسوب للشيخ البخاري، والذي أطلق عليه اسم "الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه" ويطلق عليه الشيوخ اختصاراً "الجامع الصحيح" أو "صحيح البخاري"، لتنسج خيوط التقديس حول هذا الكتاب كما نسجت حول محمد بن إسماعيل، وإن لأظن أن الخرافات التي نسجت حول شخصية البخاري كانت من أجل اضفاء شرعية خرافية على هذا الكتاب، كعادة الشيوخ في الاستدلال على الحقيقة بالرجال، فعليهم أن

<sup>1</sup> الاحاديث المنتقدة في الصحيحين لأحمد حفو ص 13

يضافوا كل الكمال على شخصية البخاري، وبعدها يسهل عليهم أن يضفوا القداسة على الكتاب المنسوب إليه، وبما أن شخصية البخاري شخصية كاملة لاتخطئ ، فلا يمكن أن يصدر عنها الا الكمال والصواب، ومن هنا جاء تقديس صحيح البخاري ، وتم نسج الاسطورة المؤسسة لهذا الكتاب.<sup>1</sup>

يقول أحمد صبحي منصور – حداثي وكبير القرآنيين – في تعريف التقديس الذي يتهم به علماء الأمة :

التقديس يعني أن تحب شخصاً إلى درجة التأله . ومن ملامح تأله شخص ما أن تعتقد عصمته من الخطأ ، بأن تتهيب نقه وتعتبر الهجوم عليه كفراً وجريمة دينية ، وتحاول تبرير جرائمه ، وتعتقد أنه جزء من دينك وإيمانك ، ولا تشعر بأنك تساويه في الإنسانية والبشرية ، بل هو يسمو عنك و مختلف عنك ، وأن له مكانة خاصة عند الله جل وعلا بحيث أنك مهما فعلت من الصالحات فلن تكون في مستواه .<sup>2</sup>

لكن هل كون البخاري بشر يلزم وجود أخطاء في أي عمل يقوم به ؟  
أجاب عن هذا السؤال الشيخ الشري夫 حاتم العوني. قال -حفظه الله- :<sup>3</sup>

والجواب الأول: أن قوله: "إن عمل الإنسان لا يمكن أن يكون متقدناً خالياً من الأخطاء" ، لا أدرى كيف أفهمه؟ لأن الإنسان قد يتقن عملاً ما إتقاناً لا ترى فيه خطأً، ولا أظن السائل سيفقد كثيراً جدًا من الأعمال البشرية حوله، ومن الصنائع المتقدنة غاية الإتقان، وتؤدي الغرض منها على صورة بالغة الدقة. فكيف ينكر أن يكون عمل البخاري متقدناً؟  
أظن السائل قد استقرّ في ذهنه أن الإنسان عموماً غير معصوم، فظنّ أن عدم عصمة الإنسان يستلزم أن يخطئ في كل عمل! وهذا غير صحيح؛ فإن غير المعصوم لا يكون غير معصوم في كل عمل، بمعنى أنه لن يخطئ في كل عمل، بل شأن الإنسان أن يصيب وأن يخطئ. فما الذي يمنع (عقلاً) أن يكون البخاري قد أصاب في صحيحه ولم يخطئ فيه، وإن كان يخطئ في مؤلفاته وأعماله الأخرى؟!!

إذن فمسألة العصمة لا علاقة لها بإتقان البخاري لصحيحه.

الجواب الثاني: ولو افترضنا أن العمل البشري كله لا بدّ أن يكون فيه خطأ، وأنه لا يصحُّ

<sup>1</sup> ص 108

<sup>2</sup> [http://www.ahl-alquran.com/arabic/show\\_fatwa.php?main\\_id=2052](http://www.ahl-alquran.com/arabic/show_fatwa.php?main_id=2052)

<sup>3</sup> فتوى بعنوان الجواب عن طعون في صحيح البخاري. موقع الاسلام اليوم <http://www.islamtoday.net>

العمل البشري مطلقاً = فإن للخطأ وجوهاً عديدةً. فقد يكون كل ما في كتاب البخاري صحيحاً ثابتاً عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لكن خطأ البخاري الذي سيلزم عمله البشري قد يكون في ترتيب كتابه، أو في فهمه للأحاديث -الذي ذكره في عناوين أبوابه. مما الذي يوجب أن يكون خطأ البخاري الذي سلمنا (تنزلاً) بوجوب وقوعه في تصحيحه، دون ترتيبه أو تبويه؟!! أو لا يكفي أن يقع الخطأ في الترتيب أو التبويه ليثبت وصفُ البشرية على عمل البخاري؟!!

الجواب الثالث: من قال للسائل إن أهل السنة يعتقدون أن كل أحاديث صحيح البخاري صحيحة؟ فهذا أحد العلماء الكبار في علوم السنة، وهو أبو عمرو ابن الصلاح (ت 643هـ = 1245م)، يقول في كتابه (علوم الحديث): "إن ما انفرد به البخاري ومسلم مُندرج في قبيل ما يقطع بصحته، لتلقى الأمة كل واحد من كتابيهما بالقبول، على الوجه الذي فصلناه من حالمما فيما سبق، سوى أحرف يسيرة تكلّم عليها بعض أهل النقد الحفاظ، كالدارقطني وغيره، وهي معروفة عند أهل هذا الشأن". علوم الحديث لابن الصلاح (29).

ومعنى هذا الكلام: أن غالباً وعامة ما في صحيح البخاري صحيح مقطوع به، لا من جهة أنه جُهد البخاري وحده، ولكن لأن علماء السنة على مر العصور قد درسوا هذا الكتاب أعمق دراسة، وفحصوا أحاديثه أشد الفحص، فخرجوا بتأييد البخاري في أكثر الكتاب والأعم الأغلب منه. ومن دلائل إنصافهم وموضوعيتهم في تلك الدراسة وذلك الفحص الذي سبق ذكره أنهم خالفوا البخاري في بعض الأحاديث، كما فعل الإمام الدارقطني (ت 385هـ = 995م)، حيث ألف كتاباً فيما ينتقده على الصحيحين، وهو كتاب (التبيغ)، وهو كتاب مطبوع مشهور.

لكنّ أئمّة السائل إلى أنّ مخالفة بعض كبار النقاد للبخاري في عدد قليل جدّاً من أحاديث كتابه، لا يبيح لمن لم يتمّق في علم الحديث تعمّق أولئك النقاد أن ينتقد أحاديث أخرى لم ينتقدوها، ولا يجعل تضييف أحاديث البخاري حقاً مُشاًعاً لكل من أحب ذلك، بل لا شك أنه ليس من حق غير العالم بالسنة أن يُدخل نفسه في مناقشة الحديث الذي وقع فيه الاختلاف بين البخاري والإمام الآخر الذي خالفه؛ لأن هذه المناقشة تستلزم أن يُنصّب نفسه حَكْماً بين علماء وأئمّة السنة، ومن هو الذي يتَصَوّر أن هذه المنزلة مُمكّنة لـكل

أـحـدـ؟!

فـانـتقـاد الدـارـقـطـنـي (وـهـو النـقـادـ الـكـبـيرـ) لـقـلـيل مـن أـحـادـيـث الـبـخـارـي لا يـجـيـزـ مـن لـم يـلـغـ نـحـوا مـن مـنـزلـتـهـ فـي الـعـلـمـ بـالـسـنـةـ أـنـ يـفـعـلـ فـعـلـهـ؛ وـذـلـكـ لـسـبـبـينـ كـبـيرـينـ:

الـأـوـلـ: أـنـ كـلـ عـلـمـ مـنـ الـعـلـمـ لـهـ أـعـماـقـ سـحـيقـةـ وـقـيمـ رـفـيـعـةـ، لـا يـغـوصـ وـلـا يـسـمـوـ إـلـيـهاـ إـلـا كـبـارـ عـلـمـاءـ ذـلـكـ الـعـلـمـ، فـإـنـ خـاطـرـهـمـ أـتـىـ بـالـجـهـالـاتـ وـالـعـجـائـبـ؛ بـسـبـبـ أـنـهـ يـتـكـلـمـ فـيـمـاـ يـجـهـلـ، وـالـكـلـامـ يـجـهـلـ لـاـ يـقـبـلـ عـاقـلـ لـنـفـسـهـ وـلـاـ مـنـ غـيـرـهـ.

وـمـئـلـ منـ يـحـتـجـ بـنـقـدـ الدـارـقـطـنـيـ وـأـمـثالـهـ مـنـ النـقـادـ لـبعـضـ أـحـادـيـثـ الـبـخـارـيـ لـيـمـارـسـ هـوـ هـذـاـ النـقـدـ، مـعـ دـعـمـ بـلـوـغـهـ قـرـيبـاـ مـنـ مـنـزلـتـهـمـ فـيـ عـلـمـهـمـ الـذـيـ مـارـسـوـهـ= مـئـلـ منـ يـرـيدـ أـنـ يـجـرـيـ عـمـلـيـةـ جـراـحـيـةـ خـطـيرـةـ لـأـحـدـ النـاسـ؛ بـحـجـةـ أـنـ الطـبـيـبـ الـعـالـمـيـ فـلـانـ قدـ أـجـرـيـ هـذـهـ الـعـمـلـيـةـ!ـ هـلـ يـحـقـ لـأـكـبـرـ مـهـنـدـسـ أوـ أـجـلـ فـيـزـيـائـيـ أـنـ يـفـعـلـ ذـلـكـ؟ـ!ـ بـلـ هـلـ يـحـقـ لـطـبـيـبـ غـيرـ جـراـحـ أـنـ يـفـعـلـ ذـلـكـ؟ـ!ـ بـلـ هـلـ يـحـقـ لـجـراـحـ لـاـ يـصـلـ إـلـىـ قـرـيبـ مـهـارـةـ ذـلـكـ الطـبـيـبـ الـعـالـمـيـ أـنـ يـمـارـسـ عـمـلـيـةـ تـفـوقـ مـهـارـاتـهـ؟ـ!ـ!ـ!ـ هـذـهـ حـقـيقـةـ مـاـ يـرـيدـهـ أـوـلـئـكـ الـقـومـ، الـذـيـنـ يـبـحـثـونـ لـأـنـفـسـهـمـ الـخـوضـ فـيـ عـلـمـ السـنـةـ، بـلـ فـيـ أـعـمـقـ عـلـمـ السـنـةـ!!!ـ

الـثـانـيـ: أـنـ إـجـمـاعـ عـلـمـاءـ الـأـمـةـ عـلـىـ تـلـقـيـ الصـحـيـحـينـ بـالـقـبـولـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ لـاـ يـكـونـ لـهـ أـثـرـ، وـلـاـ يـصـحـ أـنـ يـتـساـوـيـ كـتـابـ لـقـيـ تـلـقـيـ الـعـنـاـيـةـ (ـكـصـحـيـحـ الـبـخـارـيـ وـصـحـيـحـ مـسـلـمـ)ـ وـكـتـابـ آخـرـ لـمـ يـلـقـهـاـ، وـلـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـقـبـلـ مـنـصـفـ أـنـ يـجـعـلـ الـمـتـلـقـيـ بـالـقـبـولـ مـنـ عـلـمـاءـ الـأـمـةـ كـالـذـيـ لـمـ يـنـأـنـ هـذـهـ الـمـكـانـةـ السـامـيـةـ. وـنـقـدـ بـعـضـ أـحـادـيـثـ الصـحـيـحـينـ لـاـ يـلـغـيـ تـلـقـيـهـ؛ لـأـنـهـ مـاـ مـنـ كـتـابـ (ـحـاشـاـ كـتـابـ اللـهـ)ـ إـلـاـ وـقـدـ وـرـجـحـ إـلـيـهـ نـقـدـ. فـمـاـذـاـ يـمـتـازـ بـهـ الـكـتـابـ الـذـيـ وـرـجـحـ إـلـيـ قـدـرـ يـسـيرـ مـنـهـ نـقـدـ، مـعـ اـتـقـاقـ الـأـمـةـ عـلـىـ صـحـّـةـ غـيرـ هـذـاـ الـقـدـرـ الـيـسـيرـ الـمـيـتـقـدـ؟ـ

الـجـوابـ هوـ مـاـ ذـكـرـهـ اـبـنـ الصـلـاحـ أـنـ كـلـ مـاـ لـمـ يـنـقـدـهـ الـأـمـةـ الـحـفـاظـ الـذـيـنـ كـانـتـ لـدـيـهـمـ أـهـلـيـةـ الـخـوضـ فـيـ أـعـمـقـ مـسـائـلـ عـلـمـ الـحـدـيـثـ، أـنـهـ دـاـخـلـ ضـمـنـ إـجـمـاعـ الـأـمـةـ عـلـىـ صـحـّـتـهـ، وـأـنـ نـجـاتـهـ مـنـ نـقـدـ النـاقـدـيـنـ يـدـلـ عـلـىـ قـبـولـهـ عـنـدـ هـؤـلـاءـ النـاقـدـيـنـ؛ وـلـذـلـكـ كـانـ كـلـ مـالـمـ يـنـقـدـهـ أـوـلـئـكـ الـنـقـادـ مـنـ أـحـادـيـثـ الصـحـيـحـينـ مـفـيـدـاـ لـلـيـقـيـنـ بـصـحـّـتـهـ عـنـدـ عـلـمـاءـ السـنـةـ، كـمـاـ سـبـقـ عـنـ اـبـنـ الصـلـاحـ. فـمـاـ لـمـ يـنـتـقـدـ مـنـ أـحـادـيـثـهـمـاـ لـيـسـ فـقـطـ صـحـيـحاـ، وـلـاـ خـرـجـ عـنـ أـنـ يـحـقـ لـغـيرـ كـبـارـ الـنـقـادـ أـنـ يـنـتـقـدوـهـ فـحـسـبـ، بـلـ تـحـاـوـزـ ذـلـكـ: إـلـىـ أـنـ يـكـونـ مـقـطـوـعـاـ بـصـحـّـتـهـ مـجـزـوـمـاـ بـثـبـوتـهـ عـنـ

رسول الله – صلى الله عليه وسلم – بدليل ذلك التلقي بالقبول من علماء السنة هذين الكتابين، من فيهم أولئك العلماء الذين انتقدوا، مما يدل على أن ذلك التلقي لم يكن تقليداً من علماء الأمة للبخاري ومسلم، بل هو موافقة لصحة النتائج التي توصللا إليها بناءً على النظر في الأدلة والبراهين التي أوصلتهم إلى تلك النتائج، ولذلك خالف أولئك العلماء في قليل من تلك الأحاديث، وبقي الجزء الأكبر من أحاديث الصحيحين عندهم صحيحاً لا يخالفون في ثبوت وصف الصحة له.

وبهذا يصبح انتقاداً أولئك النقاد لبعض أحاديث الصحيحين سبيلاً لمنع من لم يصل إلى درجتهم في العلم أن يلح هذه الساحة؛ وصار دليلاً ضدّ هؤلاء المتجرئين!!  
لكنني أعود وأذكر السائل أنه نسب إلى علماء السنة أنهم لم ينتقدوا صحيح البخاري، وكأنّهم اعتقادوا فيه العصمة، مع أنّهم قد مارسوا النقد العلمي لصحيح البخاري، وخالفوه في أحاديث قليلة، ولم في ذلك مؤلفات شهيرة، وهي مؤلفات طُبع عدّ منها، ويعرفها عامة المشتغلين بالسنة أدنى اشتغال.

وهذا خطأ ثانٍ وقع فيه السائل، يدل على بعده الكبير عن علوم السنة، مما يدلّه على أنه عليه أن يُنْصِفَ هذا العلم من نفسه، فلا يخوض فيما لا يعلم!

## إطلاق العلماء لقب "أمير المؤمنين في الحديث" على البخاري ليصنعوا منه بطلاً على الأوراق .

قوله : وأنا أتعجب من هاته الألقاب لأتساءل : و متى كانت للحديث إمارة ليكون عليها أمير ..<sup>1</sup>

تساءل مستهزءاً ساخراً من إطلاق العلماء لقب أمير المؤمنين على الإمام البخاري !

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

و بما أنه يدعى نظم القوافي نسأله : متى كان للشعر امارة ليكون لها أمير ؟ و متى كان للبيان امارة ليكون لها أمير ؟

إن علماء الحديث لما أطلقوا على البخاري هذا اللقب ، كان غايتها الإعتراف بعظيم منزلته الحديبية بين المحدثين ، وأنه مقدم على غيره في معرفة الحديث و كشف أحوال الرجال و التحاكم إليه في معرفة عللها .

أما هل كانت للحديث دولة ؟ فنقول له : نعم كانت له دولة و هيبة ، و لجهازته صولة و مكانة فاقت منزلة و هيبة الحكام ! وكل من استقرأ كتب التواريخ و التراجم يعلم أن سوقهم كانت نافقة لما كانت المساجد و المدارس بل و أزقة بغداد و البصرة و دمشق و مصر وبلاد ما وراء النهر تمتلئ بآلاف المحابر لتدوين و كتابة الحديث من فم رواته .

و ليقرأ تاريخ بغداد كيف امتلأت أزقة بغداد و ازدحم العلماء و الطلبة و ذوي الرياسة لاستقبال البخاري و السماع منه !

وليقرأ كيف استقبل أهل خراسان و بخاري البخاري على بعد أميال و كيف احتفوا به ؟ و يجهل المعترض أن لقب "أمير المؤمنين في الحديث" كان يطلق على جهابذة المحدثين ، الذين كانت لهم المنزلة الرفيعة بين القوم لتقديرهم على غيرهم في معرفة علل الحديث و أحوال الرجال . وهذا اللقب لم يظفر به إلا الأفذاذ النوادر ، الذين هم أئمة هذا الشأن والمرجع إليهم فيه .

و مما أطلق عليه هذا اللقب جمهرة من المحدثين منهم :

إسحاق بن راهويه و أحمد بن حنبل و الدارقطني والإمام مالك و عبد الله ابن المبارك و يحيى بن سعيد القطان و غيرهم . وقد ذكر الشيخ عبد الفتاح أبو غدة ما يقارب 26 حدثاً قيل فيهم أنهم أمراء المؤمنين في الحديث . من أمثلة ذلك :

مالك بن أنس قال يحيى بن معين : مالك أمير المؤمنين في الحديث .

شعبة بن الحجاج ، قال سفيان الثوري : يا شعبة أنت أمير المؤمنين في الحديث .

محمد بن يحيى الذهلي ، قال ابن أبي داود عنه : هو أمير المؤمنين في الحديث .

سفيان الثوري ، قال فيه شعبة و يحيى بن معين و جماعة : سفيان أمير المؤمنين في الحديث .

علي بن المديني ، و صفة الذهبي بقوله : الشيخ الإمام الحجة أمير المؤمنين في الحديث .

أبو الزناد عبد الله بن ذكوان ، كان سفيان يسميه أمير المؤمنين في الحديث .

ابن حجر العسقلاني ، وصفه غير واحد من العلماء بقولهم : شيخ الإسلام ، أمير المؤمنين في الحديث .

عبد الغني المقدسي ، وصفه الحافظ الضياء بقوله : كان الحافظ عبد الغني أمير المؤمنين في الحديث .

ابن حجر الهيثمي ، وصفه العلامة الألوسي بقوله : شيخ الإسلام أمير المؤمنين في الحديث .

أما إعتبار إجماع العلماء على مدحه و ذكر خصاله الفريدة العجيبة كمن يعمد إلى " صناعة الأبطال الورقين على طريقة الإعلام المعاصر ، فيمكنه أن يسبغ على من يريد ما يريد ، ما دام الأمر مجرد كلام ، و ما دام الإغرار في المديح صفة عربية بامتياز "<sup>1</sup> فكلام إنشائي ملأه الحقد و الضعينة على البخاري ، كمن يريد أن يحجب أشعة الشمس بالغربال كما يقول المثل .

ادعاء أيلال أن فارسية البخاري مانعة له من تأليف كتاب الجامع  
الصحيح !

**قال أيلال :** "أن الشيخ البخاري ذو أصل فارسي ، فاللغة العربية ليست لغته الأصلية ، وكل المؤرخين و الحفاظ و المحدثين و المترجمين و كتاب السير ، لم يتحدثوا لنا ضمن أسطورة البخاري ، عن متى و كيف تعلم اللغة العربية ، بل جملة ما تحدثوا عنه ، هو شروعه في حفظ الحديث و هو صبي لم يتجاوز العشر سنين "<sup>1</sup>

**أولاً :** إن الإمام البخاري من بلاد بخارى على نهر جيحون من بلاد ما وراء النهر، وبخارى الآن من بلاد جمهورية أوزبكستان في آسيا الوسطى، وقد دخل أهل بخارى الإسلام في أول خلافة يزيد بن معاوية (61هـ)، فتحها سلم بن زياد مع مدن أخرى حولها، وأحب أهلها الإسلام، وبذلوا الكثير في نصرته، وشاع العلم وذاع في هذه البلاد، ونبغ فيها كثير من أئمة الإسلام، تعلموا وعلموا.

ولا شك أن العربية انتشرت سريعا في هذه البلاد المفتوحة بسبب كثرة العرب الذين استقروا بها بعد فتحها، وحاجة أصحاب هذه البلاد إلى معرفة العربية لغة دينهم الجديد، فالعربية لغة وليست عرقا، فكل من نطق بالعربية فهو عربي، والبخاري من مجتمع يتكلم العربية ويعتنق الإسلام ، وكان من البارعين فيها العالمين بمداخلها ومحارجها.

واختلاف الجنسية أو اللغة لا يعيق عن تعلم اللغة العربية، فإن العربية قد برع فيها كثير من غير أهلها، وكذلك الإنجليزية والفرنسية، وعندنا سيبويه الذي يعد أول من ألف في النحو العربي وقعد له فارسي الأصل، وليس عربيا، فقد تعلم العربية وأجاد فيها، مما الإشكال في إجاده البخاري للعربية؟!<sup>2</sup>

قال الدكتور كوركيس عواد — وهو نصراوي عراقي — قوله حق : لقد أقبل أبناء الشرق والغرب ، منذ القديم على تعلم العربية ، سعيا وراء الوقوف على ما تحضنه هذه اللغة من جليل التصانيف و نفيس المباحث . هذا الى تفردها بتأثيره فائقة لا يدان بها فيها غيرها من لغات العالم . تلك هي أنها لغة القرآن الكريم ، الكتاب الأعظم ، و حامي حمى هذه اللغة الكريمة ، و رافع راية العرب في الخافقين .<sup>3</sup>

<sup>1</sup> ص 164

<sup>2</sup> . دفع الشبهات عن السنة النبوية، د. عبد المهدى عبد القادر عبد الهادى، مكتبة الإيمان، القاهرة، 1421هـ/2001م، ص237. و ما بعدها.

<sup>3</sup> ص 5-6

**ثانياً:** إن العبرة ليست بالأصل العربي أو الأعجمي، ولكن العبرة بالاجتهد والعمل. و هذا يتضح في نبوغ كثير من أبناء العجم في العديد من الفنون حتى أصبحوا المرجع فيها وأصبحت أقوالهم قانوناً يتبع .

قال ابن خلدون : " فكان صاحب صناعة النحو سيبويه ، و الفارسي من بعده ، و الزجاج من بعدهما ، و كلهم عجم في أنسابهم ، و إنما ربا في اللسان العربي فاكتسبوه بالمربي و مخالطة العرب ، و صيروه قوانين و فنا لمن بعدهم .

و كذا حملة الحديث الذين حفظوه عن أهل الإسلام أكثرهم عجم أو مستعجمون باللغة و المربي لإتساع الفن بالعراق . و كان علماءأصول الفقه كلهم عجماً كما يعرف ، و كذا حملة علم الكلام ، و كذا أكثر المفسرين . و لم يقم بحفظ العلم و تدوينه إلا الأعجم ..<sup>1</sup> و بالتالي أصبح " حملة الشريعة أو عامتهم من العجم "<sup>2</sup>

و كان " أصغر أبناء العجم الذين يربون مع العرب قبل أن تستحكم عجمتهم ، فتكون اللغة العربية كأنها السابقة لهم ، و لا يكون عندهم تقصير في فهم المعاني من اللغة العربية"<sup>3</sup>

**ثالثاً :** ولادته و ترعرعه في جو علمي ، فقد كان أبوها أحد علماء بخاري المحدثين، وهذا يتضح من قول ابن حبان في كتابه " الثقات": "إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي، أبو الحسن، يروى عن مالك وحماد بن زيد، روى عنه العراقيون".<sup>4</sup>.

وذكره البخاري في التاريخ الكبير فقال: "إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي أبو الحسن، رأى حماد بن زيد، وصافح ابن المبارك بكلتا يديه، وسمع مالكا"<sup>5</sup>

وقال ابن حجر: "روى عن حماد بن زيد وابن المبارك، وروى عنه يحيى بن جعفر البيكندي وغيره، ذكر ولده عنه ما يدل على أنه كان من الصالحين".<sup>6</sup>

**رابعاً :** لم يدخل البخاري في طلب الحديث إلا بعد إتقان اللغة وفروعها، وما يدل على ذلك ما روي عنه أنه قال لرجل سأله أن يعلمه الحديث: "يابني لا تدخل في أمر إلا بعد معرفة حدوده والوقوف على مقاديره، فقال له: عرفني حدود ما قصدت له ومقادير ما

<sup>1</sup> مقدمة ابن خلدون ج 2 ص 361 بـ عبد الله الدرويش ط 1 . 2004

<sup>2</sup> المقدمة ج 2 ص 364

<sup>3</sup> المقدمة ج 2 ص 365

<sup>4</sup> الثقات، ابن حبان، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، الهند، ط 1، 1393هـ/ 1973م، (98/8).

<sup>5</sup> التاريخ الكبير، البخاري، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، د. ت، (342/1)، (343، 342).

<sup>6</sup> تهذيب التهذيب، ابن حجر، دار الفكر، بيروت، ط 1، 1404هـ/ 1984م، (240/1).

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

سؤالك عنه، قال: اعلم أن الرجل لا يصير محدثاً كاملاً في حديثه إلا بعد أن يتيقن من معرفة الكتابة واللغة والصرف والنحو<sup>1</sup>.

و قال في معرض نقه لشبه بعض المعارضين في مسألة أفعال العباد : " فإن إعراض جاهل لا يرتفع بقوله .. فإن لم يعلم هذا المعارض اللغة فليسأل أهل العلم من أصناف الناس كما قال الله عز وجل { يهدي إلى الرشد } إن فقه و فهم . مما يحملنا على كثرة الإيضاح والشرح إلا معرفتنا بعجمة كثير من الناس ، و لا قوة إلا بالله . قال الحسن البصري : إنما أهلكتهم العجمة<sup>2</sup>.

**خامساً** : كثرة رحلات البخاري في الأقطار الإسلامية العربية ، و تلقيه العلم عن المشايخ في العواصم الإسلامية ، سبب في استحكام ملكته العلمية و اتقانه للعلوم و الفنون . قال ابن خلدون : أن الرحلة في طلب العلوم و لقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم ، و السبب في ذلك أن البشر يأخذون معارفهم و أخلاقهم و ما ينتحلون به من المذاهب و الفصائل تارة علما و تعلينا و إلقاء ، وتارة محاكاوة و تلقينا بال المباشرة ، إلا أن حصول الملوكات عن المباشرة و التلقين أشد استحكاما و أقوى رسوخا ، فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملوكات و رسوخها ..<sup>3</sup> إن أخذ الحديث من أفواه المشايخ جهابذة الرواية و أرباب الفصاحة و البيان ، و كثرة مذاكرة كتب الفنون و منها كتب اللغة ، كل ذلك ساهم في تقوية ملكت البخاري اللغوية و تنوع أساليبه البلاغية .

**سادساً** : اعتراف العلماء باتقاده للغة

قال ابن حجر : " وكان صاحب فنون و معرفة باللغة العربية و التصريف "<sup>4</sup> قال الشيخ عبد الغني عبد الخالق : " كان أديباً بالمعنى الأعم عند المتقدمين ، و هو من أدرك أسرار العربية ، و عرف الأساليب البلاغية ، و لم بأهم القواعد النحوية ، و وقف على بعض خطب العرب و أمثالهم ، و حفظ شيئاً من منتشرهم و منظومهم ، سواء أزواول كتابة الرسائل ونظم الشعر ، ألم لا "<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> تهذيب الكمال، المزي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط، 1، 1413هـ/1992م، (462/24)، 463

<sup>2</sup> خلق أفعال العباد ص 106

<sup>3</sup> مقدمة ابن خلدون 358/2

<sup>4</sup> هداية الساري ص 76 – التغليف 5/400

<sup>5</sup> البخاري و صحيحه ص 133

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

و قال ابن حجر - أيضا - : " و كتابه الجامع يشهد له بالتقدير في استنباط المسائل الدقيقة ، و بالإطلاع على اللغة و التوسع في ذلك ، و باتقان العربية و الصرف ، و بما يعجز عنه الواصف ، و من تأمل اختياراته الفقهية في جامعه علم أنه كان مجتهدا ، و إن كان كثير الموافقة للشافعي .."<sup>1</sup>

قال محمد بن أحمد البلخي رحمة الله : " و مع ما اشتتم عليه من الحفظ الغزير و ما يعجز عنه الواصف من معرفة الفن القاضي بأنه ليس له فيه نظير ، فكتابه يشهد له بالتقدير - أيضا - في استنباط المسائل الدقيقة ، و إزاحة الإشكالات بالكلمات اليسيرة الأنثقة ، كقوله : باب قول النبي ( يعذب الميت بعض بكاء أهله عليه إذا كان النوح من سنته ، و قوله : باب تسمية المولود غدة يولد ملن لم يقع عنه ."<sup>2</sup>

قال السحاوي : " كل هذا مع الإطلاع على اللغة و التوسع فيها ، و إتقان العربية و الصرف إيضاحا و توجيها .."<sup>3</sup>

قال الشيخ عبد السلام المباركفوري : " لم يكن البخاري شاعرا ، و لكنه كان يتلذذ أحيانا بالكلام الموزون ، و يصدر منه كلام موزون في النصائح و الآداب .."<sup>4</sup>

قال الشيخ الدكتور عبد الغني عبد الحافظ : لم يكن البخاري من الكتاب المتسلين و لا فحول الشعرا المكثرين ، و ليس ذلك لنقص في قدرته ، أو ضعف في ملكاته ، فمواهبه جمة و ملكاته باهرة ، و قدراته نادرة ، و إنما السبب نشأته الحديبية الصرفية ، فكان يرى - كما يرى كثيرون غيره من الفقهاء و المحدثين - أن الإشتغال بالحديث و الفقه أولى و أفضل ، و أجرد بالتقدير ، و أعظم فائدة ، و أسلم عاقبة ، و كل ميسر لما خلق له "<sup>5</sup>

قال الشيخ عبد الستار الشيخ : " كان الإمام البخاري صافي القرحة ، متوقد الذهن ، ذكي الجنان ، فصيح اللسان ، رفيع البيان ، صحيح العبارة ، دقيق الإشارة ، كما يدل على ذلك تصانيفه البديعة ، و تعبيراته المختارة ، و حسن ترصيفه للكلام ، و ما أثر عنه من كلمات مؤثرة ، و أقوال مشهورة ، و كما يستلزم حفظه لكتاب الله الكريم ، و حديث النبي صلى الله عليه وسلم ، و أقوال الصحابة و التابعين و خطبهم و مؤثراهم العقلية ، حفظا مطبوعا

<sup>1</sup> هداية الساري لسيرة البخاري ص 116 ت حسين سليمان مهدي . دار البشائر . دار الكمال المتحدة ط 2011

<sup>2</sup> عمدة القاري و السامع في ختم الصحيح الجامع للسحاوي ص 29 ت مبارك بن سيف الهاجري

<sup>3</sup> عمدة القاري ص 29

<sup>4</sup> سيرة الإمام البخاري سيد الفقهاء و أمم المحدثين ج 1 ص 203 دار عالم الفوائد ط 1

<sup>5</sup> البخاري و صحيحه ص 135 الطبعة 1 الناشر : دار المنارة

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أليل حول البخاري

، إنضم إليه جودة الغوص على الأغراض و المقاصد ، و إظهار الكنوز و الألائى بفهم صحيح  
و تذوق سليم <sup>1</sup>

**سابعا** : أمثلة على إمتلاك البخاري لнациبية اللغة ، و إتقانه لها ، و أنه مهر و تفنن فيها .

1- معرفة أصول الكلمة و تصريفها :

و من الأمثلة :

قال في قوله تعالى { إني براء ما يعبدون } ( الزخرف 26) : " العرب تقول نحن منك البراء  
و الخلاء ، و الواحد و الإثنان و الجميع من المذكر و المؤنث ، يقال فيه براء لأنه مصدر ، و  
لو قال : { بريء } لقليل في الأنثى ببيان و الجميع ببيان ، و قرأ عبد الله { إني بريء } .<sup>2</sup>

قال تعالى : { فما اسطاعوا أن يظهوه و ما استطاعوا له نقبا } ( الكهف 97) . قال  
البخاري : ( اسطاع ) استفعل من طعت له ، فلذلك فتح اسطاع يسطيع و قال بعضهم  
استطاع يستطيع ) .<sup>3</sup>

قال تعالى : { رضوا بأن يكونوا مع الخوالف } ( التوبة 87) . قال البخاري : الخوالف  
الذي خلفني فقدت بعدي ، و منه يختلفه في الغابرين ، و يجوز أن يكون النساء من الخالفة ، و  
إن كان جمع الذكور ، فإنه لم يوجد على تقدير جمعه إلا حرفان : فارس و فوارس و هالك  
و هوالك .<sup>4</sup>

قال تعالى : { عربا أترابا لأصحاب اليمين } ( الواقعة 37) . قال البخاري : عربا مثقلة و  
أحدها عروب مثل صبور و صبر ، يسميهما أهل مكة : العربية ، و أهل المدينة : الغنة ، و  
أهل العراق : الشكلة ، و العرب المحجبات الى أزواجهن .<sup>5</sup>

2- الغوص في المعاني اللغوية و الدلالية

من الأمثلة :

قوله تعالى : { هل أتى على الإنسان } قال البخاري : يقال معناه : أتى على الإنسان و ( هل ) تكون جدا و تكون خبرا ، و هذا في الخبر يقول كان شيئا لم يكن مذكورة ، و ذلك  
حين خلقه من طين الى أن ينفع فيه الروح . ( أمشاج ) : الأخلاط ، ماء المرأة و ماء الرجل

<sup>1</sup> الإمام البخاري استاذ الاستاذين .. ص 290

<sup>2</sup> كتاب التفسير ج 8 ص 565

<sup>3</sup> كتاب الأنبياء ج 2 ص 381

<sup>4</sup> كتاب التفسير ج 8 ص 313

<sup>5</sup> كتاب بدء الخلق ج 6/317 الفتح

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيالل حول البخاري

، الدم و العلقة ، و يقال إذا خلط : مشيج كقولك خليط و مشوط مخلوط . ( القطرير )  
الشديد يوم قمطير ، و يوم قماطر و العبوس ، و القمطير و القماطر و العصيب أشد ما  
يكون من الأيام في البلاء .<sup>1</sup>

قوله تعالى { عظاما نخرة } ( النازعات 11) . قال البخاري : يقال الناخرة و النخرة سواء  
مثل الطامع و الطمع و الب Axel و البخل . قال بعضهم : و النخرة البالية و الناخرة العظم  
الجوف الذي تمر فيه الريح فبنخر<sup>2</sup> .

" المهارة اللغوية شرط أساسى لأى تفسير أصيل ، و لا تكاد تجد تفسيرا معتبرا إلا إذا كان  
مؤصلا تأصيلا لغوايا قويا . و البخاري إمام متنفن و الجانب اللغوى في الجامع قد جاء محكم  
البيان غاية في افتقاد ، شأنه في ذلك شأن بقية الفنون كال الحديث و التفسير و الفقه ، و قد  
كان مجاز القرآن لأبي عبيدة و معانى القرآن للفراء متغللين في حافظة الإمام البخاري ،  
فأفرغ منها في صحيحه كمية كافية ، و تكاد تكون الجوانب اللغوية التفسيرية في الجامع هي  
مادة الكتابين ، غير أن البخاري هذب كلها و اختصره إختصارا . بيد أنه غلب عليه  
استقلالية العلمية و النزعة الإجتهادية .."<sup>3</sup>

3- تبوييات البخاري دليل على امساكه زمام العربية :

كل من رزقه الله حظا من الفهم و التذوق للعربية ، يتعجب من صنيع البخاري في تبوييه  
للصحيح ، كيف أنه بقر العربية و استخرج منها معان عجز عنها أمثال أيالل أن يفهموها .  
من ذلك مثلا :

لم يكتب ( الفلاحة و لا الزراعة ) ، بل كتب ( الحرت و المزارعة ) .  
و كذلك لم يكتب ( كتاب القروض ) بل كتب ( كتاب الاستقراض ) . و الأمثلة على ذلك  
كثيرة .

قال الدكتور زين العابدين رستم : " ولقد غاب عن الكاتب- وإنه لغائب- أن الثقافة العربية  
في ذاك العهد السحق هي الثقافة الغالبة على شعوب المشرق العربي والعجمي ، إذ ليس ينبغي  
عالم في أي مجال من مجالات العلم والمعرفة ما لم يكن ذا حظ عظيم في العربية إذ كانت  
العربية حينئذ لغة العلم وأسلوب التفكير فيه ، ثم ما ظنُّ الكاتب بالبخاري اللغوي؟؟؟ لقد

<sup>1</sup> كتاب التفسير ج 8 ص 383 الفتح

<sup>2</sup> التفسير 690/8

<sup>3</sup> منهج البخاري في التفسير ص 403

أثبتت ترجم البخاري في كتابه تضليله من العربية وشدة ميله إليها وغناه فيها، بل لقد لاحظ المتابعون لهذه الترجم أن واضعها كثيراً ما كان يشرح اللفظة الغربية شرعاً لغويًا يذكر بما يفعله كبار أهل اللغة في أزمانهم.<sup>١</sup>

## البخاري متهم بالتدليس !

يقول : "إن الحافظ الذهبي أتهم البخاري بالتدليس في حيث قال في سير أعلام النبلاء، عند تعداد الرواة عن الذهلي ما نصه: روى عنه خلائق منهم .... محمد بن إسماعيل البخاري، ويدلّسه كثيراً !!! ، لا يقول: محمد بن يحيى !! بل يقول محمد فقط !! أو محمد بن خالد !! أو محمد بن عبد الله، ينسبه إلى جده، ويعمّي اسمه، مكان الواقع بينهما !! غفر الله لهما"<sup>٢</sup>

وعلامات التعجب من هذا الكاتب، وكأنه ظفر بما لم يظفر به أحد، فيقال له : التدليس الذي قصده هنا الذهبي ليس هو التدليس الذي يقدح في الرواية، ويجعل صاحبها مدنساً وفق اصطلاح المحدثين، فيقولون في المدلس": سمى بذلك لكون الراوي لم يسمّ من حدثه، وأوهم سماعه للحديث من لم يحدّثه به"<sup>٣</sup> ومن التدليس ما يسمّى تدليس الشيوخ، وهو" أن يصف شيخه بما لم يشتهر به، من اسم أو لقب أو كنية أو نسبة لإيهاماً للتكتير غالباً، وقد يفعل ذلك لضعف شيخه"<sup>٤</sup>

والبخاري لم يفعل هذا ليستكثر، فشيوخه كثُر، وليس الذهلي بضعف حتى يخشى من هذا، ولم يوهم أنه سمع حدي اثلاً ليس منه، فلا تشنيع في كل هذا وليس هو التدليس الاصطلاحي، وإنما كان هذا لما بين البخاري والذهلي، وهذا وإن ذكره الكاتب في سياق ذم، فهو المدح على التحقيق، حيث إن البخاري وإن أخطأ عليه الذهلي، ورماه بما ليس

<sup>١</sup> المعركة تحت راية البخاري .. المعركة 25

<sup>2</sup> صحيح البخاري نهاية الأسطورة، ص 51

<sup>3</sup> نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، ابن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، الطبعة الأولى 2001 ، ص 103

<sup>4</sup> تعريف أهل القدس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ابن حجر العسقلاني، تحقيق: عاصم بن عبد الله القربي، مكتبة المنار، الزرقاء-الأردن، ص 17

فيه، فإن البخاري لم يسقط رواية الذهلي لحق نفسه، وكان قادرًا أن يرميه بالضعف، فعلم أن هذا الكاتب لا يدرى ما ينقله، حيث إنه ينقل واحدة من مناقب البخاري من حيث لا يريده<sup>1</sup>.

قال الزركشي – رحمه الله – واعلم أنهم قد يفعلون ذلك – أي تدليس اسم الشيخ – لا لقادح في الشيخ بل معنى عند الرواية ، مثل محمد بن يحيى بن عبد الله بن خالد بن فارس بن ذؤيب الذهلي النيسابوري الإمام المشهور ، يروي عنه البخاري في الصحيح و لا يصرح بنسبة بل ينسبه مرة إلى جدح ومرة إلى أبيه .

قال النسائي : هو ثقة مأمون ، وإنما فعل ذلك للفتنة الواقعة بينه وبينه فيما حكااه الخطيب في تاريخه ، وقول الذهلي : من كان مختلفاً إلى هذا الرجل فلا مختلف إلينا .

قال ابن المنير : وإنما أبهم البخاري إسمه في الصحيح لأنه لما اقتضى التحقيق عنده أن تبقى روايته عنه خشية كتم العلم ، وعذرها في قدره فيه بالتأويل خشي على الناس أن يقعوا فيه ، فإنه قد عدد من جرمه ، وذلك يوهم أنه صدقه على نفسه فيجر ذلك و هنا إلى البخاري ، فأخفى إسمه و غطى وسمه و ما كتم عليه ، فجمع بين المصلحتين ، والله أعلم بمراده .<sup>2</sup>

قال أبو زرعة ولي الدين أحمد بن عبد الرحيم في كتابه (المدلسين) : محمد بن اسماعيل بن ابراهيم البخاري صاحب الصحيح ، قال أبو عبد الله بن منده : قوله في صحيحه قال فلان تدليس . و ما علمنا لابن منده موافقاً على ذلك ، ولم ينسب أحد البخاري إلى شيء من التدليس .<sup>3</sup>

قال برهان الدين العجمي : وقد أجاب شيخنا عن هذا في النكث على ابن الصلاح في النوع الحادي عشر ، وقد نقل شيخنا قبل القراءة على الشيخ عن أبي الحسنقطان في تدليس الشيوخ أنه قال : و أما البخاري فذاك عنه باطل . انتهى .<sup>4</sup>

<sup>1</sup> بيع الوهم ص 47

<sup>2</sup> النكث على مقدمة ابن الصلاح 2/79-80

<sup>3</sup> كتاب المدلسين ص 82-83

<sup>4</sup> التبيين لأسماء المدلسين ص 49

البخاري متهم في عقيدته

قال أبى إلال : " إن بعضهم اتى البخارى في عقیدته ونسب إلىه قوله يفيد أن القرآن مخلوق بلفظه "

مع أنها هي قصته مع الذهلي، لكنه أراد استكثار الطعون، ومفادها: أن البخاري قال بأن أفعال العباد حركاتهم وأصواتهم وكتابتهم مخلوقة<sup>1</sup>، ففهم منه الذهلي أنه يقصد بأن القرآن مخلوق إذ هم يقرأونه ، فاتحمه<sup>2</sup> ، ولو كان هذا الباحث منصفاً، لحاول أن يبحث في هذا التهمة ويعرف الحق فيها بدل أن يردد كل كلامٍ قيل، ولما يكون المبحث نقىض هواه يصبح بأنهم ليسوا معصومين ، فإن حسب أنه يمكنه الاستفادة مما نقله عنهم ولو كان الخطأ فيه واضحًا، نقله ولم يبحث بصحة كلامهم من عدمه، وإن فقد كان بإمكانه أن يرجع إلى كتاب البخاري المفرد في بيان موقفه من هذه المسألة، وهو كتاب (خلق أفعال العباد)، الذي لم يكلف هذا الكاتب أن يرجع إليه في كتابه ولو مرة واحدة، بل أكتفى بنقل الاتهامات دون تحقيق ولا تمحيق، يقول البخاري فيه عن القرآن "ما قرئ و حفظ و كتب ليس بمخلوق"<sup>3</sup> وعليه فيكون الذهلي فهم مقصدته خطأ، فتهمنته غير صحيحة، ورغم أنه أخطأ على البخاري إلا أن البخاري لم يترك روایته، لأن الحق كان عندهم فوق كل إنسان، وإنما لم يكن يسميه باسمه كاملاً لشقل ما ناله من ذلك الاتهام، ولا يغش سامع

٤٥٥ سير أعلام النبلاء، ج ١٢ ، ص

٤٥٦ سير أعلام النبلاء، ج ١٢، ص ٢

<sup>3</sup> خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، دار عكاظ، جدة-الرياض، الطبعة الثانية، ص 116

الرواية في هذا أبدا ، فإن كان السامع عما فهو يعلم أنه يرويه عن الذهلي ، وإلا فالراوى ثقة ، لم يضعفه لأنه اتهمه خطأ .

## البخاري مجروح ومتروك الحديث

عقد أبلال فصلاً مستقلاً بعنوان : (البخاري مجروح ومتروك الحديث) قال : " لم يقف الأمر عند هذا الحد في عدم اعتبار صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله ، ولا في تضليل أحداً في صحيح البخاري ، بل وصل بعض كبار الشيوخ وأعلامهم في "علم" الحديث، إلى تحرير محمد بن إسماعيل البخاري نفسه، واعتباره مجروهاً ومتروكاً في الحديث، ولعل العديد من لا يغوص في بطون الكتب ليقف على الحقائق سيصدم مما نسرده هنا ونقله من الحقائق التي يحاول الشيوخ إخفاءها، ويكتفون بنقل الأساطير المجددة للبخاري ، ويخفون الحقائق المرة التي تعاكس روایاتهم ، في الانتقاد من شخص البخاري ، واتهامه في دينه ، والحاقة بزمرة الضالين المضللين ، وأصحاب الزيف والعقائد الفاسدة ." <sup>1</sup>

**أولاً** : الكاتب ليس من يغوص في بطون الكتب ، بل أقر على نفسه بالسطو على أبحاث الغير ، واكتفى بالنسخ و اللصق .. و لو غاص في بطون الكتب لعلم علم اليقين قيمة الإمام البخاري و تركيبة الأمة له رغم أنف الحساد الحاقدين .

**ثانياً** : اتهامه لعلماء الأمة بإخفاء تحرير بعض أهل العلم للبخاري ، إهانة باطل و كذب مفوضح .. يعلم كل من له اطلاع على كتب الحديث او شروح الصحيح أن العلماء عقدوا فصولاً في ترجمة البخاري و رد الإتهامات الموجهة لشخصه .. ، أما قوله: " ويخفون الحقائق المرة التي تعاكس روایاتهم ، في الانتقاد من شخص البخاري ، واتهامه في دينه ، والحاقة بزمرة الضالين المضللين ، وأصحاب الزيف والعقائد الفاسدة." فمن هؤلاء الذين انتقصوا من

<sup>1</sup> صحيح البخاري نهاية الأسطورة، ص145

شخص البخاري و اتهموه في دينه و ألحقوه بزمرة الضالين المضللين و اصحاب العقائد الفاسدة ؟ سبحانك هذا بھتان عظيم ، ستكتتب مقالته هاته و يسأل عنها يوم الحساب !

فأنظر كيف اتخذ من محننة البخاري مع الذهلي ركيزة للطعن في دينه و الصاق التهم الجائرة الظالمة بحق البخاري .. و لو كان منصفاً موضوعياً لرجع الى كتب الترجم و الشروح لمعرفة أسباب اتهام الذهلي للبخاري و موقف العلماء منها ، لكنه الحقد و الظلم ..

### موقف الرازيان من البخاري :

قال أيلال : " ومن ذلك ما أورده الذهبي في سير أعلام النبلاء : وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم في " المجرح والتعديل " قدم محمد بن إسماعيل الري سنة خمسين وما تئن ، وسمع منه أبي وأبو زرعة ، وتركا حدیثه عندما كتب إليهما محمد بن يحيى أنه أظهر عندهم بنیساپور أن لفظه بالقرآن مخلوق ". سير أعلام النبلاء ط الرسالة(12 / 462).

وعقب الذهبي على هذا بقوله: " قلت : إن تركا حدیثه ، أو لم يتركاه ، البخاري ثقة مأمون محتاج به في العالم " .<sup>1</sup>

أولاً : لم يثبت عن الإمام البخاري التلفظ بهذه المقالة ، بل أنكرها بشدة و كتب كتابه العظيم " خلق أفعال الهباد " للرد على من قال بذلك ، و تبيان الحق في المسألة التي اختلفت فيها أنظار العلماء و وقع بسببها امتحان للناس و الطعن في دينهم و عدالتهم .

ثانياً : باستقراء ما جرى في محننة البخاري ظهر تحامل الذهلي على البخاري و إلزامه بما يقل ، و تأليب الناس عليه .

ثالثاً : كان على الرازيين - و هما من أئمة علم المجرح و التعديل - أن يستقصيا الأمر و يفرغا جهدهما في الإستفسار عن صحة ما نسب الى شيخهما و رفيقهما في الطلب .

<sup>1</sup> صحيح البخاري نهاية الأسطورة، ص145

خصوصاً أئمماً يعلمون موقفه من الفرق وأهل الأهواء وإنصاره لعقيدة السلف في كتابه "الجامع الصحيح" مع العلم أن البخاري حي يرزق ، معلوم مكانه .

رابعاً : كيف أمكنهما ترك حديثه وهم يعلمون صحة كتابه وقوة شرطه ، وأن كلام الذهلي كان في مسألة متعلقة بالعقائد ، وأنه لم يطعن في ضبط البخاري ولا في حفظه أو عدالته ، بل لم يثبت أن الذهلي طعن في كتاب البخاري .

خامساً : لا نستطيع تفسير صنيع الرازيين – رغم جلالتهما – إلا بما يكون بين الأقران ، وإلا كيف نفسر توثيق أبو حاتم للإمام مسلم و عدم ترك حديثه ، وقد كان على مذهب شيخه البخاري ، بل إنه ترك مجلس الذهلي جهراً إنصاراً لشيخه البخاري ، و رد كل ما كتب عن الذهلي من الحديث ولم يرو عنه في صحيحه .

قال ابن أبي حاتم : كان ثقة من الحفاظ ، له معرفة بالحديث سئل أبي عنه ، فقال : صدوق  
.

سادساً : إن ترك الرواية عن البخاري جاء نتيجة تصديقهما لكتاب الذهلي *إليهما* ، و على هذا فمتى سقطت صحة كلام الذهلي ؛ سقط الترك رأساً، فمن رمى شخصاً بتهمة ورتب أثراً على هذا، متى سقطت التهمة بعين التحقيق لم يعد للأثر من مسوغ ، ومن تمسك بأثر تهمة ساقطة فإنما يتمسك بنتيجة لا مقدمة لها<sup>2</sup>.

### محنة البخاري مع الذهلي :

**قال أيلال:** " قال ابن خلكان: محمد بن يحيى المعروف بالذهلي من أكابر العلماء والحفاظ وأشهرهم، وهو أستاذ وشيخ البخاري ومسلم وأبي داود والترمذى والنمسائى وابن ماجة. (وفيات الأعيان لابن خلكان 282 / 4 ترجمة الذهلي). قال الكلبازى الإصبهانى فى كتابه

<sup>1</sup> الجرح و التعديل 182/8

<sup>2</sup> بيع الوهم 48

تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

الجمع بين رجال الصحيحين في ترجمة الذهلي: روى عنه البخاري في الصوم والطه واجنائز والعتق وغير موضع في ما يقرب من ثلاثة موضعًا ... إنّ البخاري لما دخل نيسابور شغب عليه محمد بن يحيى الذهلي في مسألة خلق اللفظ وكان قد سمع منه فلم يترك الرواية عنه ولم يصرّح باسمه".

راجع: الجمع بين رجال الصحيحين: 2 / 465 ترجمة رقم 1787). وقال: أحمد بن حنبل لابنه وأصحابه: اذهبا إلى أبي عبد الله الذهلي واكتبا عنه. (تاریخ بغداد: 3/416).

قال الخطيب البغدادي: "كان البخاري خلافاً لأكثر متكلّمي عصره يقول بأنّ لفظ القرآن مخلوق، ولما ورد مدنية نيسابور أفتى الذهلي - الذي تقلّد منصب الإفتاء والإمامنة بنيسابور - قائلاً : ومن ذهب بعد مجلسنا هذا إلى محمد بن إسماعيل البخاري فاتّهموه فإنه لا يحضر مجلسه إلا من كان على مثل مذهبة. (تاریخ بغداد: 31) (ذهب أحمد بن حنبل إلى تكفير من يقول بخلق القرآن فقال: والقرآن كلام الله ليس بمحلوق، فمن زعم أنّ القرآن مخلوق فهو جهمي كافر، ومن زعم أنّ القرآن كلام الله ووقف ولم يقل مخلوق ولا غير مخلوق فهو أخبث من الأول، ومن زعم أن تلقظنا بالقرآن وتلاوتنا له مخلوق والقرآن كلام الله فهو جهمي، ومن لم يكفر هؤلاء القوم والقائلين بخلق القرآن وكلام الله فهو مثلهم - كافر - راجع: كتاب السنة لأحمد بن حنبل 3 / 53). انتهى من كتاب أصوات على الصحيحين

الصفحة 83-84

قال محمد بن يحيى: كتب إلينا من بغداد أنّ محمد بن إسماعيل يقول: بأنّ لفظ القرآن ليس قدّيما، وقد استتبناه في هذه ولم ينته: فلا يحقّ لأحد أن يحضر مجلسه بعد مجلسنا هذا. (تاریخ بغداد: 2 / 31، وإرشاد الساري: 1 / 38 و هدى الساري مقدمة فتح الباري: 491 وإستقصاء الأفهام: 9787).

لم يذهب الذهلي بفساد عقيدة البخاري فحسب، بل كان يرى أخراف صاحبه مسلم بن حجاج - صاحب الصحيح - عن العقيدة السليمة، ولذا طرده عن مجلسه وحرّم على الناس

حضور مجلسه. (دائرة معارف القرن العشرين: 5/292 مادة سلم، وتذكرة الحفاظ:

589/2 ترجمة مسلم بن الحجاج رقم 613)

ويظهر من هذه الأقوال بأن البخاري ومسلم كانوا محل رفض وطرد من قبل أهل نيسابور وعلماء بغداد وأهلها لاعتقادهما في القرآن بأنه مخلوق، وكان هذا سبباً لطردهما من نيسابور.

وقد حاول الذهبي في سير أعلام النبلاء الدفاع عن البخاري باتهام شيخه الذهلي – وهو من كبار الحفاظ المشهود لهم بالصلاح ، بل من التقات في الحديث- بأن السبب في اتهامه محمد بن اسماعيل البخاري هو الحسد ، وإذا كان هذا صحيحا فالواجب ترك التحديد عنه ، لكن البخاري حدث عنه ، وإن كان قد دلس اسمه مرات عديدة في صحيح البخاري كما يعتقد هؤلاء الشيوخ .

وقد أورد الذهبي مجموعة من النقول توضح تحرير الإمام الذهلي لتلميذه البخاري ، وعزا ذلك للحسد الذي تولد لدى الذهلي ازاء تلميذه ، وهو الأمر الذي دفعه إلى طرده من بلده حيث جاء في سير اعلام النبلاء ص 461 " قال أَحْمَدُ بْنُ مُنْصُورِ الشِّيرَازِي : سَمِعْتُ مُحَمَّدَ بْنَ يَعْقُوبَ الْأَخْرَمَ ، سَمِعْتُ أَصْحَابَنَا يَقُولُونَ : لَمْ قَامْ مُسْلِمٌ وَأَحْمَدٌ بْنُ سَلْمَةَ مِنْ مَجْلِسِ الْذَّهَلِيِّ ، قَالَ الذَّهَلِيُّ : لَا يَسْكُنْنِي هَذَا الرَّجُلُ فِي الْبَلَدِ . فَخَشِيَ الْبَخَارِيُّ وَسَافَرَ " .

والقصة معروفة عند أهل الحديث بمحة البخاري في مسألة: "لفظي بالقرآن مخلوق المنسوبة للبخاري".<sup>1</sup>

أولاً : الإعتماد على كتاب "أضواء على الصحيحين" للرافضي النجمي ، بحيث نقل مطاعن الرافضي بتمامها <sup>2</sup>، بل إنه نقل كذلك أخطاء الرافضي وكذبه على أئمة أهل السنة ، ولم يكلف أبیال نفسه الرجوع الى مصادر أهل السنة لتوثيق الكلام المنسوب ! فهذا ثمرة جهد سنوات كما يحلو للناشر أن يتفاخر بذلك كذبا !

<sup>1</sup> ص 145-146

<sup>2</sup> ص 87 وما بعدها

ثانياً : نقله لكتاب الرافضي على الخطيب البغدادي دون التثبت من صحة النقل ، و بالرجوع الى تاريخ بغداد لم يجد هذا القول المنسوب زوراً على لسان الخطيب ، و هذا صنيع الرافضة منذ القدم ، و صح قول علمائنا أنهم أكذب الطوائف ..

و ننقل للقارئ كلام الرافضي حتى ينكشف له ادعاءات أيلال الباطلة ، و أن لا صلة له بالبحث العلمي و أنه لبيانه كحاطب ليل لا يدرى ما تجمع يده !

قال الرافضي : " قال الخطيب البغدادي : كان يرى الذهلي وأكثر المتكلمين في كتاب الله أنه قديم، وقد قالوا بکفر وارتداد مخالفיהם الذين يرون بأن كتاب الله حديث.

وقالوا : ومن زعم أن القرآن مخلوق فقد کفر، وخرج عن الإيمان، وبانت عنه امرأته، يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه، وجعل ماله فيها بين المسلمين، ولم يدفن في قبور المسلمين، ومن وقف وقال : لا أقول مخلوق أو غير مخلوق فقد ضاهى الكفر، ومن زعم أن لفظ القرآن مخلوق فهذا مبتدع لا يجالس ولا يكلم.

وأضاف الخطيب قائلاً: وكان البخاري خلافاً لأكثر متكلمي عصره يقول بأن لفظ القرآن مخلوق، ولما ورد مدينة نيسابور أفتى الذهلي - الذي تقلد منصب الإفتاء والإمامية بنيسابور - قائلاً: ومن ذهب بعد مجلسنا هذا إلى محمد بن إسماعيل البخاري فاتهموه فإنه لا يحضر مجلسه إلا من كان على مثل مذهبة .

وكان البخاري في نظر الذهلي وأكثر علماء نيسابور في ذلك العصر مطروداً ومضلاً منحرفاً في العقيدة، ووصل الانزجار والنفور منه إلى حد لم يمكنه البقاء في نيسابور فرحل عنها، وقال بعض : إنهم أبعدوه عن نيسابور، وتفرق عنه كل تلامذته وأصحابه عدا مسلم وأحمد بن مسلمة . وفروا منه كفراهم من النار كيلاً يمسهم لهيب الانزجار العام وغضب الناس كما أصاب البخاري.

ذكر أصحاب الترجم المذكرة هذه القصة على أنها من أسوأ المصائب والألام التي حلّت بالبخاري ويمكن أن نستنتج من هذه الواقعية التاريخية، أن صحيح البخاري وكذلك صحيح صاحبه الأوحد مسلم بن حجاج النيسابوري قد وقع معرض النقد والإبرام والذم ما لا

### تفنيد شبهات أيالل حول البخاري

يوصف من قبل العلماء والحفاظ مثل الذهلي . وإن هذين الكتابين اللذين عرفا واشتهرما اليوم باسم الصحيحين ويعدان مرجعا للتعاليم الدينية عند أهل السنة، قد كان مؤلفاهما آنذاك محل انزجار واتهام المسلمين إياهما بالكفر والزندة.

قال الخطيب البغدادي : قال محمد بن يحيى : كتب إلينا من بغداد أن محمد بن إسماعيل يقول : بأن لفظ القرآن ليس قديم، وقد استتبناه في هذه ولم ينته : فلا يحق لأحد أن يحضر مجلسه بعد مجلسنا هذا مسلم يرفض :

لم يذهب الذهلي بفساد عقيدة البخاري فحسب، بل كان يرى انحراف صاحبه مسلم بن حجاج - صاحب الصحيح - عن العقيدة السليمة، ولذا طرده عن مجلسه وحرم على الناس حضور مجلسه . ويظهر من هاتين القصتين أن البخاري ومسلم كانوا محل رفض وطرد من قبل أهل نيسابور وعلماء بغداد وأهلها لاعتقادهما في القرآن بأنه مخلوق، وكان هذا سببا لطردهما من نيسابور<sup>1</sup>

ثالثا : كذبه المفضوح أن البخاري و مسلما قالا بخلق القرآن – تقليدا للرافضي - !

فهذه فرية و بھتان عظيم ، أول من قال بها مسلمة بن القاسم ، و هو اتهام باطل نقله عنه الحافظ في التهذيب ، و قال : " إنما أوردت كلام مسلمة هذا لأبين فساده ، فمن ذلك إطلاقه بأن البخاري كان يقول بخلق القرآن ، و هو شيء لم يسبق إليه أحد ، و قد قدمنا ما يدل على بطلان ذلك "<sup>2</sup>

رابعا : هل طرد مسلم من مجلس الذهلي و من قبل علماء بغداد ؟

لقد أويت أيالل من جهله و عدم اطلاعه على قصة البخاري مع الذهلي من مصادرها المعتبرة ، بل أكتفى بنقل كلام صاحب "أضواء على الصحيحين" ط دون تثبت .

ولو كحل عينيه بمراجعة كتب التراجمم و التواريخ لعلم أن مسلم كان مناصرا لشيخه البخاري ، و أنه ترك حلقة الذهلي و قام على رؤوس الأشهاد لما بالغ الذهلي في الخط من البخاري ،

<sup>1</sup> ص 82-83

<sup>2</sup> تهذيب التهذيب 9/46-47

بل أرسل إليه كل ما كتب عنه ، مع استحضار مكانة الذهلي في نيسابور و قوته سطوهه و نفوذه .

قال محمد بن يعقوب بن الأخرم: لما استوطن البخاري نيسابور أكثر مسلم الاختلاف إليه، فلما وقع بين الذهلي وبين البخاري ما وقع ونادى عليه ومنع الناس عنه انقطع أكثرهم غير مسلم.

فقال الذهلي يوماً: ألا من قال باللفظ لا يحل له أن يحضر مجلسنا. فأخذ مسلم الرداء فوق عمامته وقام على رءوس الناس. وبعث إلى الذهلي بما كتب عنه على ظهر حمال . وتبعه في القيام أحمد بن سلمة.<sup>1</sup>

خامساً : قوله : وقد حاول الذهبي في سير أعلام النبلاء الدفاع عن البخاري باتهام شيخه الذهلي – وهو من كبار الحفاظ المشهود لهم بالصلاح ، بل من التقاط في الحديث - بأن السبب في اتهامه لحمد بن إسماعيل البخاري هو الحسد ، وإذا كان هذا صحيحًا فالواجب ترك التحديث عنه ، لكن البخاري حدث عنه ، وإن كان قد دلس اسمه مرات عديدة في صحيح البخاري كما يعتقد هؤلاء الشيوخ " فهذا قول جديد ابتدعه العلامة الحدث أليل ، بحيث أصبح الحسد موجباً لترك الرواية عن الرواية ! فمن قال بهذا الرأي اللقيط ؟ ثم إن عدم ترك البخاري الرواية عن الذهلي رغم ظلمه له ، يعد من أكبر مناقبه و دليل على ورعه و كبير منزلته .

سادساً : قوله عن الإمام النووي ( الفاضل النووي ) خلافاً لما إصطلاح عليه العلماء ، بل هو نقل حرفي لما في كتاب "أضواء على الصحيحين" !

سابعاً : لم يذكر أليل أقوال البخاري في نفي هذه التهمة عن نفسه ، و هذه مخالفة صريحة لأبجديات البحث العلمي الموضوعي البعيد عن الهوى و الأحكام المسبقة . قال محمد بن

<sup>1</sup> تاريخ الإسلام للذهبي

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

نصر المروزي : سمعت محمد بن إسماعيل يقول : من قال عني إني قلت لفظي بالقرآن مخلوق ، فقد كذب .<sup>1</sup>

بين الذهلي و البخاري ..

تعظيم ثم جفاء

محمد بن يحيى الذهلي معدود في الطبقة الرابعة من شيوخ البخاري كعبد بن حميد و أحمد بن النضر و غيرهما ، و هم رفقاؤه في الطلب و من سمع قبله قليلا .<sup>2</sup> و إنما يخرج عنهم ما فاته عن مشايخه ، أو لم يجده عند غيرهم .

و الذهلي رحمه الله لم يطعن في حديث من أحاديث الصحيح ، رغم شدته على البخاري ، إذ لو وجد أي مطعن في طاب الجامع الصحيح لاتخذه ذريعة قوية للنيل من مكانة البخاري الحديبية .

و تجمع الترجم أنه كان شديد التمسك بالسنة ، شديد على أهل البدع ، له منزلة و صولة في نيسابور ، كبير علمائها و إليه يرجع في الفتيا .

كما تجمع المراجع أنه كان من المعظمين للبخاري ، فقد أخرج الخطيب البغدادي بسنده إلى الحسن بن محمد بن جابر قال : سمعت محمد ابن يحيى يقول: لما ورد محمد بن إسماعيل البخاري نيسابور قال: اذهبوا إلى هذا الرجل العالم الصالح فاسمعوا منه..<sup>3</sup>

و قد أرجع كثير من المؤرخين و العلماء تغير موقف الذهلي إلى ما يكون بين الأقران من المنافسة و الحسد .

قال أبو أحمد بن عدي : ذكر لي جماعة من المشايخ أن محمد بن إسماعيل البخاري لما ورد نيسابور واجتمع الناس وعقد به المجلس حسده من كان في ذلك الوقت من مشايخ نيسابور لما رأوا إقبال الناس إليه واجتماعهم عليه فقيل يا أصحاب الحديث إن محمد بن إسماعيل

<sup>1</sup> تهذيب التهذيب 54/9

<sup>2</sup> الهدي 479

<sup>3</sup> تاريخ بغداد 30/2 . نقيبة المهميل 1/34 . ابن عساكر 52/91 . السبكي 2/228 . التغليق 5/430

يقول اللفظ بالقرآن مخلوق فامتحنوه في المجلس فلما حضر الناس مجلس البخاري قام إليه رجل فقال يا أبا عبد الله ما تقول في اللفظ بالقرآن مخلوق هو أم غير مخلوق فأعرض عنه البخاري ولم يجده ف قال الرجل يا أبا عبد الله وأعاد عليه القول فأعرض عنه البخاري فلم يجده ثم قال في الثالثة فالتفت إليه محمد بن إسماعيل فقال القرآن كلام الله غير مخلوق وأفعال العباد مخلوقه والإمتحان بدعة فشغب الرجل وشغب الناس وتفرقوا عنه وقعد البخاري في منزله.<sup>1</sup>

قال الحسن بن محمد بن جابر : سمعت محمد ابن يحيى يقول: لما ورد محمد بن إسماعيل البخاري نيسابور قال: اذهروا إلى هذا الرجل العالم الصالح فاسمعوا منه. قال: فذهب الناس إليه واقبلوا على السمع منه حتى ظهر الخلل في مجالس محمد بن يحيى، فحسده بعد ذلك وتكلم فيه.<sup>2</sup>

قال ابن القم : و ساعد ذلك نوع حسد باطن للبخاري لما كان الله نشر له من الصيت و المحبة في قلوب الخلق و اجتماع الناس عليه حيث حل ، حتى هضم كثيرا من رياض أهل الهم و امتصوا لذلك ، فوافق الهوى الباطن الشبهة الناشئة من القول المجمل ..<sup>3</sup>

قال التاج السكري : و لا يرتاب المنصف في أن محمد بن يحيى الذهلي لحقته آفة الحسد التي م يسلم منها إلا أهل العصمة ..<sup>4</sup>

بل إن البخاري نفسه يعتبر ما أصابه من الذهلي سببه الحسد في العلم ، قال رحمه الله : كم يعترى محمد بن يحيى الحسد في العلم ، و العلم رزق الله يعطيه من يشاء ..<sup>5</sup>

قال أحمد بن سلمة النيسابوري : دخلت على البخاري فقلت يا أبا عبد الله إن هذا رجل يعني الذهلي مقبول بخراسان خصوصا في هذه المدينة وقد لخ في هذا الحديث حتى لا يقدر أحد منا أن يكلمه فيه فما ترى فقبض على لحيته ثم قال {وأفوض أمرِي إلى الله إن الله بصير بالعباد} اللهم إنك تعلم أني لم أرد المقام بنيسابور أثرا ولا بطرا ولا طلبا للرئاسة وإنما أبت

<sup>1</sup> اسامي من روی عنهم البخاري ص 64-65 . تقید المهمل 50-49/1

<sup>2</sup> تاريخ بغداد 30/2 . تقیید المهمل 1/34 . ابن عساکر 91/52 . السکی 2/228 . التغليق 5/430

<sup>3</sup> مختصر الصواعق المرسلة ص 662

<sup>4</sup> طبقات الشافعیة

<sup>5</sup> السیر 456/12

علي نفسي الرجوع إلى الوطن لغبة المخالفين وقد قصدني هذا الرجل حسدا لما آتاني الله لا غير ثم قال يا أحمد إني خارج غدا لتخلصوا من حديثه لأجلني.<sup>1</sup>

### طرح الجرح المبني على تعصب مذهبى

قال السبكي : قاعدة في الجرح والتعديل ضرورية نافعة لا تراها في شيء من كتب الاصول فانك اذا سمعت ان الجرح مقدم على التعديل ورأيت الجرح والتعديل وكنت غرا بالامور او فدما مقتضرا على منقول الاصول حسبت ان العمل على جرحه فاياك ثم اياك والخذر كل الخذر من هذا الحسبان بل الصواب عندنا أن من ثبتت إمامته وعدالته وكثير مادحوه ومذكوه وندر جارحوه وكانت هناك قرينة دالة على سبب جرحه من تعصب مذهبى أو غيره فإننا لا نلتفت إلى الجرح فيه ونعمل فيه بالعدالة وإنما فلو فتحنا هذا الباب وأخذنا بتقديم الجرح على اطلاقه لما سلم لنا أحد من الاثم اذا ما من امام الا وقد طعن فيه طاعنون وهلك فيه هالكون

2.

و قال أيضا : وما ينبغي ان يتفقد عند الجرح حال العقائد واختلافها بالنسبة الى الجارح والمجرح فربما خالف الجارح في العقيدة فجره لذلك واليه اشار الرافعى بقوله وينبغي ان يكون المذكور براء من الشحناء والعصبية في المذهب خوفا من ان يحملهم ذلك على جرح عدل او تزكية فاسق وقد وقع هذا لكثير من الاثمة جرحا بناء على معتقدهم وهم المخطئون والمجرح مصيبة وقد اشار شيخ الاسلام سيد المتأخرين تقى الدين ابن دقيق العيد في كتابه الاقتراح الى هذا وقال اعراض المسلمين حفرة من حفر النار وقف على شفيرها طائفتان من الناس المحدثون والحكام قلت ومن امثلة ما قدمنا قول بعضهم في البخاري تركه ابو زرعة وابو حاتم من اجل مسألة اللفظ فيا الله المسلمين أيجوز لاحد ان يقول البخاري متوك وهو حامل لواء الصانعة ومقدم اهل السنة والجماعة ثم يا الله المسلمين أتجعل مادحه مذام فان الحق في

<sup>1</sup> السير 12/459. التغليق 5/434. الهدي 491

<sup>2</sup> قاعدة في الجرح و التعديل ص 19-20

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

مسألة اللفظ معه اذ لا يسترب عاقل من المخلوقين في ان تلفظه من افعاله الحادثة التي هي مخلوق لله تعالى وانما انكرها الامام احمد رضي الله عنه ل بشاعة لفظها ..<sup>1</sup>

قال ابن عبد البر : الصحيح في هذا الباب أن من صحت عدالته و ثبتت فب العلم إمامته ، و بانت ثقته و بالعلم عناته ، لم يلتفت فيه إلى قول أحد إلا أن يأتي في جرمه ببينة عادلة يصح بها جرمه على طريق الشهادات ، و العمل فيها من المشاهدة و المعاينة لذل بما يجب تصديقه فيما قاله لبراءته من الغل و الحسد و العداوة و المنافسة ، و سلامته من ذلك كله . فذلك كله يجب قبول قوله من جهة الفقه و النظر ..<sup>2</sup> ثم ذكر أمثلة لكلام بعض العلماء في أقرانهم ، قال رحمة الله : و نحن نورد في هذا الباب من قول الأئمة الجلة الثقات السادة بعضهم في بعض مما لا يجب أن يلتفت فيهم إليه و لا يعرج عليه و ما يوضح صحة ما ذكرنا.<sup>3</sup>

فهل يترك عطاء و طاووس و مجاهد لكلام حماد بن أبي سليمان فيهم ؟.

و هل يترك أبو الزناد و ربعة لقول ابن شهاب الزهري ؟.

و هل يترك إبراهيم النخعي لقول الشعبي فيه ؟ و يترك الشعبي لقول إبراهيم ؟.

و هل يترك عكرمة لكلام سعيد بن المسيب ؟.

و هل يترك ابن إسحاق و عبد الله بن زياد لكلام ملك فيهما ؟.

و هل يترك الشافعي لقول يحيى بن معين ؟.

و هل يترك مالك لقول ابن أبي ذئب ؟.

و هل يترك أحمد لقول الكرايسري ؟.

و هل يترك ابن المديني لقول أبي زرعة فيه ؟.

<sup>1</sup> قاعدة في الجرح و التعديل ص 35-36

<sup>2</sup> جامع بيان العلم و فضله ص 1093-1094 طبعة أبي الأشبال

<sup>3</sup> نفس المصدر

### الطعن في البخاري مبني على إلزامه بما لم يقل

إنفق السلف أن كلام الله غير مخلوق ، و أن أفعال العباد مخلوقة ، و لكن هذه الجملة ( لفظ العبد بالقرآن ) و نحو هذا الكلام من الأقوال المجملة التي تحتمل عدة معان ، حصل بسببها نوع نزاع لأنها من الكلمات المجملة التي قد يراد باللفظ الملفوظ ( القرآن ) و قد يراد بها فعل العبد و حركاته . و لذلك وقع النزاع فيها و قع الغلو من الطرفين ، المثبتة و النفاة . فقام الأئمة من التحذير و التنفير من التصریح به و الزجر عن الخوض فيه لما يجر ذلك من القول بمذهب المعزلة .

و لما أوعز الذهلي إلى بعض الناس بسؤال البخاري عن اللفظ بالقرآن ، قال : يا أبا عبد الله ما تقول في اللفظ بالقرآن مخلوق هو أم غير مخلوق ؟ فأعرض عنه البخاري ولم يجده فقال الرجل يا أبا عبد الله وأعاد عليه القول فأعرض عنه البخاري فلم يجده ثم قال في الثالثة فالتفت إليه محمد بن إسماعيل فقال القرآن كلام الله غير مخلوق وأفعال العباد مخلوقة والإمتحان بدعة ." و وقع بذلك تشغيب و ألمزوا البخاري ما لم يقل و نسبوا إليه القول " لفظي بالقرآن مخلوق"

قال الذهبي في ترجمة علي بن حجر : و أما البخاري فكان من كبار الأئمة الأذكياء ، فقال : ما قلت ألفاظنا بالقرآن مخلوقة ، و إنما حركاتهم و أصواتهم و أفعالهم مخلوقة ، و القرآن المسموع المتلو الملفوظ المكتوب في المصاحف كلام الله غير مخلوق ، و صنف في ذلك كتاب ( أفعال العباد ) مجلد ، فأنكر عليه طائفة ، و ما فهموا مرامه ، كالذهلي و أبي زرعة و أبي حاتم و أبي بكر الأعين و غيرهم .<sup>1</sup>

إن الذي يضاف إلى المرء هو ما قال أو رواه عنه ثقة ، و أما تقويل الإنسان ما لم يقل و إلزامه إياه ، و أخذ نتائج منه ، فهذا لا يدل عليه منقول ، و لا يؤيده معقول ، و لا جرى عليه التتبعون بإحسان .<sup>2</sup>

<sup>1</sup> السير 510/511

<sup>2</sup> تاريخ الجهمية و المعزلة للقاسمي ص 35

### حقيقة مذهب البخاري

- القرآن كلام الله غير مخلوق :

كان الإمام البخاري على عقيدة سليمة موافقة لما كان عليه أئمة السلف ، يثبت الله صفاته التي ثبتت في القرآن الكريم و السنة الصحيحة من غير تعطيل و لا تشبيه و لا تأويل . و من أمعن النظر في أبواب بعض كتب " الجامع الصحيح " مثل كتب الإيمان ، الفتن ، الأحكام ، الإعتصام بالكتاب و السنة ، التوحيد . يقف على عقيدة البخاري السلفية ، و يلمس في تراجم تلك الأبواب ردوده على أقوال الفرق و الطوائف القائمة في عصره ، و التنبيه على أخطاء أصحابها و أوهامهم دون ذكر بدعتهم أو إظهار أسمائهم ، و هذا أسلوب لا يقدر عليه إلا أولو العزم من الأئمة ، و هو منهج قرآني و مسلك نبوي .<sup>1</sup>

و قد أفرد رحمه الله كتابا مستقلا هو ( خلق أفعال العباد ) ، أسهب في الإستدلال و الرد على من زعم أن القرآن مخلوق ، و أن التلاوة و المتلوا شيء واحد ، أي مخلوقان . و بين فيه معتقد الأئمة في هذه المسألة .

قال محمد بن أحمد بن محمد البخاري المعروف بعنجرار : حدثنا أبو الحسين محمد بن مران بن موسى الجرجاني ، قال : سمعت أبا محمد عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن البخاري – بالشاش – يقول : سمعت أبا عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري يقول : لقيت أكثر من ألف رجل من أهل العلم ، أهل الحجاز ، و مكة ، و المدينة ، و الكوفة ، و البصرة ، و واسط ، و بغداد ، و الشام ، و مصر .. فما رأيت واحدا منهم يختلف في هذه الأشياء : أن الدين قول و عمل ، و ذلك لقول الله تعالى { و ما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ، و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة و ذلك دين القيمة } ( البينة 5 ) ، و أن القرآن كلام الله . قال أبو عبد الله : كلام غير مخلوق لقوله { إن ربكم الله الذي خلق السموات و الأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش يغشى الليل النهار يطلبه حيثا و الشمس و القمر و النجوم مسخرات بأمره } ( الأعراف 54) . قال أبو عبد الله : قال ابن

<sup>1</sup> راجع كتاب : البخاري أستاذ الأستاذين ص 92

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

عینة : فین اللہ الخلق من الامر لقوله { ألا له الخلق و الأمر تبارك الله رب العالمين } ( الأعراف 54).<sup>1</sup>

قال أبو عبد الله الحاکم : سمعت أبا الولید حسان بن محمد الفقيھ یقول : سمعت محمد بن نعیم یقول : سألت محمد بن إسماعیل - ما وقع في شأنه ما وقع - عن الإيمان ؟ قال : قول و عمل ، و یزید و ینقص ، والقرآن کلام الله غير مخلوق ..<sup>2</sup>

#### - مسألة أفعال العباد

إن البخاري صرّح بأنّ أفعال العباد مخلوقة ، ولم يصح عنه أنه قال : لفظي بالقرآن مخلوقة ، مع أن هذه العبارة صحيحة نقاًلا و عقلا ، و الحق فيها بجانبه بكل حال صرّح بها أم لم يصرّح .<sup>3</sup>

قال أبو عبد الله: فأما أفعال العباد فقد حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا مروان بن معاوية، حدثنا أبو مالك عن ربعي بن حراش، عن حذيفة رضي الله عنه، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله يصنع كل صانع وصنعته» وتلا بعضهم عند ذلك: {وَالله خلقكم وما تعملون} [الصفات: 96] ، فأخبر أن الصناعات وأهلها مخلوقة . حدثنا محمد، حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن شقيق، عن حذيفة رضي الله عنه: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ كُلَّ صَانِعٍ وَصَنْعَتِهِ، إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ صَانِعَ الْخَرْمَ وَصَنْعَتِهِ» رواه وكيع عن الأعمش .<sup>4</sup>

قال أبو عبد الله محمد بن إسماعيل: سمعت عبيد الله بن سعيد يقول: سمعت يحيى بن سعيد يقول: ما زلت أسمع من أصحابنا يقولون: «إن أفعال العباد مخلوقة» قال أبو عبد الله: " حركاتهم وأصواتهم وكتابتهم مخلوقة، فأما القرآن المتلو المبين المثبت في المصحف المسطور المكتوب الموعى في القلوب فهو کلام الله ليس بخلق، قال الله: {بل هو آيات بينات في صدور الذين أتوا العلم} [العنكبوت: 49]" وقال إسحاق بن إبراهيم: «فاما الأوعية

<sup>1</sup> شرح أصول اعتقاد اهل السنة للالکانی 174-176 . ابن عساکر 52/58-60 . السیر 12/407 . الفتح 1/47

<sup>2</sup> التغليق 5/935 . الھدی 491 . تهذیب التهذیب 9/45

<sup>3</sup> أستاذ الاستاذین ص 125

<sup>4</sup> خلق أفعال العباد ص 46

فمن يشك في خلقها؟» قال الله تعالى: {وكتاب مسطور في رق منشور} [الطور: 3] ، وقال: {بل هو قرآن مجید في لوح محفوظ} [البروج: 21] «، فذكر أنه يحفظ ويسطر». قال: {وما يسطرون} [القلم: 1]<sup>1</sup>

حدثنا محمد بن كثير، حدثنا إسرائيل، عن عثمان بن المغيرة وقال غيره ابن أبي المغيرة، عن سالم هو ابن أبي الجعد، عن جابر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ألا رجل يحملني إلى قومه؟ فإن قريشا قد منعوني أن أبلغ كلام ربِّي» قال أبو عبد الله: "فبين النبي صلى الله عليه وسلم أن الإبلاغ منه، وأن كلام الله من ربه، ولم يذكر عن أحد من المهاجرين والأنصار، والتبعين لهم بإحسان خلاف ما وصفنا، وهم الذين أدوا الكتاب والسنة بعد النبي صلى الله عليه وسلم قرنا بعد قرن، قال الله تعالى: {لتكونوا شهداء على الناس، ويكون الرسول عليكم شهيدا} [البقرة: 143] " قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أنتم شهداء الله في الأرض».

حدثنا إسحاق، حدثنا أبوأسامة، قال الأعمش: حدثنا أبو صالح، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يجاء بنوح يوم القيمة فيقال له هل بلغت؟ فيقول: نعم يا رب، فتسأله أمته: هل بلغكم؟ فيقولون: ما جاءنا من نذير، فيقال: من شهودك؟ فيقول: محمد وأمته، فيجاء بكم فتشهدون، ثم قرأ النبي صلى الله عليه وسلم {وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا} [البقرة: 143] قال أبو عبد الله: هم الطائفة التي قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم» حدثنا عبيد الله بن موسى، عن إسماعيل، عن قيس، عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون» ويروى نحوه عن أبي هريرة، ومعاوية، وجابر، وسلمة بن نفیل، وقرة بن إیاس رضي الله عنهم عن النبي صلى الله عليه وسلم قال أبو عبد الله: " ولم يكن بين أحد من أهل العلم في ذلك اختلاف، إلى زمن

<sup>1</sup> نفس المصدر ص 47

مالك، والثوري، وحماد بن زيد، وعلماء الأمصار ثم بعدهم ابن عيينة في أهل الحجاز، ويحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدي في محدثي أهل البصرة، وعبد الله بن إدريس، وحفص بن غياث، وأبو بكر بن عياش، ووكيع ذووهم ابن المبارك في متبعيه، وبزيyd بن هارون في الواسطيين إلى عصر من أدركنا من أهل الحرمين مكة والمدينة، والعراقيين، وأهل الشام، ومصر، ومحدثي أهل خراسان، منهم محمد بن يوسف في متابعيه وأبو الوليد هشام بن عبد الملك في مجتبيه، وإسماعيل بن أبي أويس مع أهل المدينة، وأبو مسهر في الشاميين، ونعميم بن حماد مع المصريين، وأحمد بن حنبل مع أهل البصرة، والحميدي من قريش، ومن أتبع الرسول من المكينين، وإسحاق بن إبراهيم وأبو عبيد في أهل اللغة، وهؤلاء المعروفة بالعلم في عصرهم بلا اختلاف منهم، أن القرآن كلام الله، إلا من شدتها، أو أغفل الطريق الواضح فعمي عليه، فإن مرده إلى الكتاب والسنة، قال الله تعالى: {فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ} [النساء: 59] " حدثنا إبراهيم بن المنذر، حدثنا إسحاق بن جعفر بن محمد، حدثني كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف، عن أبيه، عن جده، أن النبي صلى الله عليه وسلم كتب: «إِنَّكُمْ مَا اخْتَلَفْتُمْ فِي شَيْءٍ فَإِنْ مَرَدْتُمْ إِلَى اللَّهِ وَإِلَى مُحَمَّدٍ».

وقال النبي صلى الله عليه وسلم «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» ، حدثنا بذلك العلاء بن عبد الجبار، حدثنا عبد الله بن جعفر المخرمي، عن سعد بن إبراهيم، عن القاسم، عن عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم بذلك «وأمر عمر رضي الله عنه أن ترد الجهالات إلى الكتاب والسنة» قال أبو عبد الله: " وكل من لم يعرف الله بكلامه أنه غير مخلوق فإنه يعلم، ويرد جهله إلى الكتاب والسنة، فمن أبي بعد العلم به، كان معانداً، قال الله تعالى: {وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَضْلِلَ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يَبْيَنَ لَهُمْ مَا يَتَقَوَّنُ} [التوبه: 115] ، ولقوله: {وَمَنْ يَشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَعَيَّنُ لَهُ سَبِيلُ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تُولِي وَنُقْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا} [النساء: 115] ، فأما ما احتاج به الفريقيان لمذهب أحمد ويدعيه كل لنفسه، فليس بثابت كثير من أخبارهم، وربما لم يفهموا دقة مذهبهم، بل المعروف عن أحمد وأهل العلم أن كلام الله غير مخلوق، وما سواه مخلوق، وأنهم كرهوا البحث والتنقيب

عن الأشياء الغامضة، وبحبوا أهل الكلام، والخوض والتنازع إلا فيما جاء فيه العلم، وبينه رسول الله صلى الله عليه وسلم " حدثنا إسحاق، أبا عبد الرزاق، أباً معمراً، عن الزهري، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، قال: سمع النبي صلى الله عليه وسلم قوماً يتدارعون فقال: «إنما هلك من كان قبلكم بجداً، ضربوا كتاب الله ببعضه ببعض، وإنما نزل كتاب الله يصدق بعضه ببعض، فلا تضربوا بعضه ببعض، ما علمتم منه فقولوا، وما لا، فكلوه إلى عالمه» قال أبو عبد الله: «وكل من اشتبه عليه شيء فأولى أن يكله إلى عالمه» كما قال عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم: «وما أشكل عليكم فكلوه إلى عالمه، ولا يدخل في المتشابهات إلا ما بين له» وقد حدثنا عبد الله بن مسلمة، حدثنا يزيد بن إبراهيم، عن عبد الله بن أبي مليكة، عن القاسم، عن عائشة رضي الله عنها، قالت: تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم: {هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أُم الكتب وأخر متشابهات} فأما الذين في قلوبهم زيف فيتبعون ما تشبه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، وما يعلم تأويله إلا الله، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولو الألباب، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشبه منه فهم الذين عن الله فاحذروهم» وقال ابن مسعود رضي الله عنه: " من علم علماً فليقل به، ومن لا، فليقل: الله أعلم، فإن من علم الرجل أن يقول لما لا يعلم: الله أعلم، فإن الله قال لنبيه: {قل ما أسائلكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين} [ص: 86]" ..<sup>1</sup>

و قال : قال أبو عبد الله: «ولقد بين نعيم بن حماد أن كلام الرب ليس بخلق، وأن العرب لا تعرف الحي من الميت إلا بالفعل، فمن كان له فعل فهو حي ومن لم يكن له فعل فهو ميت، وأن أفعال العباد مخلوقة، فضيق عليه حتى مضى لسبيله، وتوجع أهل العلم لما نزل به، وفي اتفاق المسلمين دليل على أن نعيمًا ومن نحا نحوه ليس بمفارق ولا مبتدع، بل البدع والرئيس بالجهل بغيرهم أولى، إذ يفتون بالآراء المختلفة، مما لم يأذن به الله»<sup>2</sup>

<sup>1</sup> نفس المصدر ص 63-60  
<sup>2</sup> ص 85 خلق أفعال العباد

قال أبو عبد الله: " واحتلَّ الناس في الفاعل والمفعول والفعل، فقالت القدريَّة: الأفاعيُّل كلها من البشر ليست من الله، وقالت الجبرية: الأفاعيُّل كلها من الله، وقالت الجهميَّة: الفعل والمفعول واحد، لذلك قالوا: لكن مخلوق، وقال أهل العلم: التخليق فعل الله، وأفاعيلنا مخلوقة لقوله تعالى: {وَأَسْرَوْا قَوْلَكُمْ أَوْ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ أَلَا يَعْلَمُ مِنْ خَلْقِهِ} [الملك: 13] ، يعني السر والجهير من القول، ففعل الله صفة الله، والمفعول غيره من الخلق، ويقال لمن زعم أني لا أقول: القرآن مكتوب في المصحف ولكن القرآن بعينه في المصحف، يلزمك أن تقول: إن من ذكر الله في القرآن من الجن والإنس والملائكة والمدائن ومكة والمدينة وغيرهما وإبليس وفرعون وهامان وجنددهما والجنة والنار عاينتهم بأعيانهم في المصحف، لأن فرعون مكتوب فيه، كما أن القرآن مكتوب، ويلزمك أكثر من هذا حين تقول في المصحف، وهذا أمر بين لأنك تضع يدك على هذه الآية وترها بعينك: {اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ} [البقرة: 255] ، فلا يشك عاقل بأن الله هو المعبود، وقوله: {اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ} [البقرة: 255] هو قرآن، وكذلك جميع القرآن هو قوله، والقول صفة القائل موصوف به فالقرآن قول الله عز وجل، القراءة والكتابة والحفظ للقرآن هو فعل الخلق لقوله: {فَاقْرَءُوا مَا تَيْسَرُ مِنْهُ} فقوله: {فَاقْرَءُوا مَا تَيْسَرُ مِنْهُ} القراءة فعل الخلق وهو طاعة الله، والقرآن ليس هو بطاعة إنما هو الأمر بالطاعة، ودليله قوله: {وَقَرَأْنَا فِرْقَنَاهُ لَتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مَكْثٍ} [الإسراء: 106] ، وقال: {إِنَّ الَّذِينَ يَتَلَوُنُ كِتَابَ اللَّهِ} [فاطر: 29] ، {وَلَقَدْ يَسَرَنَا الْقُرْآنُ لِلذِّكْرِ فَهُلْ مِنْ مَذَكُورٍ} [القمر: 17] " حدثنا أبو نعيم، ثنا زهير، عن أبي إسحاق أنه سمع رجلا سأله سؤال الأسود: " فهل من مذكرة أو مذكرة؟ فقال: سمعت عبد الله يقرؤها: «مذكرة» ، وقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرؤها: «فهل من مذكرة» دالا. حدثنا حفص بن عمر، ثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن عبد الله رضي الله عنه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ: «فهل من مذكرة» حدثنا عبدان، أخبرني أبي، عن شعبة بهذا. حدثنا خالد بن يزيد، ثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق بهذا. حدثنا نصر بن علي، ثنا أبو أحمد، عن سفيان، عن أبي إسحاق بهذا قال أبو عبد الله: " وقال الله عز وجل: {بَلَغَ مَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ مِنْ رِبْكَ} [المائدة: 67] ، فذلك كل ما أمر به، ولذلك قال: {أَقِيمُوا

الصلوة } [البقرة: 43] ، فالصلوة بجملتها طاعة الله، وقراءة القرآن من جملة الصلاة، فالصلوة طاعة الله، والأمر بالصلوة قرآن وهو مكتوب في المصاحف، محفوظ في الصدور، مقرء على اللسان، والقراءة والحفظ والكتابة مخلوق، وما قرئ وحفظ وكتب ليس بمخلوق، ومن الدليل عليه أن الناس يكتبون الله ويحفظونه ويدعونه، فالدعاء والحفظ والكتابة من الناس مخلوق، ولا شك فيه، والخالق الله بصفته، ويقال له: أترى القرآن في المصاحف؟ فإن قال: نعم، فقد زعم أن من صفات الله ما يرى في الدنيا، وهذا رد لقول الله عز وجل: { لا تدركه الأ بصار } [الأنعام: 103] في الدنيا { وهو يدرك الأ بصار } [الأنعام: 103] وإن قال يرى كتابة القرآن فقد رجع إلى الخلق، ويقال له: هل تدرك الأ بصار إلا اللون؟ فإن قال: لا، قيل له: وهل يكون اللون إلا في الجسم؟ فإن قال: نعم، فقد زعم أن القرآن جسم يرى

1 ..

### نفي البخاري التهمة عن نفسه

قال إبراهيم بن محمد : أنا توليت دفن محمد بن إسماعيل لما أن مات بخرتناك، أردت حمله إلى مدينة سمرقند أن أدفنه بها فلم يتذكرني صاحب لنا فدفناه بها، فلما أن فرغنا ورجعت إلى المنزل الذي كنت فيه، قال لي صاحب القصر: سأله أمس فقلت: يا أبا عبد الله ما تقول في القرآن؟ فقال: القرآن كلام الله غير مخلوق.

قال فقلت له إن الناس يزعمون أنك تقول ليس في المصاحف قرآن، ولا في صدور الناس قرآن. فقال: استغفر الله أن تشهد على بشيء لم تسمعه مني. أقول كما قال الله تعالى: والطور وكتاب مسطور

أقول في المصاحف قرآن وفي صدور الناس قرآن، فمن قال غير هذا يستتاب، فإن تاب وإلا فسيبille سبيل الكفر.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> ص 114-115-116

<sup>2</sup> تاريخ بغداد 31/2

و عن أحمد بن نصر بن إبراهيم النيسابوري المعروف بالخفاف قال : كنا يوما عند محمد بن إسحاق القيسي ومعنا محمد بن نصر المروزي، فجرى ذكر محمد بن إسماعيل البخاري فقال محمد ابن نصر: سمعته يقول: من زعم أني قلت لفظي بالقرآن مخلوق فهو كذاب، فإني لم أقله. فقلت له: يا أبا عبد الله قد خاض الناس في هذا وأكثروا فيه؟ فقال: ليس إلا ما أقول وأحكى لك عنه. قال أبو عمرو الخفاف فأتيت محمد بن إسماعيل فناظرته في شيء من الأحاديث حتى طابت نفسه، فقلت: يا أبا عبد الله، هنا أحد يحكى عنك أنك قلت هذه المقالة. فقال: يا أبا عمرو احفظ ما أقول لك، من زعم من أهل نيسابور، وقومس، والري، وهمدان، وحلوان، وبغداد، والكوفة، والمدينة، ومكة، والبصرة أني قلت لفظي بالقرآن مخلوق فهو كذاب، فإني لم أقل هذه إلا أني قلت:

<sup>1</sup> أفعال العباد مخلوقة.

### من انتصر لمذهب البخاري و عقيدته :

ابن تيمية : قال رحمه الله موضحا عقيدة البخاري في اللفظ بالقرآن : " وكذلك يقولون: إنه يتكلم بمشيئته وقدرته، وكلامه هو حديث، وهو أحسن الحديث، وليس بمخلوق باتفاقهم، ويسمى حديثاً وحدثاً. وهل يسمى محدثاً؟ على قولين لهم. ومن كان من عادته أنه لا يطلق لفظ المحدث إلا على المخلوق المنفصل . كما كان هذا الاصطلاح هو المشهور عند المنتظرين الذين تنازروا في القرآن في مخنة الإمام أحمد . رحمه الله . وكانوا لا يعرفون للمحدث معنى إلا المخلوق المنفصل . فعلى هذا الاصطلاح لا يجوز عند أهل السنة أن يقال: القرآن محدث، بل من قال: إنه محدث، فقد قال: إنه مخلوق . ولهذا أنكر الإمام أحمد هذا الإطلاق على [داود] لما كتب إليه أنه تكلم بذلك، فظن الذين يتكلمون بهذا الاصطلاح أنه أراد هذا فأنكره أئمة السنة . وداود نفسه لم يكن هذا قصده، بل هو وأئمة أصحابه متفقون على أن كلام الله غير مخلوق ، وإنما كان مقصوده أنه قائم بنفسه، وهو قول غير واحد من أئمة السلف، وهو قول البخاري وغيره.

<sup>1</sup> تاريخ بغداد 31/2. تقييد المهمل 1/37. طبقات الحنابلة 1/277-278 . ابن عساكر 52/95-96 . السير 12/457-458 . طبقات السبكي 2/230 . التغليق 5/433 . الهدي 491

والنزاع في ذلك بين أهل السنة لفظي؛ فإنهم متفقون على أنه ليس بخلوق منفصل، ومتفقون على أن كلام الله قائم بذاته، وكان أئمة السنة، كأحمد وأمثاله، والبخاري وأمثاله، وداود وأمثاله، وابن المبارك وأمثاله، وابن خزيمة، وعثمان بن سعيد الدارمي، وابن أبي شيبة وغيرهم، متفقين على أن الله يتكلم بمشيئته وقدرته، ولم يقل أحد منهم: إن القرآن قديم، وأول من شهر عنه أنه قال ذلك هو ابن كُلَّاب.

وكان الإمام أحمد يحذر من الكلابية، وأمر بحجر الحارت المحاسبي لكونه كان منهم، وقد قيل عن الحارت: إنه رجع في القرآن عن قول ابن كُلَّاب، وإنما كان يقول: إن الله يتكلم بصوت. ومن ذكر ذلك عنه الكلاباوي في كتاب [التعرف لمذهب التصوف].<sup>1</sup>

التاج السبكي : قال رحمه الله معقبا على قول الذهلي : ( من زعم أن لفظي بالقرآن مخلوق فهو مبتدع لا يجالس ولا يكلم ومن زعم أن القرآن مخلوق فقد كفر ) : و إنما أراد محمد بن يحيى والعلم عند الله ما أراده أحمد بن حنبل كما قدمناه في ترجمة الكرايسى من النهى عن الخوض في هذا ولم يرد مخالفة البخارى وإن خالفه وزعم أن لفظه الخارج من بين شفتيه الحديثين قديم فقد باه بأمر عظيم والظن به خلاف ذلك وإنما أراد هو وأحمد وغيرهما من الأئمة النهى عن الخوض في مسائل الكلام وكلام البخارى عندنا محمول على ذكر ذلك عند الاحتياج إليه فالكلام في الكلام عند الاحتياج واجب والسكوت عنه عند عدم الاحتياج

سنة

فافهم ذلك ودع خرافات المؤرخين واضرب صفحًا عن تمويهات الضالين الذين يظنون أنهم محدثون وأنهم عند السنة واقفون وهم عنها مبعدون وكيف يظن بالبخارى أنه يذهب إلى شيء من أقوال المعتزلة وقد صح عنه فيما رواه الفربى وغيره أنه قال إنى لأستجهل من لا يكفر الجهمية

ولا يرتتاب المنصف في أن محمد بن يحيى الذهلى لحقته آفة الحسد التي لم يسلم منها إلا أهل العصمة

<sup>1</sup> شرح حديث النزول ص 154-155

وقد سأله بعضهم البخاري عما بينه وبين محمد بن يحيى فقال البخاري كم يعتري محمد بن يحيى الحسد في العلم والعلم رزق الله يعطيه من يشاء

ولقد ظرف البخاري وأبان عن عظيم ذكائه حيث قال وقد قال له أبو عمرو الخفاف إن الناس خاضوا في قولك لفظي بالقرآن مخلوق يا أبا عمرو احفظ ما أقول لك من زعم من أهل نيسابور وقومنا والرئي وهمدان وبغداد والكوفة والبصرة ومكة والمدينة أني قلت لفظي بالقرآن مخلوق فهو كذاب فإني لم أقله إلا أني قلت أفعال العباد مخلوقة

قلت تأمل كلامه ما أذكاه ومعناه والعلم عند الله إني لم أقل لفظي بالقرآن مخلوق لأن الكلام في هذا خوض في مسائل الكلام وصفات الله التي لا ينبغي الخوض فيها إلا للضرورة ولكن قلت أفعال العباد مخلوقة وهي قاعدة مغنية عن تخصيص هذه المسألة بالذكر فإن كل عاقل يعلم أن لفظنا من جملة أفعالنا وأفعالنا مخلوقة فألفاظنا مخلوقة لقد أفصح بهذا المعنى في رواية أخرى صحيحة عنه رواها حاتم بن الكندى قال سمعت مسلم بن الحجاج فذكر الحكاية وفيها أن رجلاً قام إلى البخاري فسألته عن اللفظ بالقرآن فقال أفعالنا مخلوقة وألفاظنا من أفعالنا

وفي الحكاية أنه وقع بين القوم إذ ذاك اختلاف على البخاري فقال بعضهم قال لفظي بالقرآن مخلوق وقال آخرون لم يقل

قلت فلم يكن الإنكار إلا على من يتكلم في القرآن فالحاصل ما قدمناه في ترجمة الكرايسى من أن أحمد ابن حنبل وغيره من السادات الموقفين نهوا عن الكلام في القرآن جملة وإن لم يخالفوا في مسألة اللفظ فيما نظنه منهم إجلالاً لهم وفهمما من كلامهم في غير رواية ورفعاً لحملهم عن قول لا يشهد له معقول ولا منقول ومن أن الكرايسى والبخارى وغيرهما من الأئمة الموقفين أيضاً أفصحوا بأن لفظهم مخلوق لما احتاجوا إلى الإفصاح هذا إن ثبت عنهم الإفصاح بهذا إلا فقد نقلنا لك قول البخارى أن من نقل عنه هذا فقد كذب عليه فإن قلت إذا كان حقاً لم لا يفصح به

قلت سبحان الله قد أربأناك أن السر فيه تشديدهم في الخوض في علم الكلام خشية أن يجرهم الكلام فيه إلى ما لا ينبغي وليس كل علم يفصح به فاحفظ ما نلقيه إليك وشدد عليه يديك .<sup>1</sup>

الذهبي : قال في ترجمة علي بن حجر : و أما البخاري فكان من كبار الأئمة الأذكياء ، فقال : ما قلت ألفاظنا بالقرآن مخلوقة ، وإنما حركاتهم وأصواتهم وأفعالهم مخلوقة ، و القرآن المسنون المتلتو الملفوظ المكتوب في المصاحف كلام الله غير مخلوق ، و صنف في ذلك كتاب ( أفعال العباد ) مجلد ، فأنكر عليه طائفه ، و ما فهموا مرامه ، كالذهلي و أبي زرعة و أبي حاتم و أبي بكر الأعین و غيرهم .<sup>2</sup>

و قال : كان الذهلي شديد التمسك بالسنة . قام على محمد بن إسماعيل لكونه أشار في مسألة خلق العباد إلى أن تلفظ القارئ بالقرآن مخلوق ، فلروح و ما صرح و الحق أوضح . و لكن أبي البحث في ذلك أحمد بن حنبل و أبو زرعة و الذهلي ، و التوسع في عبارات المتكلمين سدا للذرية ، فأحسنوا أحسن الله جزاءهم . و سافر ابن إسماعيل مختفيا من يسابور ، و تألم من فعل محمد بن يحيى ، و ما زال كلام الكبار المعاصرين بعضهم في بعض لا يلوى عليه بمفرده .<sup>3</sup>

ابن القيم : وقد اختلف الناس هل التلاوة غير المتلتو أم هي المتلتو؟ على قولين، والذين قالوا: التلاوة هي المتلتو، فليست حركات الإنسان عندهم هي التلاوة، وإنما أظهرت التلاوة وكانت سبباً لظهورها، وإلا فالالتلاوة عندهم هي نفس الحروف والأصوات وهي قديمة، والذين قالوا التلاوة غير المتلتو طائفتان:

إحداهما قالت: التلاوة هي هذه الحروف والأصوات المسنون، وهي مخلوقة، والمتلتو هي المعنى القائم بالنفس وهو قديم، وهذا قول الأشعري.

<sup>1</sup> طبقات الشافعية 231-239

<sup>2</sup> السير 511-510/12

<sup>3</sup> السير 286-285/12

والطائفة الثانية قالوا: التلاوة هي قراءتنا وتلفظنا بالقرآن، والمตلو هو القرآن العزيز والمسمو بالآذان بالأداء من في رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي (المص) (حم) (عسق) (كهيعص) حروف وكلمات وسور وآيات تلاه عليه جبرائيل كذلك وتلاه هو على الأمة كما تلاه عليه جبرائيل، وبلغه جبرائيل عن الله تعالى كما سمعه، وهذا قول السلف وأئمة السنة والحديث، فهم يميزون بين ما قام بالعبد وما قام بالرب، والقرآن عندهم جميعه كلام الله، حروفه ومعانيه، وأصوات العباد وحركاتهم، وأداؤهم وتلفظهم، كل ذلك مخلوق باين عن الله.

فإن قيل: فإذا كان الأمر كما قررت فكيف أنكر الإمام أحمد على من قال: لفظي بالقرآن مخلوق. وبدعه ونسبة إلى التجهم، وهل كانت محبة أبي عبد الله البخاري إلا على ذلك حتى هجره أهل الحديث ونسبوه إلى القول بخلق القرآن.

قيل: معاذ الله أن يظن بأئمة الإسلام هذا الظن الفاسد، فقد صرخ البخاري في كتابه (خلق أفعال العباد) وفي آخر (الجامع) بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، وقال: حدثنا سفيان بن عيينة قال: أدركت مشيختنا منذ سبعين سنة، منهم عمرو بن دينار يقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق.

قال البخاري: وقال أحمد بن الحسين حدثنا أبو نعيم حدثنا سليم القاري قال سمعت سفيان الثوري يقول: قال حماد بن أبي سليمان: أبلغ أبا فلان المشرك أني بريء من دينه، وكان يقول: القرآن مخلوق، ثم ساق قصة خالد بن عبد الله القسري وأنه ضحى بالجعد بن درهم وقال إنه زعم أن الله لم يتخد إبراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما ثم نزل فذبحه.

هذا مذهب الإمام البخاري ومذهب الإمام أحمد وأصحابهما من سائر أهل السنة، فخفي تفريق البخاري وتمييزه على جماعة من أهل السنة والحديث، ولم يفهم بعضهم مراده وتعلقا بالنقل عن أحمد نacula مستفيضا أنه قال: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي: ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع، وساعد ذلك نوع حسد باطن للبخاري لما كان الله نشر له من الصيت والمحبة في قلوب الخلق واجتماع الناس عليه حيث حل، حتى هضم كثير من رياضة أهل العلم وامتعضوا لذلك، فوافق الهوى الباطن الشبهة الناشئة من القول الجمل، وتفسدوا

بإطلاق الإمام أحمد وإنكاره على من قال لفظي بالقرآن مخلوق وأنه جهمي، فتركب من جموع هذه الأمور فتنة وقعت بين أهل الحديث.

قال الحاكم أبو عبد الله: سمعت أبا القاسم طاهر بن أحمد الوراق يقول: سمعت محمد بن شاذان الهاشمي يقول: لما وقع بين محمد بن يحيى ومحمد بن إسماعيل دخلت على محمد بن إسماعيل فقلت: يا أبا عبد الله إيش الحيلة لنا فيما بينك وبين محمد بن يحيى، كل من مختلف إليك يطرد من منزله وليس لكم منزل، قال: محمد بن يحيى كم يعتريه الحسد في العلم، والعلم رزق من الله تعالى يعطيه من يشاء، فقلت: يا أبا عبد الله، هذه المسألة التي تحكمي عندك، فقال لي هذه مسألة مشئومة رأيت أحمد بن حنبل وما ناله من هذه المسألة جعلت على نفسي لا أتكلم فيها، والمسألة التي كانت بينهما كان محمد بن يحيى لا يحب فيها إلا ما يحكيه عن أحمد بن حنبل، فسئل محمد بن إسماعيل فوقف عنها، وهي أن اللفظ بالقرآن مخلوق، فلما وقف عنها البخاري تكلم فيه محمد بن يحيى وقال: قد أظهر هذا البخاري قول اللفظية، واللفظية شر من الجهمية. قال الحاكم: سمعت أبا محمد عبد الله بن محمد العدل يقول: سمعت أبا حامد بن الشرقي يقول: سمعت محمد بن يحيى يقول: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، وهو قول أئمتنا مالك بن أنس، وعبد الرحمن بن عمر والأوزاعي وسفيان بن عيينة وسفيان الثوري، والكلام كلام الله غير مخلوق من جميع جهاته، وحيث تصرف، فمن لزم ما قلنا استغنى عن اللفظ وعما سواه من الكلام في القرآن، ومن زعم أن القرآن مخلوق فقد كفر وخرج من الإيمان وبانت منه امرأته يستتاب، فإن تاب وإلا ضربت عنقه، وجعل ماله فيما بين المسلمين، ولم يدفن في مقابر المسلمين، ومن زعم أن لفظي بالقرآن مخلوق فهو مبتدع ولا يجالس ولا يكلم، ومن وقف وقال لا أقول مخلوق ولا غير مخلوق فقد ضاهى الكفر، ومن ذهب بعد مجلسنا هذا إلى مجلس محمد بن إسماعيل فاتهموه فإنه لا يحضر مجلسه إلا من كان على مذهبة.

قال الحاكم: وسمعت أبا الوليد حسان بن محمد الفقيه يقول: سمعت محمد بن نعيم يقول سألت محمد بن إسماعيل البخاري لما وقع ما وقع من شأنه عن الإيمان فقال: الإيمان قول

و عمل يزيد وينقص ، والقرآن كلام الله غير مخلوق ، وأفضل أصحاب رسول الله أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم ، على هذا حبيت وعليه أموت وعليه أبعث إن شاء الله تعالى ، ثم قال أبو الوليد : أي عين أصابت محمد بن إسماعيل بما نقم عليه محمد بن يحيى ، فقللت له إن محمد بن إسماعيل قد بوب في آخر الجامع الصحيح بابا مترجمًا (ذكر قراءة الفاجر والمنافق وأن أصواتهم لا تجاوز حنجرهم) نذكر فيه حديث قنادة عن أنس عن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم " « مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كالأتربة » . . . . " الحديث ، وحديث أبي زرعة عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم " « كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان . . . . » " الحديث ، فقال لي كيف قلت ؟ فأعدته عليه ، فأعجبه ذلك ، وقال : ما بلغني هذا عنه .

ومراد أبي عبد الله بهذا الاستدلال أن الثقل في الميزان والخففة على اللسان متعلق بفعل العبد وكسبه ، وهو صوته وتلفظه لا يعود إلى ما قام بالرب تعالى من كلامه وصفاته ، وكذلك قراءة البر والفارج ، فإن قراءة الفاجر لا تجاوز حنجرته ، فلو كانت قراءته هي نفس ما قام بالرب من الكلام وهي غير مخلوقة لم تكن كذلك ، فإنها متصلة بالرب حينئذ .

فالبخاري أعلم بهذه المسألة وأولى بالصواب فيها من جميع من خالفه ، وكلامه أوضح وأمن من كلام أبي عبد الله ، فإن الإمام أحمد سد الذريعة حيث منع إطلاق لفظ المخلوق نفيا وإثباتا على اللفظ ، فقالت طائفة : أراد سد باب الكلام في ذلك ، وقالت طائفة منهم ابن قتيبة : إنما كره أحمد ذلك ومنع ; لأن اللفظ في اللغة الرمي والإسقاط يقال لفظ الطعام من فيه ولفظ الشيء من يده إذا رمى به ، فكره أحمد إطلاق ذلك على القرآن ، وقال طائفة : إنما مراد أحمد أن اللفظ غير الملفوظ فلذلك قال : إن من زعم أن لفظه بالقرآن مخلوق فهو جهمي .

وأما منعه أن يقال : لفظي بالقرآن غير مخلوق ، فإنما منع ذلك لأنه عدول عن نفس قول السلف ، فإنهم قالوا القرآن غير مخلوق ، والقرآن اسم يتناول اللفظ والمعنى ، فإذا خص اللفظ بكونه غير مخلوق كان ذلك زيادة في الكلام أو نقصا من المعنى ، فإن القرآن كله غير مخلوق ،

### تفنيد شبهات أيالل حول البخاري

فلا وجه لتخصيص ذلك بآلفاظ خاصة، وهذا كما لو قال قائل: السبع الطوال من القرآن غير مخلوقة فإنه وإن كان صحيحاً، لكن هذا التخصيص منوع منه، وكل هذا عدول عمما أراده الإمام أحمد. وهذا المنع في النفي والإثبات من كمال علمه باللغة والسنّة وتحقيقه لهذا الباب فإنه امتحن به ما لم يمتحن به غيره، وصار كلامه قدوة وإماماً لحزب الرسول صلى الله عليه وسلم إلى يوم القيمة، والذي قصده أحمد أن اللفظ يراد به أمران أحدهما: الملفوظ نفسه وهو غير مقدر للعبد ولا فعل له، الثاني: التلفظ به والأداء له وفعل العبد، بإطلاق الخلق على اللفظ قد توهם المعنى الأول وهو خطأ، وإطلاق نفي الخلق عليه قد يوهם المعنى الثاني وهو خطأ، فمنع الإطلاقين.

وأبو عبد الله البخاري ميز وفصل وأشبع الكلام في ذلك وفرق بين ما قام بالرب وبين ما قام بالعبد، وأوقع المخلوق على تلفظ العباد وأصواتهم وحركاتهم وأكسابهم، ونفى اسم الخلق عن الملفوظ وهو القرآن الذي سمعه جبرائيل من الله تعالى وسمعه محمد من جبرائيل، وقد شفى في هذه المسألة في كتاب (خلق أفعال العباد) وأتى فيها من الفرقان والبيان بما يزيل الشبهة، ويوضح الحق، ويبين محله من الإمامة والدين، ورد على الطائفتين أحسن الرد.<sup>1</sup>

### هل ذم ابن المديني البخاري ؟

من الجهالات الفاضحة التي سطرها أيالل أنه يعتبر قول ابن المديني في مدح تلميذه البخاري (لم ير مثل نفسه ) ذما للبخاري وليس مدحا .

يقول المعارض : " يستشهد<sup>2</sup> بقول المديني شيخ البخاري : " دعوا قوله فإنه ما رأى مثل نفسه " و هذا القول و إن كان ورد من ابن حجر في سياق المدح إلا أن المتمعن فيه يجده ذنا صريحاً للبخاري ، و اتهامه من شيخه بأنه كان لا يرى إلا نفسه ، لكن العقول تطمس في مثل عاته المناسبات لترى الذم مدحا ، على رغم أنف اللغة و على رغم أنف العقل ".<sup>3</sup>

<sup>1</sup> مختصر الصواعق المرسلة 509-513

<sup>2</sup> أبي ابن حجر

<sup>3</sup> ص 90

### تفنيد شبهات أيالل حول البخاري

فبهذا المتبع بالعقل و اللغة لم ينقل السياق كما هو ، لو كان يتعامل باحترام مع القارئ على أقل تقدير ، و ها هو السياق : قال ابن حجر : " علي بن المديني كان أعلم أقرانه بعلل الحديث ، و عنه أذ البخاري ذلك حتى كان يقول ما استصغرت نفسي عند أحد إلا عند علي بن المديني ، و مع ذلك فكان علي بن المديني إذا بلغه ذلك عن البخاري يقول : دعوا قوله فإنه ما رأى مثل نفسه "<sup>1</sup>

فهل يفهم من هذا السياق و من اصطلاح القوم أي إهانة لإبن المديني للبخاري بالعجب و التكبير كما حاول أىالل المتبع بالعقل و اللغة ؟ و هل إمتلك أىالل ناصية اللغ ليحكم على لغة ابن المديني و ابن حجر ، و يفهم ما لم يفهموا و لا العلماء من بعدهم . فكل ما أُوتى حظا من العلم و الفهم و لغة سليمة لم تتکدر بلوثة لغوية – كحال أىالل – الذي لا يکاد يبين ، يفهم أن البخاري كان يستصغر نفسه عند ابن المديني ، و هذا من تواضعه لشيخه و إكراما له . ابن المديني لما بلغه مقالة البخاري قال قوله المشهورة إعترافا منه بنبوغ تلميذه و أنه فاقه في معرفة الصحيح و العلل و الرجال ، و أنه لم ير مثل نفسه في العلم و الإتقان .

و هذه العبارة مشهورة عند أهل العلم ، يقولونها لمن فاق أقرانه و ظهر منه نبوغ عظيم و فاق رفقاء ذكاء و حفظا و فهما . و لا يقصدون بها ذما كما إفترى أىالل .

أخرج الخطيب البغدادي بسنده إلى إسحاق بن أحمد بن خلف يقول سمعت محمد بن إسماعيل غير مرة يقول: ما تصاغرت نفسي عند أحد إلا عند علي ابن المديني، ما سمعت الحديث من في إنسان أشهى عندي أن أسمعه من في علي .

وقال إسحاق حدثني حامد بن علي قال ذكر علي بن المديني قول محمد بن إسماعيل: ما تصاغرت نفسي عند أحد إلا عند علي بن المديني، فقال: ذروا قوله، هو ما رأى مثل نفسه.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> هدي الساري ص 347 . دار الكتب السلفية . شرح علل الترمذى 1/495

<sup>2</sup> تاريخ الطبرى 18/2 . تهذيب الكمال 24/451

و من قيل فيه هذه العبارة أعلام كبار منهم :

سفيان الثوري و ابن المبارك و أبو زرعة و عثمان بن سعيد الدارمي و الخليل الفراهيدى و الخطيب البغدادى و الدارقطنى و ابن حجر و ابن تيمية .

قال أبو ثور : ما رأينا مثل الشافع و لا رأى مثل نفسه .

و قال الحاكم : ما رأى الدارقطنى مثل نفسه .

و قال ابن فهد عن ابن حجر : لم تر العيون مثله و لا رأى مثل نفسه .

و قال ابن سعد : ما رأيت مثل إبراهيم بن أبي طالب و لا رأى مثل نفسه .

قال إبراهيم بن أورمة : ما رأى محمد بن عاصم مثل نفسه ، و لا رأيت مثل محمد بن عاصم . و قال ابن حجر عن شيخه البلقيني : و لم تر العين مثله و لا رأى مثل نفسه ، و اشتهر اسمه في الآفاق و بعد صيته إلى أن صار يضرب به المثل في العلم .

و في هذا السياق جاءت مقوله علي بن المديني رحمه الله في البخاري ، فقد قال كلمته في سياق المدح و الثناء ، لا في معرض الدم و التجريح .

## البخاري و بولس النصراني

قال أيلال : " بعد جولتنا في الأساطير المؤسسة لشخصية البخاري و ما رافقها من غلو ، جعلها في النهاية تتتفوق على كل الشخصيات التاريخية ، بل و حتى او إنني أكاد أجزم أن شخصية البخاري لدينا نحن معظم المسلمين ، توازي شخصية بولس الرسول لدى المسيحيين

1"

هكذا قال ناطقا بالإفك و البهتان ، منهم العلماء الذين اعتبروا البخاري مثل بولس ؟ و كيف تيقن أن معظم المسلمين تعتقد في البخاري كما تعتقد النصارى في بولس ؟

لكن من هو بولس؟

إن الشريعة التي جاء بها نبي الله عيسى عليه السلام إندرث و حرفت و ضاع إنجليله بعد فترة قصيرة من وفاته و رفعه إلى السماء . بحيث ترعم هذا الإنقلاب بولس اليهودي الذي كان من أشد أعداء عيسى و الساعي وفي قتل و اضطهاد أتباعه . فمن هو بولس هذا؟

هو شاول بن كيساي ، من سبط بنiamين ، كان يعمل في صناعة الخيام في مدينة طرسوس ، وفي هذه المدينة ولد (شاول) والذي سمي باسم (بولس) فيما بعد. كان أبواه يهوديين (فيريسيين) وهي فرقه شديدة العنف مع المسيح ، وأشتهر بولس بعنفه في خصومته وعدائه الشديد لأتباع المسيح أعلن بولس فجأة تحوله إلى النصرانية وأعلن أنه آمن بال المسيح وأنه صار من أخلص أنصاره وأن عيسى تخلّى له وغفر له خططيّاه و أمره بنشر دينه و تعاليمه. وهكذا قبله أتباع المسيح ؛ فتمكن بمهارته ودهائه أن يحول المسيحية بالنخر فيها حتى انقلب رئيساً على عقب ، وهذا أفسد على النصارى دينهم إلى يومنا هذا . سعى بولس جاهداً في تغيير تعاليم المسيح فجاءت تعاليمه مصادمة للشرع والعقل ، وبذلك أسس بولس ديناً جديداً باسم المسيح ، أساسه نسخ أحكام التوراة، وقوله إنها كانت لعنة تخلصنا منها إلى الأبد، وإن المسيح إله ابن إله ، جاء ليبدل عهداً قدماً بعهد جديد، و أنه صلب تكفيراً لخطايا البشر و أنه من الأموات و صعد وجلس عن يمين الله . أن جميع أحكام التوراة باتت منسوبة لأنها كانت لعنة خلصنا منها . وأن المسيحية دين عالمي ليس خاصاً ببني إسرائيل.

### صلوة البخاري قبل كتابة الحديث

ومن صور كذبه على خصومه، قوله: "محمد بن إسماعيل البخاري لم يكن يكتب أي حديث أو ينتخب أي حديث من أحاديث الصحيح، من أصل أزيد من نصف مليون حديث، إلا بعد أن يقتسل ويستخِر الله بصلاته ركعتين، ولكم أن تتخيلاوا كم من مرة قام

البخاري بصلة الاستخارة، ليكون الجواب هو 600 ألف مرة، أي مليون ومائتي ألف ركعة خلال ست عشرة سنة<sup>1</sup>!!!

فهذا الرجل يرد على نفسه بنفسه، فيقول بأن البخاري كان يستخير كلما انتخب حديثاً في الصحيح، ومعنى هذا أنه صلى بعدد أحاديث صحيح البخاري، كما هو واضح في كلامه. فكم عدد أحاديث صحيح البخاري بدون تكرار؟ على ما حرره ابن حجر، فإنها : 2761 حديثاً تشمل المعلقات التي لم يوصلها في موضع آخر، فصلٍ عند كل حديث منها ركعتين على مدى 16 سنة، فأين الغرابة في هذا؟ ولكن لما لم تعجبه هذه الحسبة، طار إلى التشنيع، وجعله يصلي عند كل حديث قبل أي انتقاء، وبذل ناقض نفس ما ينقله، وهكذا دأبه في هذا الكتاب، مع التنبيه أن الحديث قد يكون واحداً ولو عشرة أسانيد، فتسمى عشرة أحاديث، ولما يجري تضعيف طريق منها، يقال هذا حديث ضعيف، لكن قد يصح من وجه آخر، وهكذا، وهذا للتنبيه على سوء فهمه لهذا الأمر، وبداية النسخ واللصق والتهويل<sup>2</sup>.

### سيرة أفعال و أعمال لا أحلام

عقد أليل فصلاً سماه : ( سيرة الأحلام ) أتى فيه بالأوابد و الطامات ، و ملأه بالكذب و الطعن في الإمام ، و اعتبر سيرته التي نقلها الأئمة سيرة أحلام مبنية على الخرافات والأسطورة . و كذب بالأحاديث التي جاءت في الرؤى و أسقط الإحتجاج بكل حديث أورده البخاري في كتاب تعبير الرؤيا و أنها من المبشرات .

و من سوء طويته أنه أبرز بعض الرؤى التي ذكرها المؤرخون في ترجمة البخاري ، ليشيد عليها أحكامه الباطلة و يلخص سيرة هذا الإمام العظيم في بعض الرؤى التي تدخل في باب

<sup>1</sup> ص 110

<sup>2</sup> بيع الوهم ص 55

الباب الرابع

٣٦

المبشرات ، و يتجاهل ما كتبه المؤرخون عن سيرته العظيمة .. سيرة كفاح و عطاء و عمل و نكران للذات . سيرة رجل بأمة ..

قال أيلال : " إن الدارس لسيرة البخاري كما تناقلتها كتب التاريخ و تراجم الرجال ،  
سيجدها تركز على مجموعة من الأحلام لإبراز فضله و استثنائيته بشكل غريب ، و الأغرب  
منه أن من يورد هاته الأخبار التي لا تتجاوز كونها أضغاث أحلام ، يوردها على أنها الحقيقة  
التي لا حقيقة بعدها . و لعل القارئ سيصاب بالدهشة لما ستفق عليه من تقديس للشيخ  
البخاري ، المعتمد على أحالم ، و التي من المفروض ألا يبني عليها شيء أبدا ، لكن الشيوخ  
بنوا معتقدهم في البخاري و كتابه على هاته الخرافات " <sup>1</sup> و قال : " الغريب في سيرة الإمام  
البخاري كان حضور الأحلام فيها بشكل كبير و مطرد .. " <sup>2</sup> . و يقول : " إن من يقف  
لأول مرة على ما أوردناه و نورده سيندهش من هول المفاجأة ، فالعديد من الناس الذين  
يسمعون عن شخصية البخاري ، يظنون أن الأدلة المقدمة على علمه و صلاحه ونبوغه ، هي  
أدلة علمية ، وحقائق مؤيدة بالشواهد التاريخية ، ولم يكن لهم علم بأنها مجرد أضغاث أحلام ،  
تم تضخيمها ، أو تم اختلاقها . فإذا كان المقرر لدى الفقهاء أن الرؤى لا يبني عليها تشريع  
، فان المحدثون بنوا عليها معتقدات ، واعتبروها من حقائق التاريخ رغم أنفه ، واعتبروها من  
العلم رغم أنفه أيضا .. " <sup>3</sup>

أولاً : إختصار سيرة البخاري العظيمة في بعض الرؤى والأحلام التي تدخل في باب المبشرات ، لمن الأمور التي لا يقبلها البحث العلمي الجاد الرصين . كيف أمكن الكاتب أن يحو صفحات عظام مشرقة من سيرة البخاري ثابتة عنه بأسانيد الجياد .. صفحات من طلبه للعلم منذ نعومة أظافره ونبوغه على أقرانه ، ثم العديد من الشهادات الموثقة في الثناء على حفظه وظبطه وفهمه من قبل شيوخه وعلماء الأمصار .

77 ص ١

78 ص<sup>2</sup>

82 ص ٣

ثانياً : أما إدعاء الكاتب أن العلماء بنوا معتقدهم في البخاري و صحيحه بناءاً على الأحلام ، فهذا من البهتان العظيم ، و خطيئة لا يمكن أن تصدر من شخص يدعى البحث و التنقيب . فلو درس – فعلاً – سيرة البخاري لعلم علم اليقين أن علو صحيح البخاري لم يتأتى من شخصية مؤلفه ، لبناءاً على دراسة العلماء للصحيح دراسة علمية متأنية ، و إنها من الصناعة الحديثة التي بثها البخاري في كتابه و قوته و م坦اه شرطه ، مع ما امتاز به الصحيح من عجيب الترجم و تناسق الأبواب .

ثالثاً : إن مجالرؤى و المنamas لم يكن ببابا مشرعاً عند العلماء بغير ضوابط ، بل احاطوه بشروط و أحکام ، حتى لا يتسرّب الى ديننا الخرافات و يدعى كل واحد ما شاء بغير علم و لا فهم . و من هذه الضوابط :

أنه لا عبرة بالرؤى في عمل أو اعتقاد يخرم قاعدة شرعية . قال الشاطبي في الإعتصام 351/1: "أن الرؤيا من غير الأنبياء لا يحكم بها شرعاً على حال ." و قال ابن حزم في الحل 507/6 : "الشرع لا تؤخذ بالمنamas" . لأنها ليست مصدراً من مصادر التشريع و ليست دليلاً لإستنباط الأحكام ، و إنما يستأنس بها فيما هو جائز أو مباح شرعاً كالحدث على فعل الخير ، أو لإستنهاض الهمم و شحذ النفوس ، أو للتحذير من فعل شر .. أما ما خرج ن ذلك من جنس الإخبار بالمعيقات أو ما استأثر الله بعلمه كالإخبار بموت أو حياة ، أو رؤية النبي و اخذ رائع و أحکام جديدة عنه . فهذا من الدجل و البهتان .

ثم إن الرؤى التي جاءت في ترجمة البخاري تدخل في باب الرؤيا الصادقة و هي حق . قال ابن عبد البر : " الرؤيا إذا لم تكون من الأضغاث و الأهاويا فهي الرؤيا الصادقة ، و قد تكون الرؤيا الصادقة من الكافر و من الفاسق كرؤيا الملك التي فسرها يوسف عليه السلام ، و رؤيا الفترين في السجن ، و رؤيا بختنصر التي فسرها دانيال في ذهب ملكه ، و رؤيا كسرى في ظهور النبي صلى الله عليه و سلم ، و رؤيا عاتكة عممة رسول الله صلى الله عليه و سلم ، و مثل هذا كثير ، و قد قسم رسول الله الرؤيا أقساماً تغنى عن قول كل قائل ." .

إن ما ساقه أبیال من روایات و حکایات عن البخاري و صحیحه ، لم يدع أحد من أهل العلم أنها هي الحجة على صدق ما في الصحيح و عظیم منزلة صاحبه . بل ذکروها من باب المبشرات و إظهار عنایة الله به ، و بيان لكرامة والدته المؤمنة العابدة التي سهرت على تربیته و تعلیمه .

و إذا وجد من يغلو في البخاري و كتابه ، فهذا ليس بملزم لغيره ، و كلامه مردود عليه و لا يقبل منه . و لا يجوز أن يتخد مطعنا في الصحيح و صاحبه . و كم غلا الأتباع في علمائهم و رؤسائهم ، فهذا المالكي يغلو في إمامه و هكذا الحنفي و الشافعی و الحنبلي ، و المتتصوف يغلو في الجنید و الغزالی و الجیلانی و غيرهم . و هذا لا يحط من أقدار هؤلاء الأئمة . و قد وقف العلماء موقفا صارما من هذه الظاهرة ، فأثبتوا ما صح من مناقب و كرامات الأئمة دون غلو أو تفريط .

قال أبیال : " .. فالمعلوم المقطوع به أن شواهد التاريخ يجب أن تكون مبنية على حقائق لا خرافات ، فكيف يمكن التتحقق من صدق هاته الروایة تاریخیا ؟ ما من سبیل ، لأنه لا يمكن أن نفتیش في أحلام الناس ، لذلك يكون أمر تصدیق هاته الخرافۃ أيضاً مبني على انعدام الدلیل ، و بالتالي يكون قبولا و تصدیقها مجرد وهم ، و لا يمكن بأی حال من الأحوال الإستشهاد بنص کهذا على أساس أنه حقيقة تاریخیة . " <sup>1</sup>

أما كيف يمكن التتحقق من صدق هاته الروایات تاریخیا ؟

فهذا سؤال لا يجوز أن يسأل من كاتب يدعی التخصص في نقد الموروث الديني و مقارنة الأديان و دراسة علم التحقیق .

و لو أجهد الكاتب نفسه بمراجعة كتاب في مناهج تحقیق النصوص و الروایات ، لما فضح نفسه أمام المختصین . و من شروط قبول الخبر التاریخی :

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

أن تكون الحكاية مروية في المصادر المعتبرة كتب التاريخ و الترجم و الطبقات و كتب الحديث .

أن تكون الرواية مشهورة عند المؤرخين .

أن تكون صادرة من أناس مشهود لهم بالصدق و العدالة .

أن ضعف السنن غير مؤثر في الخبر التاريخي المشهور .

تشدد العلماء في الأخبار المتعلقة بالحلال و الحرام و العقيدة .

تشددهم في قبول الأخبار التي فيها ثلب أو طعن في الصحابة أو العلماء .

تساهل المؤرخين في فضائل الأعمال و المناقب و الترجم .

إلى غير ذلك من الشروط التي وضعها المحققون ، و بالتالي يمكن الإجابة عن تساؤل أيلال بالقول أن : أن الرواية مشهورة في كتب التاريخ و الترجم ، و أنها مروية عن أم البخاري بأسانيد جيدة ، و هي المرأة العاملة العابدة ، الصادقة في ما أخبرت به . كما أنه لم يطعن أي عالم في هذا الخبر الذي يدخل في نطاق الكرامات .

### الكذب على العلماء :

قال : فلو لم يحمل البخاري بنفسه يذب الذباب .. لماكنا الأن نعم بالإسلام و لضاع الإسلام ، لأنه في نظرهم لا إسلام بدون صحيح البخاري .<sup>1</sup>

قال : و الطريق في القصة أن الذباب هو رمز الكذب على رسول الله ، و قد نسي علماء الجرح و التعديل ، أن يضيفوا اسم الذباب إلى مصطلح الحديث و مصطلح تحرير الرجال ،

فبدل أن يقال هذا رجل كذاب ، كان عليهم أن يقولوا هذا رجل ذباب ، تطبيقاً لحلم البخاري ، و تعبير معتبر الرؤى ..<sup>1</sup>

قال : إن من يقف على هاته الخرافات لأول مرة سيندهش من هول المفاجأة ، فالكثير من الناس الذين يسمعون عن شخصية البخاري ، يظنون أن الأدلة المقدمة على علمه و صلاحه و نبوغه ، هي أدلة علمية ، و حقائق مؤيدة بالشواهد التاريخية ، و لم يكونوا يعلمون أنها مجرد أضغاث أحلام تم تصخيمها أو تم اختلاقها . فإذا كان المقرر لدى الفقهاء أن الرؤى لا يتنى عليها تشريع<sup>2</sup> فإن المحدثين بنوا عليها معتقدات ، واعتبروها من حقائق التاريخ رغم أنفه ، و اعتبروها من العلم رغم أنفه أيضاً<sup>2</sup>

و قال عن صحيح البخاري : كتاب مجهول المؤلف اصلاً<sup>3</sup>

التمسح بكلام العلامة المعلمي :

قال : "فرغم بعض الأصوات التي حاولت تنبيه الناس إلى أن الرؤى والاحلام لا يحتاج بها ولا تصلح للمجاجحة ، كمثل قول المعلمي اليماني - رحمه الله تعالى : "اتفق أهل العلم على أن الرؤيا لا تصلح للحججة، وإنما هي تبشير وتنبيه، وتصلح للاستئناس بها إذا وافقت حجّة شرعية صحيحة" "التنكيل" (242/2).

رغم كل ذلك إلا أن عباد الأشخاص، يقدمون الأحلام التي أوردنها ضمن بناء شخصية محمد بن إسماعيل البخاري ، وكأنها حقيقة تاريخية لاغبار عليها، لكن من يتعظ؟ بل من يعقل؟!

أولاً : توثيق كلام المعلمي .

التنكيل ص 259 ج 2 دار الكتب السلفية القاهرة

<sup>1</sup> ص 80

<sup>2</sup> ص 82

<sup>3</sup> 81

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أليل حول البخاري

ص 242 ج 2 القسم الرابع .مكتبة المعارف الرياض ط 1

القائد الى تصحیح العقائد ص 79-80-81 المكتب الاسلامي 1984

ثانياً : المعلمی لم یضعف أو یحكم بالوضع على أحادیث الرؤیا .

ثالثاً المعلمی یعتقد خلافاً لأليل بأن الرؤیا من الوحي

قال : هذا والشرع یقضی بأن الكشف ليس مما یصلح الاستناد إليه في الدين، ففي  
(صحیح البخاری) من حديث أبي هريرة «سمعت رسول الله صلی الله عليه وآلہ وسلم يقول:  
لم یبق من النبوة إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات؟ قال: الرؤیا الصالحة» .

وورد نحوه من حديث جماعة من الصحابة ذكر في (فتح الباری) منها حديث ابن عباس عند  
مسلم وغيره، وحديث أم كرز عند أحمد وابن خزيمة وابن حبان، وحديث حذيفة بن أسد  
عند أحمد والطبراني، وحديث عائشة عند أحمد، وحديث أنس عند أبي يعلى .

وفيه حجة على أنه لم یبق مما یناسب الوحي إلا الرؤیا، اللهم إلا يكون بقی ما هو دون الرؤیا  
فلم یعد به، فدل ذلك أن التحدید والإلهام والفراسة والکهانة والکشف كلها دون الرؤیا،  
والسر في ذلك أن الغیب على مراتب .

الأولى: ما لا یعلمه إلا الله، ولم یعلم به أحداً أو أعلم به بعض ملائكته.

الثانية: ما قد علمه غير الملائكة من الخلق.

الثالثة: ما عليه قرائن ودلائل إذا تنبه لها الإنسان عرفه كما ترى أمثلة ذلك فيما یحكى من  
زکن إیاس والشافعی وغيرهما، فالرؤیا قد تتعلق بما هو من المرتبة الأولى لكن الحديث یقضی  
أنه لم یبق منها إلا ما كان على وجه التبشير فقط وفي معناه التحذیر، والفراسة تتعلق بالمرتبة  
الثالثة، وبقية الأمور بالمرتبة الثانية، وإنما الفرق بينها والله أعلم أن التحدید والإلهام من إلقاء  
الملک في الخاطر، والکهانة من إلقاء الشیطان، والکشف قوة طبيعية غریبة كما یسمی في  
هذا العصر قراءة الأفکار .

نعم قد يقال: أن الرياضة قد تؤهل صاحبها لأن يقع له في يقظته ما يقع له في نومه فيكون الكشف ضرباً من الرؤيا.

وأقول: إن صح هذا فقد تقدم أن الرؤيا قصارها التبشير والتحذير، وفي الصحيح «أن الرؤيا قد تكون حقاً وهي المعدودة من النبوة، وقد تكون من الشيطان، وقد تكون من حديث النفس» ، والتمييز مشكل، ومع ذلك فالغالب أن تكون على خلاف الظاهر حتى في رؤيا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كما قص من ذلك في القرآن، وثبت في الأحاديث الصحيحة، ولهذه الأمور اتفق أهل العلم أن الرؤيا لا تصلح للحججة، وإنما هي تبشير وتنبيه وتصلح للاستئناس بها إذا وافقت حجة شرعية صحيحة كما ثبت عن ابن عباس أنه كان يقول بمعنعة الحج لثبوتها عنده بالكتاب والسنة، فرأى بعض أصحابه رؤيا توافق ذلك فاستبشر ابن عباس.

هذا حال الرؤيا فقس عليه حال الكشف إن كان في معناها. فأما إن كان دونها فالأمر أوضح.

### حول دواعي تأليف البخاري لصحبيه .

قال أليل : " إذن ما زالت حلقات الأحلام تتواصل .. نجد هذه المرة البخاري نفسه ينسب إليه المؤرخون أنه رأى حلما ، مفاده أنه يذب عن وجه الرسول بواسطة مروحة ، فيخبره معتبر الرؤى أنه يذب عن النبي الكذب !! فكانت هذه القصة المتعلقة بحملم أيضا هي السبب في تأليف البخاري للجامع الصحيح ، ولو لم يحملم البخاري بنفسه يذب "الذباب"- لأنه لا يذب عن الوجه الا الذباب والحشرات الطائرة مثل البعوض - عن وجه الرسول - حسب الرواية التي أوردنـا - لما كنا الآن " نعم " بالإسلام، ولضاع الإسلام ، لأنـه في نظرهم لا إسلام بدون صحيح البخاري، في حين أن الرواية الأخرى تخبرنا أن سبب تأليف البخاري لهذا الكتاب هو ما دار في مجلس إسحاق بن راهويه ، الذي طلب من رواد مجلسه أن يجمعوا

كتابا مختصرا لصحيح سنة النبي صلی الله عليه وسلم ، فكان ذلك السبب في أن البخاري ألف الجامع الصحيح.

ولا نعلم نحن أي الروايتين نصدق، وكلاهما منسوبتين للشيخ البخاري ، لكن العديد من شيوخنا اليوم يميلون إلى رواية الأحلام، لأنها تتفق كثيرا مع شخصية العديد منهم والتي تميل إلى الأحلام والرؤى والخرافات بشكل غريب، وأنها أيضا تتفق مع الشخصية الاسطورية التي رسموها للشيخ البخاري...<sup>1</sup>

من هم هؤلاء الشيوخ الذين مالوا إلى رواية الأحلام و رجحوها على واقعة مجلس شيخه ابن راهويه ؟ ثم أليس يعلم أبیال أن للعلماء معايير للتوفيق بين الروايات ، بحيث يمكن الجمع بينهما دون تعارض أو تكذيب بإحداهما . ما المانع عقلا أن يسمع البخاري في مجلس شيخه قوله يحفزه لجمع حديث رسول الله و تنقيته من الموضوع و الضعف ، لما عرف عنه منذ الصغر من ميل فطري و إستعداد قبلي و حب كبير لسنة النبي الكريم ملأ عليه قلبه و حياته . ثم بعد ذلك تتوارد و تتتابع المبشرات و المحفزات من الرؤى الصادقة ، لتقوى من عزيمته و تشد من عضده لهذه المهمة النبيلة الجليلة التي كرس لها وقته و أوقف عليها حياته .

**الكذب على القاسمي :** نسب أبیال إلى العلامة القاسمي كلاما جاء فيه : " أما في كتاب قواعد التحديث للقاسمي أيضا قوله : صحيح البخاري عدل القرآن ، إذ لو قرئ هذا الكتاب بدار في زمن شاع فيه الوباء و الطاعون لكان أهله في مأمن من المرض ".<sup>2</sup>

و هذا الذي كتبه أبیال منقول بالحرف من كتاب ( أضواء على الصحيحين ) للرافضي صادق النجمي . و بالرجوع إلى " الأضواء " نجد النجمي عقد فصلا سماه " المغالاة في الصحيحين " و ما ذكر فيه : " قال القاسمي في قواعد التحديث .... ، ثم كتب في الهاشم : قواعد التحديث ص 250. و بالرجوع إلى كتاب القاسمي في طبعاته المختلفة

<sup>1</sup> ص 79  
<sup>2</sup> ص 88

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

للتثبت من العزو ، نجد أن في صفحة 250 من طبعة دار الكتب العلمية يتحدث القاسمي عن مناهج العلماء في التصنيف و تفاوthem في تحري الصحيح .

أما طبعة مؤسسة الرسالة ، و هي طبع محققة و قدم لها ثلاثة من كبار العلماء كرشيد رضا و شكيب أرسلان و محمد بهجة البيطار ، فنجد فيها : المبحث الثالث : معرفة الوضع و الحامل عليه .

فمن أين أخذوا الرافضي و تلميذه أيلال كلام القاسمي ؟

بقراءة كتاب القواعد وقفنا على مبحث عقده القاسمي تحت عنوان : " قراءة البخاري لنازلة الوباء " <sup>1</sup> . و ليس في هذا المبحث هذا الكلام المنسوب للقاسمي ، بل نقل رحمة الله قول ابن أبي جمرة الذي أورده القسطلاني في مقدمة شرحه 29/1 ، قال : قال لي من لقيت من العارفين عمن لقيه من السادة المقر لهم أن صحيح البخاري ما قرئ في شدة إلا فرجت و لا ركب به في مركب فغرقت " . هذا ما قال ، و كرر أن هذا كان إعتقاداً كثيراً من العلماء و العامة إعتقداً ببركته و تقليداً ملئ ماضى من المشايخ .

ثم عقب على هذا بنقل مستفيض لمقالة لأحد علماء الأزهر – و هو الشيخ رشيد رضا – ناقش فيها هذا الإعتقاد و بين خطأه و مخالفته لما كان عليه علماء السلف .

فهل وجد القارئ فيما ذكره القاسمي أي تصريح بأن صحيح البخاري عدل القرآن ؟ سبحانك ربى هذا بھتان عظيم . فهذه هي الأمانة العلمية لكاتب يدعى البحث و التنقيب ، و أنه أجهد نفسه في دراسة ما كتب حول البخاري ، فكان لزاماً عليه الرجوع إلى المصدر و التثبت قبل أن ينسب الأقوال إلى العلماء ، بدل الإعتماد على تقنية النسخ و اللصق .

توجيه كلام العالمة محمد فريد و جدي و إبراز ثنائه على البخاري و صحيحة .

<sup>1</sup> ص 455 ط الرسالة . ص 263 ط دار الكتب العلمية

أما العلامة المؤرخ محمد فريد وجدي فجاء كلامه واصفاً حالة الأمة في زمن التقليد و غلبة الجهل ، و حال الناس في التعامل مع القرآن و السنة .

قال رحمه الله : " فاتخذوا القرآن أناشيد تتلى في المآتم والأعراس يستأجرون لقراءته رجالاً أو رجالاً من لا خلاق لهم حوالي المقابر استدراراً للرحمات الإلهية . و غالاً بعضهم فرأى أن يستأجر رجالاً يقرأون الأحاديث النبوية في كتاب الإمام البخاري استجلاباً للبركات السماوية . " ثم عقب على هذا الصنيع مستنكراً له ، و حاثاً على تدبر القرآن و السنة و العمل بحماها . قال رحمه الله : " و لا يخفى أن هذا و أمثاله من أغرب ما يروى عن جمود الأمم ، و هو أثر ظاهر من آثار عزل الأمة عن دينها ، و الفصل ما بينها و بينه . و فرق أن يعتقد الرجل أن القرآن و السنة نصائح إلهية و آداب يطلب إليه تدبرها و العمل بها ، و بين أن ينحط في تقديسها ، فيراها عزائم تتلى لجلب المراحم و كبت المذاхم ، و قضاء الحاجات

<sup>1</sup>" ...

و قد ترجمة للإمام البخاري ترجمة عطرة كلها تعظيم و إكبار ، يقول رحمه الله : " هو الإمام أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ، صاحب الجامع الصحيح في الحديث و التاريخ . كان بعيد الهمة في تحري صحيح الأحاديث ، جاب من أجلها الأمصار و كابد الأخطار ، فرحل إلى خراسان و الجبال و مدن العراق و الحجاز و الشام و مصر . و هو في كل هـ لأقطار يلاقي الحفاظ ، و يجالس المحدثين ، فيسمع منهم ، و يأخذ عنهم ، و يقارن بين المتشابهات ، و يوفق بين المخالفات ، و يرد الأشياء إلى مصادرها ، و يسرى على أبحاثه نقداً صارماً حتى جمع كتابه المشهور في الحديث ، و لذلك لم ينل كتاب في الإسلام حظ كتابه من الشيوخ و الإنتشار ، و لم يحظ مؤلف بمثل ما حظي به البخاري من الإعجاب و الإشتهرار ..." <sup>2</sup>

قصة زيارة الشيخ عبد المعطي التونسي لقبر الرسول .

<sup>1</sup> دائرة المعارف الإسلامية م 3 ص 482

<sup>2</sup> 56/2 دائرة المعارف الإسلامية

ذكر هذه الحكاية الشيخ أحمد النخلي في كتابه ( بغية الطالبين لبيان المشايخ الحقين المعتمدين ) ، و هو فهرس لمشايخه .

و الشيخ النخلي من العلماء الشافعية المتأخرین ، ولد سنة 1044 هـ و توفي سنة 1130 هـ ، اشتغل بالحديث و الفقه و التصوف ، حتى غلب عليه التصوف و عظمت منزلته بين القوم . و من خلال قراءة كتابه يتبن مدى تأثره بكتاب مشايخ التصوف و تعظيمه لأقطابهم كابن عربي و الغزالی و الشاذلی و زروق و غيرهم . يقول عن الغزالی : " الإمام حجة الإسلام " . و يقول عن ابن عربي : " سيدنا و مولانا القطب الرباني و الفرد الصمدانی محيي الدين محمد بن علي بن عربي رحمه الله رحمة واسعة في الدنيا و الآخرة " .

و كان كثير القراءة لكتب القوم ، شديد الحفاوة بها ، مؤمنا بما جاء فيها من حكايات و

#### 1. مناقب .

و هذه القصة نقلها أبیال من كتاب " الأضواء " للرافضي النجمي <sup>2</sup> . ولم يذكر مصدرها بل إكتفى بالقول : و نقلت هذه القصة في كتب أخرى على نحو آخر أن الشيخ التنوسي لما زار قبر النبي صلى الله عليه وسلم ..."

و القصة ذكرها الشيخ النخلي بسنده قال : أخبرنا شيخنا السيد السند أحمد بن عبد القادر نفعنا الله تعالى به ، قال : أخبرنا شيخنا جمال الدين القبرواني عن شيخه الشيخ يحيى الخطاب المالكي المكي ، قال : أخبرنا عمر الشيخ بركات الخطاب عن والده عن جده الشيخ محمد بن عبد الرحمن الخطاب شارح مختصر خليل ، قال مشينا مع شيخنا العارف بالله الشيخ عبد المعطي التونسي لزيارة النبي صلى الله عليه وسلم فلما قربنا من الروضة الشريفة ترجلنا فجعل الشيخ عبد المعطي يمشي خطوات و يقف حتى وقف تجاه القبر الشريف فتكلم بكلام لم نفهمه ، فلما انصرفنا سألناه عن وقوفاته ، فقال : كنت أطلب الإذن من رسول الله صلى الله عليه وسلم في القدوم عليه فإذا قال لي أقدم قدمت ساعة ثم وقفت و هكذا حتى

<sup>1</sup> يراجع مقدمة كتابه بغية الطالبين ص 5-6

<sup>2</sup> ص 80-81 من الأضواء

وصلت إليه فقلت يا رسول الله أكلما رواه البخاري عنك صحيح . فقال : نعم ، فقلت : أرويه عنك يا رسول الله ، قال : أروه عنـي .<sup>1</sup>

و هذا السنـد مسلسل بالمشايخ المتصوفة ، مع ما عرف عنـهم من التسـاـهل في حـكاـية المـنـامـات و الـكـرـامـات المـزـعـومـة دون تـثـبـت أو عـرـضـها على الشـرـعـ الـحـنـيفـ .

فـكـيفـ أـمـكـنـ الطـعـنـ في صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ بنـاءـاـ عـلـىـ حـكاـيـةـ مـبـثـوـثـةـ في كـتـبـ المـتـصـوـفـةـ المـتـأـخـرـينـ ، في عـصـرـ الجـمـودـ وـ التـقـلـيدـ .

### الـطـعـنـ في حـفـظـ الـبـخـارـيـ

عقد ايلال فصلا بعنوان " أسطورة الحفظ الأسطوري " قال فيه :

"في نفس سباق وسياق ولحاق سيرة الإمام البخاري المحفوفة بالأساطير ، نجد أن الرواـةـ كـيـ يـكـمـلـواـ تـلـكـ الـحـلـقـاتـ الـخـرـافـيـةـ أـضـافـواـ إـلـيـهـاـ أـيـضاـ أـسـطـوـرـةـ الـحـفـظـ ،ـ وـ الـحـفـظـ الـأـسـطـوـرـيـ...<sup>2</sup>"

و قال : " ولـكـ انـ تـتـصـورـ الـكـمـ الـهـائلـ منـ الـأـحـادـيـثـ "الـسـبـعـونـ أـلـفـ"ـ الـتـيـ كانـ يـحـفـظـهـاـ الـبـخـارـيـ بـتـرـاجـمـهـاـ وـ أـسـانـيدـهـاـ وـ مـاـ قـيـلـ فـيـ رـجـالـ هـذـهـ الـأـحـادـيـثـ فـرـداـ فـرـداـ،ـ مـنـ جـرـحـ أوـ تـعـدـيلـ،ـ وـ درـجـةـ كـلـ حـدـيـثـ مـنـ حـيـثـ الصـحـةـ وـ الـضـعـفـ ،ـ إـلـيـ غـيرـ ذـلـكـ مـاـ يـرـتـبـطـ بـهـاـ وـ هـوـ مـاـ يـزـالـ صـبـيـاـ فـيـ سـنـ الـلـعـبـ ،ـ فـعـلـىـ هـذـاـ يـجـبـ أـنـ يـكـوـنـ الـبـخـارـيـ قـدـ بدـأـ حـفـظـ الـأـحـادـيـثـ قـبـلـ أـنـ يـوـلـدـ ،ـ حـتـىـ لـوـ لـمـ نـأـخـذـ بـعـيـنـ الـاعـتـبـارـ سـنـوـاتـ تـعـلـمـهـ الـلـغـةـ وـ "ـعـلـومـهـ"ـ ،ـ وـ "ـفـقـهـ"ـ وـ "ـعـلـومـهـ"ـ ،ـ وـ الـحـدـيـثـ وـ "ـعـلـومـهـ"ـ ،ـ وـ مـمـنـ نـأـخـذـ بـالـاعـتـبـارـ سـنـوـاتـ رـضـاعـهـ ،ـ ثـمـ تـعـلـمـهـ الـحـبـوـ فـالـمـشـيـ فـالـهـرـولـةـ ،ـ ثـمـ سـنـوـاتـ تـعـلـمـهـ النـطـقـ فـالـكـلـامـ ،ـ ثـمـ سـنـوـاتـ لـعـبـهـ مـعـ الـاطـفـالـ ،ـ فـبـالـرـغـمـ مـنـ دـعـمـ أـخـذـنـاـ فـيـ الـاعـتـبـارـ بـكـلـ هـذـاـ ،ـ فـإـنـ مـسـأـلـةـ حـفـظـ الـبـخـارـيـ سـتـبـقـيـ خـرـافـاتـ كـخـرـافـاتـ أـخـرىـ نـقـلـتـ إـلـيـنـاـ بـدـوـنـ تـحـيـصـ مـنـ نـاقـلـيـهـاـ عـبـرـ كـتـبـ الـتـرـاثـ الـمـلـيـئـةـ بـهـذـاـ الـخـبـلـ "ـالتـارـيـخـيـ"ـ وـ الـذـيـ يـرـمـيـ بـالـأـسـاسـ

<sup>1</sup> بغية الطالبين ص 13-14 ط 1 حيدر اباد

<sup>2</sup> ص 99

## الباب الرابع

### تفنيد شبهات أيالل حول البخاري

إلى خلق شخصية أسطورية عصية على النقد ، أو الطعن ، لهذا نسب إليها ما لا يقبله عقل  
ولامنطق ..<sup>1</sup>

و قال : " قصص قوة الحفظ عند البخاري تناست كتناصل الفطر بشكل غريب لم يكلف  
المحدثين على غير عادتهم ، تحيصها والنظر في أسانيدها لأن أنفسهم وقلوبهم تميل إلى جعل  
البخاري أسطورة حقيقة ..<sup>2</sup>"

أولاً : يؤكّد أيالل على منهجه في التصحيح والتضعيف ، أنه قائم على التحسين والتقييم  
العقليين ، فما قبله عقله فهو الصحيح وما استنكره فهو الخرافه والأسطورة . وقد طبق  
منهجه الحداثي -هذا- على أخبار المروءة في حفظ البخاري ونبوغه ، فردها بأكملها  
بدعوى خالفتها للعقل والمنطق ، و الادعاء أن المحدثين لم يكلفو أنفسهم عناء تحيصها و  
النظر فيها .

ثانياً : تغافله عن إشتهر العرب بقوّة الذاكرة و سعة الحفظ ، و قياسه لأحوال البخاري على  
ما عهده من همه القاصرة الفاترة .

قال الحافظ في البيان والتبيين ص 366 ج 3 : " العرب أوعى لما تسمع ، وأحفظ لما تأتي  
" . و قال السخاوي في الجوادر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر 1/85: كان  
العرب مخصوصين بالحفظ ، مطبوعين عليه ، بحيث كان بعضهم يحفظ أشعار بعض في سمعة  
واحدة "

و قال حورجي زيدان في تاري التمدن الإسلامي 3/123 ، اشتهر كثير من الأدباء ورواة  
الشعر بالحفظ القوي : " تفرد جماعة بجمع كل أنواع الشعر ، وكانت لهم في الحفظ نوادر  
غريبة ، لتعود ذاكرتهم على ذلك مذ أخذ الناس في ذلك العصر بتعويذ حوافهم على حفظ

<sup>1</sup> ص 100

<sup>2</sup> ص 102

القرآن و الحديث ، لتجنب الكتابة . فكان فيهم من يحف بضعة و عشرين ألف قصيدة ،  
يرويها بأسانيدها و معاني ألفاظها " "

و في عصرنا هذا أدرك الناس كثيرا من المشايخ من يحفظون في صدورهم علوما كثيرة ، و لو  
إطلع الكاتب على شيوخ و طلبة بلاد شنقيط لأصابه العجب . و قد انتشرت في وسائل  
التواصل الإجتماعي مقاطع لطلبة علم صغار و كبار من يحفظون القرآن الكريم حفظا تاما  
بالصفحات و رقم الآيات ، و منهم من يحفظ الكتب الستة و العديد من الأجزاء الحديبية  
حفظا عن ظهر قلب . فهل سيقول فيهم الكاتب أنهم خرافيون و أسطوريون .

و في مثل أىلal و أضرابه يقول العالمة الرافعي : " ولقد رأينا كثيرا من أهل عصرنا يمضغون  
علماء العرب مضغاً، ويلوون ألسنتهم بعبارات من الإزراء على ما وردت به الرواية من آنباء  
حفظهم، لا يعجبون في أنفسهم من أن يكون ذلك صدقًا فحسب، ولكنهم يعجبونك من  
كذبه، وينبهونك على سخافة المغالاة فيه بزعمهم؛ لما يشق عليهم من النزوع إلى مثله  
والأخذ في ناحيته، ولقصر نظرهم عن الطموح إلى بعض مراتبه! فـيأتونك بالكلام اعتسافاً،  
ويتخرصون بالأحكام جزاً، ويزعمون أن أكثر ما روي عن علمائنا من الحفظ فهو إما تنفيق  
لهم في سوق التاريخ، أو تلفيق عليهم في مساقه؛ ولو أنك اعترضت الحجة في مدارج  
أنفاسهم لرأيتها هواء، أو كلاماً هراء: فهم يقيسون على ما في طباعهم من الكلال، وما في  
أنفسهم من الهوى والوكال؛ ثم هم قوم لا يكشفون عن أسباب الحوادث العربية، ولا ينفذون  
بين معاعد تلك الأمور ومصادرها؛ وقد جهلو تاريخ الرواية، وجهلو معه الأسباب التي بعثت  
من تلك الهمم سوابق غاياتها، وأظهرت لها معجزات الحفظ خوارق آياتها، ورفعت للأجيال  
على قمة التاريخ العقلية خوافق راياتها؛ فهؤلاء لا نزيد على أن نقول فيهم: هؤلاء.

وليس تاريخ العرب وحدهم هو الذي امتاز بنواع الحفاظ، بل الحفظ موجود من أقدم أزمنة  
التاريخ؛ لأن الحافظة كانت وحدها عند القدماء كتاب التاريخ والتقاليد والشرع والأداب  
وما إليها؛ فكانت هي صورة الفكر الإنساني على الحقيقة ... بيد أن تاريخ العرب إنما امتاز  
بسعة مادة الحفظ وتنوعها، وبالأسباب الدينية التي بعثتهم على الحفظ، مما أومنا إليه في

### تفنيد شبهات أيلال حول البحاري

محله؛ ومن القواعد المطردة التي تبنيها من البحث في التاريخ العربي، أن كل شيء للعرب إذا تعلق به سبب من الدين جاءوا فيه بالمعجزات التي ييزون فيها الأمم كافة ويجعلونها من أنفسهم طبقة التاريخ وحدها، ولم نر هذه القاعدة تختلف في أمر من أمورهم؛ وهي بعض ما خص به هذا الدين الحيف الذي وجد العالم في كتابه الكريم معجزته الخالدة.

وبعد: فإن الحافظة نفسها تتفاوت درجاتها في الناس؛ وتتفاوت في أدوار الحياة للشخص الواحد باعتبار الأسباب الوراثية والآفات والعلل وما يكون من الإهمال والاستعمال، كما تختلف قوة وضعفًا في بعض أنواع المحفوظات دون بعضها، على حسب ما ركب في الفطرة وما تمس إليه الحاجة؛ فليست ما يحفظه الرياضي، بالذى يستطيعه المحدث أو اللغوي، ولا حفظ هذين كحفظ غيرهم من أهل الطبقات الأخرى، وهلم جرا. وإن نوادر الحفظ التي تُروى عن العرب إنما جاءت عن أفراد رزقوا سمو هذه القوة الطبيعية، وتفرغوا لها برهة العمر مما يشغل الذرع، ويملك الطاقة، ويقسم القلب، ويسعث الفكر؛ فلم يكن من العجيب أن يحفظوا ما حفظوه، ولكن العجيب أن لا يكونوا قد حفظوا أكثر من ذلك؛ فأولئك قوم هياهم الله لما برعوا فيه بالأسباب الآخذه إليه، والعلل المقصورة عليه؛ فاجتمعت له أنفسهم، وتوفرت قواهم، وفرغت أذهانهم؛ حتى لم يكن من هم أحدهم إلا أن يرى نفسه شخصاً للعلم الذي هو بسبيله، فيقال فلان صاحب الفن والفن هو فلان.<sup>1</sup>

ثالثا : تغافل الكاتب عن الأخبار الثابتة في تميز الكثير من أعلام الأمة و اشتهر لهم بالحفظ .

ومن اشتهر بالحفظ وقوه الذاكرة منهم:

1- ذَكَرَ صاحب كتاب "المنهل الصافي" (1/209) عن أَحْمَدَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ جَعْفَرِ الْقِمْنِيِّ،  
الفقيه المفتى الضرير.

وكان في الحفظ آيةً، يحفظ السطور الكثيرة والأيات من ساعتها مرّةً واحدة، وكان يقُدِّم يوم الجمعة تحت الخطيب، فيحفظ الخطبة، إلا أنه كان لا يثبت حفظه الذي من مرّة واحدة، وكان فيه صلاحٌ وديانة، وله أدبٌ ونظم. اهـ.

2- وقال صاحب "سير أعلام النبلاء" (539/15)، وياقوت في "معجم الأدباء" (129/1) : إنَّ أبا القاسم إبراهيم بن عثمان بن الوزان، وكان يحفظ كتاب "العين" للخليل بن أحمد، وغريب المصنف لأبي عبيد، وإصلاح المنطق لابن السكّيت، وغيرها من كتب اللُّغة، وحفِظ قبل ذلك كتاب سيبويه، ثم كتب الفراء. اهـ.

3- وذَكَر الذهبي في "تاريخ الإسلام"، والصفدي في "الوافي بالوفيات": قال الصولي: حدَّثني الحسين بن علي الباقطائي قال: قال لنا أحمد بن إسرائيل: كنتُ في الديوان "أيام محمد الأمين"، فما كان أحدٌ من أهل الديوان أصغرَ مني، ولقد كنتُ أنسخ الكُتب، فلا أفرغه حتى أحفظ ما فيه حرفاً حرفاً، وكانت رمي امتحنتُ إذا فرغتُ من الكتاب بأنْ يؤخذَ من يدي فِيقال: هاتِ ما فيه، وأسرده مِنْ أَوْلَه إلى آخرِه، فلا أُسْقط مِمَّا فيه حرفاً واحداً، فعلتُ هذا مَرَّاتٍ كثيرةً لا أُحصيها.

4- ونقل ابن الجوزي في "المتنظم" (14/163) قال: حدَّثني أبو الحسن محمد بن يحيى العلوى، قال: كان المتّبّى وهو صبيٌّ ينزل في جوار بالكوفة، وكان أبوه يُعرف بعبدان السقاء، يَسْتَقِي لنا ولأهل المحلة، ونشأ هو محباً للعلم والأدب، وصاحب الأعراب، فجاءنا بعدَ سنتين بدوياً قُحّاً، وكان تعلّم الكتابة والقراءة، وأكثر مِن ملازمته الورّاقين. فأُخْبِرَني ورَأْقُ كان يجلس إليه، قال لي: ما رأيْتُ أحفظَ مِنْ هذا الفتى ابن عبدان، قلت له: كيف؟ قال: كان اليوم عندي وقد أحضر رجلٌ كتاباً مِنْ كتب الأصمّي نحو ثلاثين ورقةً لبيعه، فأَحَدَّ ينظر فيه طويلاً، فقال له الرجل: يا هذا أريد بيعه وقد قطعْتُ عن ذلك، وإنْ كنت تريد حفظه فهذا - إنْ شاء الله - سيكون بعدَ شهر، فقال له: فإنْ كنتُ قد حفظته في هذه المدة فمالي عليك، قال: أَهْبِط لك الكتاب، قال: فأَخْذَتُ الدفتر مِنْ يديه، فأَقبل يتلو علىَّ إلى آخرِه، ثم

تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

استلمَه فجعلَه في كِمِّه، فقام صاحبُه وتعلَّقَ به وطالَبَه بالثمن، فقال: ما إلى ذلك سبيلاً قد وهبَتْه لي فمنعناه منه، وقلنا له: أنت شرطَتْ على نفسِك هذا للغلام فترَكَه عليه.

5- نقل الصفدي في "الواقي بالوفيات" قال: قال ياقوت عن بديع الزمان الهمذاني: لم يستقصِ أحدٌ خبرَه أحسنَ مما اقتصَه الشاعريُّ، وكان قد لَقِيهِ وكتبَ عنه قال: بديع الرمان مُعجزةُ هذان، ونادرةُ الفلكِ ولم نَرَ نظيرَه في الذكاءِ وسُرعةِ الخاطرِ، وكان صاحبَ عجائبِ وبدائعِ، فمنها أَنَّه كان يُنشَدُ الشِّعرَ لِمَ يسمعُه قُطُّ وهو أَكْثَرُ مِنْ خمسين بِيَتاً مَرَّةً واحِدةً، فَيَحْفَظُهَا كُلَّهَا وَيُؤَدِّيَهَا مِنْ أَوْلَاهَا إِلَى آخرِهَا لَا يخْرُمُ حِرْفًا، وَيَنْظَرُ فِي الْأَرْبَعَةِ وَالْخَمْسَةِ الْأَوْرَاقِ مِنْ كِتَابٍ لَمْ يَعْرِفْهُ وَلَا رَأَهُ نَظَرَةً وَاحِدَةً خَفِيفَةً ثُمَّ يَهْذِهَا عَنْ ظَهُورِ قَلْبِهِ هَذَا، وَيُرْدِهَا سَرَّاً، وَهَذِهِ حَالَهُ فِي الْكُتُبِ الْوَارِدَةِ وَغَيْرِهَا. اهـ.

6- قال الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (11/187). قال ابن أبي حاتم: قال سعيد بن عمرو: يا أبا زُرْعَةَ، أَنْتَ أَحْفَظُ، أَمْ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَل؟ قال: بل أَحْمَدُ.

قلت: كَيْفَ عَلِمْتَ؟ قال: وَجَدْتُ كِتَبَهُ لَيْسَ فِي أَوَّلِ الْأَجْزَاءِ أَسْمَاءِ الَّذِينَ حَدَّثُوهُ، فَكَانَ يَحْفَظُ كُلَّ جَزءٍ مِنْ سَمِعَهُ، وَأَنَا لَا أَقْدِرُ عَلَى هَذَا. اهـ.

وَحَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ، قَالَ لِي أَبِي: حُدْ أَيِّ كِتَابٍ شِئْتَ مِنْ كِتَبِ وَكِيعِ مِنْ الْمَصْنَفِ، فَإِنْ شِئْتَ أَنْ تَسْأَلَنِي عَنِ الْكَلَامِ حَتَّى أُخْبِرَكَ بِالْإِسْنَادِ، وَإِنْ شِئْتَ بِالْإِسْنَادِ حَتَّى أُخْبِرَكَ أَنَا بِالْكَلَامِ. اهـ.

7- وعن ابن المَقْرِي في "نفح الطِّيب" (2/602): عن أبي عمر ابن عات، وهو أَحْمَدُ بْنُ هارون بْنِ عَاتِ النَّفْزِيِّ، حُكِيَ أَنَّهُ حَضَرَ فِي جَمَاعَةٍ مِنْ طَلَبَةِ الْعِلْمِ لِسَمَاعِ السَّيِّرِ عَلَى بَعْضِ شَيْوَخِهِمْ، فَغَابَ الْكِتَابُ أَوْ الْقَارئُ بِكِتَابِهِ، فَقَالَ أَبُو عَمْرٍ: أَنَا أَقْرَأُ لَكُمْ، فَقَرَأُ لَهُمْ مِنْ حِفْظِهِ، وَقَالَ أَبُو عَمْرٍ بْنُ نَذِيرٍ: لَازْمُهُ مُدَّةً سِتَّةَ أَشْهُرٍ، فَلَمْ أَرَ أَحْفَظَ مِنْهُ، وَحَضَرَتِ إِسْمَاعِيلُ الْمَوْطَأُ وَصَحِيحُ الْبَخَارِيِّ مِنْهُ، فَكَانَ يَقْرَأُ مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْ الْكَتَابَيْنِ نَحْوَ عَشَرَ أَوْرَاقَ عَرْضًا بِلْفَظِهِ كُلَّ يَوْمٍ عَقِبَ صَلَاةِ الصُّبْحِ، لَا يَتَوَقَّفُ فِي شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ. اهـ.

تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

8- قال القاضي عياض في "ترتيب المدارك" (459/1) قال أحمد بن سعيد الهمداني: قرأ علينا إسحاقُ بْنُ الْقُرَّاتِ موطأ مالك من حفظه، فما أسقطَ حرفًا - فيما أعلم.

9- قال الإمام الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (247/7): عن ابن حميد قال: سمعت مهران الرazi يقول: كتب عن سفيان الثوري أصنافه، فضاع مني كتاب الديات، فذكر ذلك له، فقال: إذا وجدتني خاليًا فاذكر لي حتى أملئه عليك، فحج، فلما دخل مكة، طاف بالبيت، وسعى، ثم اضطجع فذكرته، فجعل يُملي على الكتاب، باباً في إثر باب، حتى أملأه جميعه من حفظه، وقال عبدالرزاق وغيره، عن سفيان، قال: ما استودعت قلبي شيئاً قط فخاني.

10- قال الإمام الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (144/18) عن ابن سيده إمام اللُّغة، أبي الحسن، علي بن إسماعيل المرسي، الضريير، صاحب كتاب "المُحْكَمُ والمُحيطُ الْأَعْظَمُ" في لسان العرب، وأحد من يُضرب بذكائه المثل.

قال أبو عمر الطلمنكي: دخلت مرسية، فتشبث بي أهلها ليسمعوا عليًّا "غريب المصنف"، فقلت: انظروا من يقرأ لكم، وأمسك أنا كتافي، فأتوني بإنسان أعمى يُعرف بابن سيده، فقرأه عليًّا من أوله إلى آخره، فتعجبت من حفظه.

11- نقل الصفدي في "الوافي بالوفيات": أنَّ عليًّا بن عباد أبا الحسن الأصبهاني، كان أديباً فاضلاً شاعراً، قال القاضي يحيى بن القاسم التكريتي: كان يحفظ كثيراً من الأراجيز والأشعار، حكى لنا أنه يحفظ جميع أراجيز العجاج وولده رؤبة، وجميع أراجيز أبي التَّنَجُّمِ العِجْلِيِّ، وكنا نتحنه ونطلب منه أن يُنشدنا أراجيز على حروف المعجم، وكان ينشدنا على أيِّ حرف طلبنا منه، وكان يدخل على الوزير أبي المظفر ابن هبيرة فيحترمه ويرفع مجلسه، ويقول له إذا دخل: جاء رؤبة والعجاج، وكان يقول: أنا قادرٌ على أن أصنِّف غريب القرآن وأستشهد على كلِّ كلمة فيه من الأراجيز.

12- ونقل الذهبي في "تذكرة الحفاظ" (745/2) عن قرطمة الحافظ الباهر أبي عبد الله محمد بن علي البغدادي، وكان آية في الحفظ والرواية قال ابن عقدة: سمعت داؤد بن يحيى

تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

يقول: الناس يقولون: أبو زرعة أبو حاتم في الحفظ، والله ما رأيْتُ أحْفَظَ مِنْ قِرطْمَة؛ دخلت عليه فقال لي: ترى هذه الكتب حذّرها شئت حتى أقرأ، قلت: كتاب الأشربة، فجعل يسرد مِنْ آخر الباب إلى أوله حتى قرأه كله.

13- ذَكْرُ الخطيب البغدادي في "تاريخ بغداد" (475/13) عن يحيى بن معين قال: سمعت وكيع بن الجراح يقول: ما كتبت عن سفيان الثوري حديثاً قطْ كنْتُ أحْفَظَه، فإذا رجعت إلى المنزل كتبته.

14- وهذا يحيى بن سعيد القطبان الإمام الكبير، أمير المؤمنين في الحديث، أبو سعيد الحافظ.

قال الذهبي في "السير" (9/177): قال العباس بن عبد العظيم: سمعت ابن مهدي يقول: لما قَدِمَ الثوري البصرة، قال: يا عبد الرحمن، جئني بِإنسان أذاكره، فأتيته بيحيى بن سعيد القطبان، فذاكره، فلما خرج، قال: قلت لك: جئني بِإنسان، جئته بشيطان - يعني: اندھش سفيان مِنْ حِفْظِه.

15- قال الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (144/18): عن معامر بن راشد الإمام الحافظ، شيخ الإسلام.

وقال محمد بن كثير، عن معمر، قال: سمعت من قتادة وأنا ابن أربع عشرة سنة، مما شيء سمعت في تلك السنين إلا وكتابه مكتوب في صدرني.

قصة امتحان أهل بغداد للبخاري

من عجيب تناقضاته الطعن في علم حدیث و ما تفرع عنه من علوم كعلم الجرح و التعديل ، بحيث يزيل عنه طابع العلمية ، و يسفة بأنه مبني على القليل و القال و مبني على أهواء الرواية .. ثم لما أراد تکذیب قصة امتحان علماء بغداد للبخاري ، هرول صوب علم الحديث مستنجدًا ببحث منشور في موقع الألوكة ، تحجر فيه صاحبه فطبق - بزعمه - منهج نقد الحديث على هذه الحکایة التاریخیة .

و قد بینا سابقا خطأ هذا المنهج المستحدث من قبل بعض الباحثين ، و أنه مخالف لمنهج العلماء الحقيقين قديما و حديثا ، لما فيه من الجنابة الكبرى على التاريخ الإسلامي و سير العلماء و الأعلام ، لأنه لو طبق منهج النقد الحدسي بشروطه لما بقي لدينا تاريخ أو سيرة نبوية أو ترجمة لأحد ، أو علم منسوب لأحد .

ثم إن هذه القصة المشهورة في كتب التاريخ و الترجم و تقبلها الأوائل ، إذا ما قورنت بعدد من الواقع الأخرى الصحيحة مثل إشتهر أهل بغداد بإمتحان الحفاظ و تكرر ذلك ، يعزز من ثبوتها و صحتها .

## البخاري سيء الحفظ

قال أيلال :<sup>1</sup> إن شيوخنا و فقهاءنا مع كامل الأسف يعتبرون البخاري أقوى من رسولنا في الحفظ بأشواط ، فحتى قول الله سبحانه و تعالى في حق بيته في سورة القيامة { لا تحرك لسانك لتعجل به . إن علينا جمعه و قرآنـه . فإذا قرآنـه فاتبع قرآنـه . ثم إن علينا بيـانـه } . فالله يوضح لنبيه بأن لا يحمل هما في حفظ كتابه المنزل عليه ، و أن لا يحرك لسانـه ليـعـجلـ به ، لأنـه الله تـكـفـلـ بـجـمـعـهـ فيـ صـدـرـ نـبـيـهـ ،ـ لـكـنـ صـحـيـحـ البـخـارـيـ يـنـسـبـ لـرـسـولـ اللهـ نـسـيـانـ .ـ كـلـامـهـ ،ـ وـ كـأـنـ اللهـ أـخـلـفـ لـلـنـبـيـ وـ عـدـهـ إـيـاهـ -ـ تـعـالـىـ اللهـ -ـ لـكـنـ الشـيـوخـ يـعـقـدـونـ جـازـمـينـ أـنـ البـخـارـيـ كـانـ لـاـ يـنـسـيـ بـلـ كـانـ حـفـظـهـ أـسـطـورـيـاـ خـرـافـيـاـ ،ـ بـيـنـمـاـ رـسـولـنـاـ أـعـظـمـ كـانـ يـنـسـيـ ،ـ بـلـ وـصـلـ بـهـ النـسـيـانـ أـنـ نـسـيـ مـنـ الـقـرـآنـ آـيـاتـ ،ـ عـلـىـ عـكـسـ وـعـدـ اللهـ لـهـ وـإـخـبارـهـ إـيـاهـ وـعـلـىـ عـكـسـ أـسـطـورـةـ الـحـفـظـ الـأـسـطـورـيـ لـلـبـخـارـيـ !ـ

وما أستغرب له أيضا هو أن نفس الرواية رواها أن البخاري كان سيء الحفظ وكان يكتب كل ما يسمع وكان ينسى أسماء قرياته إلى غير ذلك ، فانظروا ما ورد في كتاب سير أعلام النبلاء للذهبي : ( وقال محمد: سمعت النجم بن الفضيل يقول: رأيت النبي - صلى الله عليه

<sup>1</sup> ص 107

تفنيد شبهات أيلال حول البخاري

وسلم - في النوم، كأنه يمشي، محمد بن إسماعيل يمشي خلفه، فكلما رفع النبي - صلى الله عليه وسلم - قدمه، وضع محمد بن إسماعيل قدمه في المكان الذي رفع النبي - صلى الله عليه وسلم - قدمه.

وقال: سمعت أبا عبد الله يقول: كانشيخ يمر بنا في مجلس الداخلي، فأخبره بالأحاديث الصحيحة مما يعرض علي، وأخبره بقولهم، فإذا هو يقول لي يوما، يا أبا عبد الله، رئيسنا في أبو جاد، وقال: بلغني أن أبا عبد الله شرب دواء الحفظ يقال له: بلاذر، فقلت له يوما خلوة: هل من دواء يشربه الرجل، فينتفع به للحفظ؟ فقال: لا أعلم، ثم أقبل علي، وقال: لا أعلم شيئاً أفعى للحفظ من نحمة الرجل، ومداومة النظر.

قال: وذاك أني كنت بنيسابور مقينا، فكان ترد إلي من بخاري كتب، وكن قرابات لي يقرئن سلامهن في الكتب، فكنت أكتب كتابا إلى بخاري، وأردت أن أقرئهن سلامي، فذهب علىأساميهم حين كتبت كتابي، لم أقرئهن سلامي، وما أقل ما يذهب عني من العلم. وقال: سمعته يقول: لم تكن كتابتي للحديث كما كتب هؤلاء. كنت إذا كتبت عن رجل سأله عن اسمه وكتيته ونسبته وحمله الحديث، إن كان الرجل فهما. فإن لم يكن سأله أن يخرج إلى أصله ونسخته. فأما الآخرون لا يبالون ما يكتبون، وكيف يكتبون.

وقال: سمعت العباس الدوري يقول: ما رأيت أحدا يحسن طلب الحديث مثل محمد بن إسماعيل، كان لا يدع أصلا ولا فرعا إلا قلعة. ثم قال لنا: لا تدعوا من كلامه شيئا إلا كتبتموه".

سير اعلام النبلاء - الذهبي - ج 21 ص 406

و على هذا الكلام جملة من المأخذ منها :

- الإختلاق و الكذب على علماء الأمة :

من قال من العلماء أن البخاري لا ينسى و أن الرسول ينسى ؟

من قال منهم أن حفظ البخاري يفوق حفظ الرسول بأشواط ؟

كيف أجاز لنفسه عقد مقارنة بين الرسول و بين البخاري ؟

من إستنتاج من العلماء من القصة أعلاه أن البخاري سيء الحفظ؟

#### - توثيق النص

هذه القصة ذكرها الذهبي في ترجمة البخاري ، ضمن الطبقة الرابعة عشر من طبقات كتابه ، و التي إنطلقتا بترجمة الإمام الذهلي المزداد سنة بضع و سبعين و مائة ، و سرد فيها تراجم طبقة البخاري و هم علماء القرن الثالث الهجري .<sup>1</sup> أما الجزء الواحد والعشرون فخصصه طبقات 30 و 31 و 32 و إنطلقتا بترجمة الإمام أبي طاهر السلفي المولود سنة 475 هـ .

#### - الجهل بمدلول مصطلح "سيء الحفظ"

قال الحافظ في نزهة الفكر (ص/233): (ثم سوء الحفظ: وهو السبب العاشر من أسباب الطعن، والمراد به: من لم يرجح جانب إصابته على جانب خطئه، وهو على قسمين: إن كان لازماً للراوي في جميع حالاته فهو الشاذ، على رأي بعض أهل الحديث . أو إن كان سوء الحفظ طارئاً على الراوي؛ إما لكتبه، أو لذهاب بصره، أو لاحتراق كتبه أو عدمها بأن كان يعتمدها فرجع إلى حفظه فساء فهذا هو المختلط . والحكم فيه أنها حدثت قبل الاختلاط إذا تميز قبل، وإذا لم يتميز توقف فيه، وكذا من اشتبه الأمر فيه، وإنما يعرف ذلك باعتبار الآخذين عنه).

قال الصناعي في توضيح الأفكار (1/12): (ويدل لذلك أن المحدثين جعلوا من القوادح في الراوي فحش غلطه، أي كثرت، وسوء حفظه، وهو عبارة عن يكون غلطة أكثر من إصابته، هكذا ذكره الحافظ في النخبة وشرحها فالذى ذكر المحدثون أربع صور: تام الضبط، حفيقه، كثير الغلط، من غلطة أكثر من حفظه، فال أوليان مقبول من اتصف بهما، والأخريان مردود من اتصف بهما).

قال الحافظ في "هدي الساري": ( وأما الغلط فنارة يكثر من الراوي . وتارة يقل، وحيث يوصف بقلة الغلط كما يقال: سيء الحفظ، أو له أوهام، أو له مناكير ..)

<sup>1</sup> سير أعلام النبلاء طبعة مؤسسة الرسالة ج 12 ص 406 سنة 1985

وفرق أيضاً بينهما في هدي الساري بأن نفى وجود حديث كثير الغلط في البخاري، وجوز وجود حديث قليل الغلط في التابعات، فقال: ( وأما الغلط فتارة يكثر من الراوي وتارة يقل فحيث يوصف بكونه كثير الغلط ينظر فيما أخرج له إن وجد مروياً عنده أو عند غيره من رواية غير هذا الموصوف بالغلط علم أن المعتمد أصل الحديث لا خصوص هذه الطريق وأن لم يوجد إلا من طريقه فهذا قادح يوجب التوقف عن الحكم بصححة ما هذا سبيله وليس في الصحيح بحمد الله من ذلك شيء وحيث يوصف بقلة الغلط كما يقال شيء الحفظ أوله أو أوهام أوله مناكير وغير ذلك من العبارات فالحكم فيه كالحكم في الذي قبله إلا أن الرواية عن هؤلاء في التابعات أكثر منها عند المصنف من الرواية عن أولئك ).

فهل يصح عقلاً أن يقال أن البخاري من كثر غلطه و شيء حفظه ، و الكل مجمع على قوته حفظه و ضبطه . ثم أليس جائزًا عقلاً أن يخطئ الحافظ في بعض الحديث ، و من قال من العلماء أنه يستحيل أن لا يخطئ الحافظ مهماً كان ثبتاً حافظاً ، فهل يقال : إذا صدر منه خطأ ، أو أخطاء يسيرة - بجانب سعة حفظه - ، أنه شيء الحفظ . هذا مالم يقله أحد من الحدّثين النقاد .

- ما يستفاد من القصة :

✓ ان نسيان أسماء قرابة البخاري أمر لا تعلق له برواية الحديث و ضبط أسماء الرواية ، بحيث عندما يتعلق الأمر بالرواية فإن الإمام لا يتסהّل في منهجه ، قال رحمه الله : " كنت إذا كتبت عن رجل سأله عن اسمه وكنيته ونسبته وحمله الحديث ، إن كان الرجل فهماً . فإن لم يكن سأله أن يخرج إلى أصله ونسخته . فأما الآخرون لا يبالون ما يكتبون ، وكيف يكتبون ."

✓ أن ذهاب أسماء قرابته عن ذهنه كان حدثاً منعزلاً ، و إن هذا النسيان وقع حال كتابته للرسالة بدليل قوله : " فذهب على أساميهن حين كتبت كتابي ، " و يرجح أن واقعة النسيان هاته وقعت له مرة واحدة بدليل أنه رحمه الله لم يذكر تكررها مرة أخرى .

✓ بين رحمة الله أن السبيل الوحيد لتحصيل الحفظ و رسوخه هو إدامه النظر في الكتب و ترويض الذاكرة على الحفظ و نعمة الرجل و استعداده .

### التكذيب بالملدة التي استغرقها البخاري في تأليف صحيحه

قال أليل : " سنلاحظ أن صحيح البخاري بدأ عمليه نسخ الاساطير حوله منذ بداية تأليفه وحيثيات تأليفه حسب كتب التراث ، حيث جاء على لسان البخاري ما نصه "صنفت كتابي الصحيح في ست عشرة سنة ، خرجته من ستمائة ألف حديث" . كتابي تاريخ مدينة دمشق لابن هبة الله 52 / 72 ، والجامع لأخلاق الرواи 2 / 185 إذن فصحيح البخاري استغرق تأليفه ست عشرة سنة ، وكأن صحيح البخاري هذا بحث في علم البيولوجيا ، أو في علم الانتروبولوجيا، أو غيره من العلوم التي جاءت بنظريات قلبت مفهوم الكون ، وأفادت البشرية بطريقة أنقذتها من الضلال إلى الهدایة، وكل دارس للكتاب سيعلم بطريقة سهلة أنه من الغريب أن يقال عنه بأن البخاري استغرق 16 سنة في تأليفه ، وأنه قد انتخبه من ستمائة ألف حديث، وستناقش كل هذا في فصل سقوط الاسطورة ، لقف على حقيقة المزاعمات والأساطير التي حفت تأليف صحيح البخاري. في مقدمة فتح الباري لابن حجر العسقلاني "قال أبو الهيثم الكشمي يعني سمعت الفريزي يقول سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول : "ما وضعت في كتاب الصحيح حديثا إلا اغتسلت قبل ذلك وصليت ركعتين" وعن البخاري قال: "صنفت الجامع من ستمائة ألف حديث في ست عشرة سنة وجعلته حجة فيما بيني وبين الله " وقال أبو سعيد الإدريسي أخبرنا سليمان بن داود الهمروي سمعت عبد الله بن محمد بن هاشم يقول: قال عمر بن محمد بن بجير البجيري سمعت محمد بن إسماعيل يقول : "صنفت كتابي الجامع في المسجد الحرام وما أدخلت فيه حديثا حتى استخرت الله تعالى وصليت ركعتين وتيقنت صحته" قلت: الجمع بين هذا وبين ما تقدم أنه كان يصنفه في البلاد، أنه ابتدأ تصنيفه وترتيبه وأبوابه في المسجد الحرام ثم كان يخرج الأحاديث بعد ذلك في بلده، وغيرها ويدل عليه قوله إنه أقام فيه ست عشرة سنة فإنه

لم يجاور مكة هذه المدة كلها وقد روى بن عدي عن جماعة من المشايخ أن البخاري حول ترجم جامعه بين قبر النبي صلى الله عليه و سلم ومنبره وكان يصلی لکل ترجمة رکعتين قلت ولا ينافي هذا أيضا ما تقدم لأنه يحمل على أنه في الأول كتبه في المسودة وهنا حوله من المسودة إلى المبيضة " هدي الساري ص 489 ."

.. وأن تأليف صحيح البخاري أيضا بدأ أو تم في المسجد الحرام على ما هنالك من تناقضات في هذا الشأن وتضارب ، رغم محاولة ابن حجر العسقلاني تبريرها تعسفيا ، فالرواية التي تقول أنه استغرق في تأليف الصحيح وجمعه ست عشرة سنة تتناقض شكلا ومضمونا مع الرواية التي تؤكد أنه ألفه وهو مجاور لمكة، حيث لم يثبت تاريخيا عنه أنه مكت كل هذه المدة بمكة، لكن مقدسيا الأساطير يجدون حلولا عجائبية مثل هذه التناقضات، في حين أنهم يرفضون أقل منها إن وجدت عند غيرهم من المذاهب والعقائد ! <sup>1</sup>  
واعتبر أن " عمره أقل بالنسبة للزمن و أرقام الحديث " و استنكر بعد أن أورد روایات حول حفظ البخاري و كثرة شيوخه ، أن يكون قد حفظ كل هذه الأحاديث في زمن قليل و بوسائل بدائية للسفر ، في حين بلغت مروياته -حسب تقديره الخيالي - عشرة ملايين حديث . يقول : " وبالنظر إلى هاته الخريطة يتضح جليا أن رحلة البخاري في جمع الحديث والتي استمرت لسنوات طوال ، حيث كانت وسائل التنقل هي الحمير والبغال والخيول والجمال، والسفن في البحر ، والقوارب في الأنهر، أي أن تحركه كان بطينا جدا بشكل لا يمكن مقارنته مع وسائل التنقل في عصرنا ، "يتضح جليا" أن كل هذا كذب وهراء."

أولا: يرى الكاتب أن مدة تأليف الجامع الصحيح التي تصل إلى ست عشرة سنة غير معقولة وأنها تنافي أن البخاري ألف كتابه في مكة في المسجد الحرام أو بين القبر والمنبر في المدينة المنورة.. قلت: وفي هذا رد على الكاتب وإبطال لدعوه أن الجامع الصحيح أسطورة، إذ لو كان كذلك لاذعى البخاري أنه ألف كتابه في شهر أو أكثر، ولما كان زمن التأليف متبعادا وطويلا – فهم منه أن الرجل كان ينظر فيما كتب وجمع وبوب نظرات تنقيح وتصحيح

وزيادة ونقصان... وليس يمنع أن يكون ابتدأ تأليف كتابه في مكة وكتب منه أشياء في المدينة وخلال رحلته في الأ MCSار، وهو أمر يفعله آحاد الكتاب فيما إلى عصرنا هذا، فربّ كتاب كان موضوعه ولد بلد، قد شُرع في تأليفه في بلد، وانتهى منه في بلد ثالث في مدة تزيد عن عشر سنين... فماذا في ذلك؟؟ وطول المدة في التأليف دليل على عدم العجلة فيه وقصر المدة مظنة للعجلة مجلبة للوقوع في الخطأ والخطل... أقساماً موجباً المدح عند الكاتب قد حاد في الأمر مدحاً؟ وإذن انقلبت الموازين واحتلّت الحابل بالنابل <sup>1</sup>؟؟؟

ثانياً : أن الكاتب يتتجاهل مقصود العلماء من تلك الأعداد الكبيرة للأحاديث، وما هو مرادهم من (ال الحديث) في ذلك السياق.. حيث إنهم يقصدون بذلك (أولاً): أحاديث النبي -صلى الله عليه وسلم- والصحابة والتابعين، ولذلك لما قال الإمام أحمد "صحّ من الحديث سبعمائة ألف، وكسر" فسّر البيهقي بقوله: "أراد ما صحّ من: الأحاديث، وأقاويل الصحابة وفتاوي من أخذ عنهم من التابعين". تهذيب الكمال للمزمي 96-97/19، وانظر بمعناه في البحر الذي زخر للسيوطى (743/2).

ويقصدون ثانياً: الأسانيد المكررة والطرق المتعددة للحديث الواحد، فيعدّون كل إسناداً حديثاً، فتتعدد الأحاديث (معنى الأسانيد) للمن واحده. وهذا ما فسّر به جماعة من العلماء كلام البخاري وغيره؛ لأن هذا هو اصطلاحهم بالحديث. فانظر علوم الحديث لابن الصلاح (20-21)، والنكت للزركشى (181-182/1)، والنكت لابن حجر (1/297)، والبحر الذي زخر للسيوطى (743-748/2).

ومن ثمَّ يكون العدد الذي هول به أليل ليس المقصود به متون الأحاديث، حتى يتصور ذلك التصور الذي جعله يستكثرون تمكّن البخاري من نقدتها؛ لأن ذلك العدد أكثره مما يروى عن غير النبي -صلى الله عليه وسلم-، فهو لا يدخل في شرط البخاري في صحيحه، الذي اشترط أن يذكر فيه ما صحّ عن النبي -صلى الله عليه وسلم- دون غيره.

<sup>1</sup> العركة تحت راية البخاري 21

ثم إن هذا العدد سيتضاءل جدًا أيضًا، إذا فهمناه كما كان المحدثون يستعملونه، وهو أنهم أرادوا به الأسانيد، لا المتون. وإذا كان حديث "إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَاتِ..." قد رواه عن يحيى بن سعيد الأنباري أكثر من ثلاثة وثلاثمائة راوٍ (كما ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري 11/1)، فكم رواه عن كل واحدٍ من هؤلاء الثلاثمائة؟! فهذه مئات الأحاديث ملئن واحد. والبخاري ليس مضطراً للنظر في كل تلك الأسانيد للحكم على الحديث بالصحة، بل يكتفي منها ما يدلّ على عدم الواقع في الكذب والخطأ، ليحكم بناءً على أدلة موافقة ذلك الحديث للواقع أنه حديث صحيح.

وقد أجاب الحافظ ابن حجر (ت 851هـ = 1447م) عن مسألة أخرى، فجاء جوابه كأنه جوابٌ على السائل، فقال في كتابه النكٰت على كتاب ابن الصلاح (297/1-298):

"قد يطلقون هذه العبارة على الموقوفات والمقطوعات، والمكررات... وبزيادة ذلك وضوحاً: أن الحافظ الجوزي ذكر أنه استخرج على جميع ما في الصحيحين حديثاً حديثاً، فكان مجموع ذلك خمسة وعشرين ألف طريق وأربعين وثمانين طريقاً. فإذا كان الشیخان مع ضيق شرطهما بلغ جملة كتابيهما بالمكرر هذا القدر، فما لم يخرجاه من الطرق للمتون التي أخرجها لعله يبلغ هذا القدر أيضًا [أي يبلغ العددان خمسين ألفاً]. وما لم يخرجاه من المتون من الصحيح الذي لم يبلغ شرطهما لعله يبلغ هذا القدر أيضًا أو يقرب منه [أي تبلغ الأعداد الثلاثة 50 ألفاً + 50 ألفاً = مائة ألف]. فإذا انصاف إلى ذلك ما جاء من الصحابة والتبعين، تمت العدة التي ذكر البخاري أنه يحفظها". يعني: من الحديث الصحيح، وأمامًا غير الصحيح، فإنه إذا بلغ الصحيح أكثر من مائة ألف إسناد، فالضعف سيلغ أضعاف هذا العدد.

وهذا الخطأ في فهم الكاتب لاصطلاحات العلماء بالحديث، وهو إصلاح من أوائل إصلاحات علوم الحديث، يدلُّ هو نفسه على أنه بعيدٌ كل البعد عن أن يكون له الحق في الخوض في علم لا يعرف عنه إلا تلك المعلومات السطحية.

الباب الرابع

والجواب الثاني: أن الكاتب لا يعرف منهج المحدثين في التصحح والتضعيف، وتمييز المقبول من غير المقبول، ولذلك كان تصوّره خاطئاً. فمِمَّا ينبغي له علمه: أن المحدثين ونقاد الحديث (كالبخاري) كانوا يسيرون في نقدمهم للحديث الواحد ضمن خطوات دقيقة جداً، منها أنهم يحرصون كل الحرص على مشاورة أهل العلم سواهم، وسماع آرائهم حول ذلك الحديث، ومناقشتهم حول تلك الآراء. فليس (صحيح البخاري) جهداً لشخص واحد دون أي إعانة من علماء عصره من شيوخه وأقرانه، بل يكاد يكون جهداً جماعياً.

وقد نصَّ أحد قدماء المحدثين على هذا المنهج الذي كان يتبعه المحدثون لنفاذ السنة، فقد قال أبو عبد الله الحاكم (ت 405هـ = 1014م) في أثناء كلامه عن شروط الحكم على الحديث بالصحة: "وليس لهذا النوع من العلم عونٌ أكثر من مذكرة أهل الفهم والمعرفة، ليظهر ما يخفى من علة الحديث". معرفة علوم الحديث للحاكم (238).

وقد قال أبو جعفر العقيلي (ت 322هـ = 934م): "لما أللّف البخاري كتاب الصحيح عرضه على أحمد بن حنبل وبيهقي بن معين وعلي بن المديني وغيرهم، فاستحسنوه، وشهدوا له بالصحة إلا في أربعة أحاديث، والقول فيها قول البخاري، وهي صحيحة" هدي الساري لابن حجر (9).

وبمثل هذا التعاون لا يُستكثِر على أحد عباقرة الأمة الإسلامية، بل على أحد عباقرة البشر: أن يخرج عملاً عظيماً كـ(صحيح البخاري)، إذا ما توفّرت له أسباب الإتقان التي توفّرت له.<sup>1</sup>

ثالثاً : يصرف الكاتب القول في هذا الفصل إلى عدة أمور منها قضية الأرقام التي يزعم أنها سلاح فتاك ضد البخاري وصحيحه ص 119 ويقوم هذا العنصر الأول عند الكاتب على خبرين اثنين لم يفهمهما عقله فأراد أن يسقط من أجل الثقة بالبخاري وصحيحه، الخبر الأول: الذي فيه أن البخاري قد حفظ وهو غلام خمسة عشر ألف حديث في ستة عشر يوماً، قال الكاتب وهذا الخبر خرافة ولا يستقيم إذ مفاده أن البخاري كان يحفظ 937

<sup>1</sup> يراجع مقالة الدكتور الشريف حاتم العوني . مصدر سابق

حديثا في كل يوم وهو ما لا يقبله عقل ولا منطق؟؟ قلت: القصة في سير أعلام النبلاء للذهبي 408/12 من طبعة الرسالة، وهي من غير سند، وهي لا تفيده ما توهمه المؤلف فيها من الخرافة والأسطورة بل إن مقصود أهل الصنعة بالحديث طرقه وليس متنه، إذ الطرق يقال لها حديث ، فقد يكون الحديث الواحد ذا طرق وأسانيد كثيرة فيقال لكل طريق حديث، وهو في الواقع الحال متن واحد وألفاظ متقاربة، وهذا لما غاب هذا المعنى الذي لا يعرفه إلا أرباب هذه الصنعة ظنَّ كثير من غير المختصين أن المقصود من بعض الروايات التي تذكر في كتب التواريХ والرجال حقيقة العدد، بينما الواقع بخلاف ذلك..

الخبر الثاني: أن البخاري قد أخذ عن ألف شيخ، وروى عن كل شيخ عشرة آلاف حديث، قال الكاتب راجحاً لهذا الخبر بأن على هذا يكون عدد ما روى البخاري عن شيوخه عشرة مليون حديث، قال وهو عدد مبالغ فيه لم يرد أصلا في كتب الحديث المختلفة التي وصلت إلينا، فيكون خرافه وأسطورة، وعلى هذا فكل حياة الإمام البخاري أسطورة وما يتعلق به وبصحيحه فهو كذلك. قلت: الخبر في تاريخ بغداد 10/2 وأسنده الخطيب البغدادي، وطبقات الحنابلة 1/275 وسير أعلام النبلاء 12/407، والقول فيه كالقول في سابقه، إذ أهل الحديث يطلقون لفظ الحديث على طريق المتن، فالمراد بأعداد الحديث الطرق لا المتنون.. فقد يكون المتن واحدا لكن له طرق مختلفة، فتكثر الأحاديث بكثرة طرقها لا بمتوتها.. فيغيب هذا المعنى على الحداثي المعاصر فيظن حقيقة الأعداد فيما يروى من مثل هذا الخبر، فيغلط في ظنه فيبادر إلى رد ما لم يصل إليه فهمه ولا وسعه علمه.

في ص 123 يتتحدث الكاتب عن رحلة البخاري في دول العالم التي كانت معروفة في عصره، ويدعى أن التنقل في ذلك العصر كان بوسائل بدائية ولذلك فرحلة البخاري كانت بطيئة جدا تستغرق مدة طويلة، ونسى الكاتب أن البلاد التي زارها البخاري حينئذ كانت مزدحمة بالعلماء والمخدين، فكان الرجل الواحد منهم يعدل دولة واحدة في سعة الحفظ والمعرفة بهذا الشأن، فكان البخاري كان ينتقل سريعا بالطائرة وسيلة هذا العصر في التنقل بين أرجاء العالم... ورتب الكاتب على دعوى بطلة رحلة البخاري أن ما قيل من أنه قد جمع

في رحلته التي دامت ست عشر سنة ستمائة ألف حديث كله خرافه وأسطورة ليس يصح اعتمادا على ما كتبه د/ عبد الفتاح عساكر في منتدى الواحة المصرية من مقال سماه: "الأرقام لا تكذب". قلت: الدكتور عبد الفتاح عساكر ليس من يعتمد عليه في النقل في موضوع السنة النبوية وجع البخاري للحديث، لسبب واضح وهو أن الرجل قرآن يتبجح بذلك ولا يستره، يعني أنه يقول إن الوحي الوحيد الذي تبعنا الله به هو القرآن، فلا حاجة لنا بالسنة النبوية ولا اعتماد عليها في التشريع والاستنباط.. فهل يعتقد بمثل هذا الرجل في إثبات أو نفي أمر متعلق بسيد الصنعة الحديبية الإمام البخاري؟؟ ولذلك فما أورده هذا الرجل في مقاله المزعوم من أرقام وعمليات حسابية لدحض فرية أن البخاري قد روى ستمائة ألف حديث في تطوافه في رحلته التي دامت ستة عشر سنة – غير صحيح ويكفي في رد أنه عصر الإمام البخاري كان عصر ازدحام الناس على أهل الحديث للأخذ عنهم، وهؤلاء كانوا متوفرين، فكان الرجل الواحد منهم كما مرّ لنا آنفا بمثابة دولة من المحدثين، فيكتفي أن يلقى البخاري من هذا الضرب نموذجا واحدا فيكتفيه عن الرحلة إلى غيره، إذ يقوم الواحد من هؤلاء المحدثين الحفاظ المسندين مقام عشرات من أهل الحديث، فيستغنى البخاري بلقاء الحافظ الواسع الرواية عن لقاء غيره من هو أقل فيها وأدنى<sup>1</sup>.

#### أخطاء عساكر :

- جهله بحال السلف في الطلب و اسقاطه لحال همته الفاترة على حال البخاري :

أول خطأ فادح سقط فيه عساكر ، أنه قدر أن حفظ حديث واحد سيأخذ من البخاري خمس دقائق ، ليصل عدد الدقائق لحفظ ستمائة حديث ال ثلاثة ملايين دقيقة ، أي خمسين ألف ساعة . ثم قدر لو أن الحفظ كان يأخذ منه ثمان ساعات في اليوم ليخلص أنه يحتاج إلى 6250 يوما ، أي ما يعادل سبعة عشر سنة و نيف .. بل ذهب يقدر و يفكر لو أن حفظ حديث واحد أخذ من البخاري عوض خمس دقائق ستا ، فكم سيحتاج من سنة ؟ سيحتاج إلى واحد وعشرين سنة . أما سبع دقائق فسنصل إلى أربع وعشرين سنة ، أما

<sup>1</sup> المعركة تحت راية لبخاري 22

ثمان فسنصل الى ثمان وعشرين سنة و نيف . أما تسع دقائق فسنصل الى واحد و ثلاثة سنون و نيف ، أما عشر دقائق فسيحتاج الى خمس و ثلاثة سنون و نيف . وكل هاته التخمينات لا أساس لها علمي و مخالفة لما ثبت و اشتهر من أحوال السلف في الطلب والحفظ . وقد بينا ذلك سابقا بما لا يدع مجالا لأي طاعن .

و يستتبع هذا الفهم السقيم أن خمن أن الدراسة اليوم ي المدارس لا تزيد على ثمان ساعات ، و بالتالي فإن البخاري كان يحفظ ثمان ساعات في اليوم . و هذه سقطة معرفية لا تجوز من رجل تصدى لنقد حياة البخاري و هو جاهل بأحوال عصر البخاري و بيته ، و طرائق تلقي العلم ، و كيف كان يقضى البخاري يومه و ليلته ، و حاله في أسفاره و حضره ...

## صلاة البخاري قبل كتابة الحديث

قال : " ولإضفاء بعد قدسي روحي أيضا على هذا الكتاب تم صياغة هذه الروايات التي تؤكد أن محمد بن إسماعيل البخاري لم يكن يكتب أي حديث أو ينتخب أي حديث من أحاديث الصحيح ، من أصل أزيد من نصف مليون حديث، إلا بعد أن يغتسل ويستخير الله في صلاته ركعتين، ولكنكم أن تتخيلوا كم من مرة قام البخاري بصلوة الاستخارة ، ليكون الجواب هو 600 ألف مرة ، أي مليون ومائتي ألف ركعة خلال ست عشرة سنة !!!"<sup>1</sup>

و هذا من صور كذبه على خصومه ، فهذا الرجل يرد على نفسه بنفسه، فيقول بأن البخاري كان يستخير كلما انتخب حديثا في الصحيح، ومعنى هذا أنه صلى بعدد أحاديث صحيح البخاري، كما هو واضح في كلامه. فكم عدد أحاديث صحيح البخاري بدون تكرار؟ على ما حرره ابن حجر، فإنها : 2761 حديثا تشمل المعلقات التي لم يوصلها في موضع آخر، فصلى عند كل حديث منها ركعتين على مدى 16 سنة، فأين الغرابة في

هذا؟ ولكن لما لم تعجبه هذه الحسبة، طار إلى التشنيع، وجعله يصلي عند كل حديث قبل أي انتقاء، وبذا ناقض نفس ما ينقله، وهكذا دأبه في هذا الكتاب، مع التنبيه أن الحديث قد يكون واحداً وله عشرة أسانيد، فتسمى عشرة أحاديث، ولما يجري تضعيف طريق منها، يقال هذا حديث ضعيف، لكن قد يصح من وجه آخر، وهكذا، وهذا للتنبيه على سوء فهمه لهذا الأمر، وببداية النسخ واللصق والتهويل<sup>1</sup>.

---

<sup>1</sup> بيع الوهم ص 55

## ابن حجر و صحيح البخاري

### **1- الطعن في ابن حجر**

قال : " يعتبر الحافظ ابن حجر العسقلاني من أشد المنافحين و المدافعين عن كتاب الجامع الصحيح ، و شرحة " فتح الباري" من أشهر الشروح و أكثرها اعتمادا لدى الشيوخ المعاصرين . و ابن حجر تحمل عبء تبرير مجموعة من المتناقضات التي تعتمل في هذا الكتاب ، كما حاول جاهدا أن يتصدى لحجم الإنتقادات التي تم توجيهها لكتاب صحيح البخاري ، لكن رغم ذلك كله وجد نفسه مرات عدة في ورطة ، جعلته يحار في الدفاع عن هذا الكتاب ، و اعترف مرات عدة أنه يتكلف أحيانا في الرد على المنتقدين . و سنقوم في هذا الفصل بتوضيح مجموعة من الأمور التي وجد ابن حجر نفسه غارقا فيها و هو يدافع عن الجامع الصحيح المنسوب لمحمد بن إسماعيل البخاري . "<sup>1</sup>

و هذا المقطع من الكلام كله طعن و تنقيص من الحافظ ابن حجر : " تحمل عبء تبرير مجموعة من المتناقضات " .. " حاول جاهدا .. لكنه وجد نفسه عدة مرات في ورطة جعلته يحار .. " اعترف مرات عدة أنه كان يتتكلف ... غارقا "

**2- بعد أن قام بمحشو كتابه بنقل صفحتين من مقدمة فتح الباري ، قال : " هاته أهم الإشكالات التي حاول ابن حجر الإجابة عنها في عصره ، وكلها اشكالات تتعلق ب الصحيح البخاري ، و فيها اعترافات ضمنية و بعضها تصريحية ، على أن صحيح البخاري يعني من عدة طعون و مشاكل ، و انتقادات و اشكالات ، و فيه الغريب و التدليس و الشاذ أيضا ، بل هناك مشكل في رجال البخاري و الذين تم الطعن فيهم حسب قول ابن حجر العسقلاني . كل هذا الكلام يصنينا أمام حقيقة يحاول الشيوخ اخفاءها ، و هي : أن هذا الكتاب الذي يقسونه أئمأة تقدير قد لقي معارضة شديدة على مر التاريخ منذ تأليفه .."<sup>2</sup> و كلامه هذا احتوى ألوانا عدة من الكذب و البهتان :**

<sup>1</sup> ص 261  
<sup>2</sup> ص 236

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أبیال حول الجامع الصحيح

- الحافظ لم يقل أن الصحيح يعني من عدة طعون و مشاكل .. بل استهل مقدمة كتابه بالثناء العطر على الإمام البخاري و كتابه الجامع الصحيح ، ثم بين أنه ضم إليه " نبذا شارحة لفوائده موضحة مقاصده كاشفة عن مغزاه في تقييد اوابده واقتناص شوارده . " و ذلك في عشرة فصول مباركة قيمة كلها تمجيد و تعظيم لعمل البخاري و المنافحة عنه و افجابة علة الإشكالات التي استشكلها بعض العلماء .

قال : " وقد رأيت الإمام أبا عبد الله البخاري في جامعه الصحيح ، قد تصدى للاقتباس من انوارهما البهية ، تقريرا واستنباطا ، وكرع من مناهلهما الروية انتزاعا وانتشاطا . ورزق بحسن نيته السعادة فيما جمع ، حتى اذعن له المخالف والموافق ، وتلقى كلامه في التصحيح بالتسليم المطاوع والمفارق . و قد استخرت الله تعالى في أن أضم إليه نبذا شارحة لفوائده، موضحة مقاصده ، كاشفة عن مغزاه في تقييد اوابده ، واقتناص شوارده .

وأقدم بين يدي ذلك كله مقدمة في تبيين قواعده ، و تزيين فرائه ، جامعة وجيزة دون الاسهاب وفوق القصور، سهلة المأخذ تفتح المستغلق ، وتذلل الصعاب و تشرح الصدور، وينحصر القول فيها إن شاء الله تعالى في عشرة فصول :

الأول : في بيان السبب الباعث له على تصنيف هذا الكتاب .

الثاني : في بيان موضوعه و الكشف عن مغزاه فيه ، و الكلام على تحقيق شروطه و تقرير كونه من أصح الكتب المصنفة في الحديث النبوى . ويلتحق به الكلام على تراجمه البديعة المنال ، المنيعة المثال التي انفرد بتدقيقه فيها عن نظرائه ، واشتهر بتحقيقه لها عن قرنائه.

الثالث : في بيان الحكمة في تقطيعه للحديث و اختصاره ، و فائدة اعادته للحديث وتكراره.

الرابع : في بيان السبب في إيراده الأحاديث المعلقة والآثار الموقوفة ، مع أنها تبيان أصل موضوع الكتاب . و الحق في سياق الأحاديث المرفوعة المعلقة ، و الإشارة لمن وصلها على سبيل الاختصار .

### ابن حجر و صحيح البخاري

الخامس : في ضبط الغريب الواقع في متونه مرتبًا له على حروف المعجم ، باللُّحْص عبارة و أخلص إشارة ، لتسهل مراجعته و يخف تكراره .

السادس : في ضبط الأسماء المشكلة التي فيه ، وكذا الكنى والأنساب ...

الثامن : في سياق الأحاديث التي انتقدتها عليه حافظ عصره ، أبو الحسن الدارقطني وغيره من النقاد ، والجواب عنها حديثا ، وإيضاح أنه ليس فيها ما يخل بشرطه الذي حققناه .

التاسع : في سياق أسماء جميع من طعن فيه من رجاله على ترتيب الحروف ، و الجواب عن ذلك الطعن بطريق الإنصاف و العدل ، و الاعتذار عن المصنف في التخريج لبعضهم من يقوي جانب القدر فيه . أما لكونه تجنب ما طعن فيه بسببه ، و أما لكونه أخرج ما وافقه عليه من هو أقوى منه ، و أما لغير ذلك من الأسباب .

العاشر : في سياق فهرسة كتابه المذكور بابا بابا ، وعدة ما في كل باب من الحديث ، و منه تظهر عدة أحاديثه بالملکرر ، اوردته تبعاً لشيخ الإسلام أبي زكريا النووي رضي الله عنه تبركاً به ، ثم أضفت إليه مناسبة ذلك مما استفادته من شيخ الإسلام أبي حفص البليقيني رضي الله عنه . ثم اردفته بسياق أسماء الصحابة الذين اشتغلوا بهم كتابه مرتبة على الحروف و عدد ما لكل واحد منهم عنده من الحديث . و منه يظهر تحرير ما اشتغل عليه كتابه من غير تكرير . ثم ختمت هذه المقدمة بترجمة كاشفة عن خصائصه و مناقبه ، جامعة لما ثر و مناقبه ، ليكون ذكره واسطة عقد نظامها و سرة مسلك خاتامها .

إذا تحررت هذه الفصول وتقررت هذه الأصول ، افتتحت شرح الكتاب مستعيناً بالفتح الوهاب ، فأسوق إن شاء الله الباب وحديثه أولاً ، ثم أذكر وجه المناسبة بينهما أن كانت خفية ، ثم أستخرج ثانياً ما يتعلق به غرض صحيح في ذلك الحديث ، من الفوائد المتنية

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أليل حول الجامع الصحيح

والاستنادية من تتمات و زيادات . و كشف غامض و تصريح مدلس ، بسماع و متابعة سامع من شيخ اختلط قبل ذلك . منتزعـا كل ذلك من أمـهـات المسـانـيد و الجـوـامـع ، و المستخرـجـات و الأـجزـاء و الفـوـائـد ، بشـرـطـ الصـحـةـ أوـ الـحـسـنـ فيـمـاـ أـورـدـهـ منـ ذـلـكـ . وـ ثـالـثـاـ أـصـلـ ماـ اـنـقـطـعـ منـ مـعـلـقـاتـهـ وـ مـوـقـوـفـاتـهـ ، وـ هـنـاكـ تـلـئـمـ زـوـائـدـ الفـوـائـدـ وـ تـنـتـظـمـ شـوـارـدـ الفـرـائـدـ . وـ رـابـعاـ أـضـبـطـ ماـ يـشـكـلـ منـ جـمـيعـ ماـ تـقـدـمـ أـسـمـاءـ وـ أـوـصـافـاـ ، معـ إـيـضـاحـ مـعـانـيـ الـأـلـفـاظـ الـلـغـوـيـةـ وـ التـنـبـيـهـ عـلـىـ النـكـتـ الـبـيـانـيـةـ وـ نـحـوـ ذـلـكـ . وـ خـامـسـاـ أـورـدـ ماـ اـسـتـفـدـتـهـ مـنـ كـلـامـ الـأـئـمـةـ ، مـاـ اـسـتـبـطـوـهـ مـنـ ذـلـكـ الـخـبـرـ مـنـ الـأـحـكـامـ الـفـقـهـيـةـ ، وـ الـمـوـاعـظـ الـزـهـدـيـةـ وـ الـآـدـابـ الـمـرـعـيـةـ ، مـقـتـصـراـ عـلـىـ الرـاجـعـ مـنـ ذـلـكـ مـتـحـرـيـاـ لـلـواـضـحـ دـوـنـ مـسـتـغـلـقـ فـيـ تـلـكـ الـمـسـالـكـ ، مـعـ الـاعـتـنـاءـ بـالـجـمـعـ بـيـنـ مـاـ ظـاهـرـهـ تـعـارـضـ مـعـ غـيرـهـ . وـ التـنـصـيـصـ عـلـىـ الـمـنـسـوخـ بـنـاسـخـهـ ، وـ الـعـامـ بـخـصـصـهـ ، وـ الـمـطـلـقـ بـمـقـيـدـهـ ، وـ الـجـمـلـ بـمـبـيـنـهـ وـ الـظـاهـرـ بـمـؤـولـهـ . وـ الإـشـارـةـ إـلـىـ نـكـتـ مـنـ الـقـوـاعـدـ الـأـصـوـلـيـةـ ، وـ نـبـذـ مـنـ فـوـائـدـ الـعـرـبـيـةـ ، وـ نـخـبـ مـنـ الـخـلـافـيـاتـ الـمـذـهـبـيـةـ بـحـسـبـ مـاـ اـتـصـلـ بـيـ مـنـ كـلـامـ الـأـئـمـةـ ، وـ اـتـسـعـ لـهـ فـهـمـيـ مـنـ الـمـقـاصـدـ الـمـهـمـةـ ... "

وـ كـلـ منـ قـرـأـ مـقـدـمةـ الـفـتـحـ سـيـقـفـ عـلـىـ أـغـلـوـطـاتـ أـيلـالـ وـ تـقـوـيـلـ الـحـافـظـ مـاـ لـمـ يـقـلـ ، وـ أـنـهـ أـطـلـقـ أـحـكـامـاـ جـاهـزـةـ تـنـقـصـ مـنـ قـيـمـةـ الـصـحـيـحـ ، وـ تـخـفـرـ عـلـمـ الـحـافـظـ وـ تـصـوـرـهـ بـأـوـصـافـ الـعـجـزـ وـ الـإـضـطـرـابـ وـ الـعـجـزـ وـ الـحـيـرةـ !

2- العلماء لم يحاولوا اخفاء انتقادات التي وججها بعض الحفاظ للصحيح ، بل ذكروا ذلك وأجابوا عليها انتقادا ، و هذا معلوم لكل دارس للصحيح !

أما اتهامه للعلماء بتقديس البخاري أيما تقديس فهوتان عظيم يعلم كذبه كل من كان له اتصال بشرح الصحيح و دراسات العلماء حوله . ولو كان الصحيح مقدسا - كما زعم - لما تجرأ أحد من الحفاظ قدیما و حدیثا على انتقاد بعض أحادیثه !

## ابن حجر و صحيح البخاري

3- قوله : " بل من الأمور اللخطيره التي أوردها ابن حجر في مقدمة الفتح و التي عنونها ب Heidi الساري : أنه توجد في صحيح البخاري أبواب لا يوجد فيها شيء ، بما يؤكد تأكيدا قويا على أن الشيخ البخاري مات دون أن يكمل هذا الكتاب المنسوب إليه "<sup>3</sup>

و قال طاعنا في الصحيح : " فكل هاته الزوبة التي أثيرت حول الكتاب من تمجيد له يفوق الخيال ، و يتجاوز الوصف .. لكن عند التدقيق و التمحص ، نكتشف أنها زوبة في فنجان ، و أن قيمة الكتاب لا يجب أن تصل إلى ما وصلت إليه من تقديس ، و أن الكتاب عادي جدا . و كل الآثار التي بين أيدينا و المرويات لا تقوى على أن تكون دليلا قاطعا على أن الشيخ البخاري ألف هذا الكتاب كما هو بين أيدينا .. "

4- قال : " ابن حجر إتهم البخاري بأنه يورد حديثا في الباب من أبواب الجامع الصحيح رغم أن الحديث لا تعلق له بذلك الباب ( و أكثر منه حتى أنه رعا خرج الحديث الذي لا تعلق له بالباب جملة إلا ليبين سماع راو من شيخه لكونه قد أخرج له قبل ذلك شيئا معنينا )<sup>4</sup> . هكذا قال الكذوب مفتريا على الحافظ و مدلسا على قرائه ، باترا للكلام عن سياقه . و هنا أنا أنقل للقارئ الكريم تمام حافظ ليتبين له أنه لا يحمل أي اتهام للبخاري و أن موضوعه غير ما زعم المفترى !

قال رحمه الله في معرض نقله لكلام الأئمة في تفضيل صحيح البخاري على مسلم " .. وأما من حيث التفصيل فقد قررنا أن مدار الحديث الصحيح على الاتصال وإتقان الرجال وعدم العلل وعند التأمل يظهر أن كتاب البخاري أتقن رجالا وأشد اتصالا وبيان ذلك من أوجهه أحدها : أن الذين انفرد البخاري بالإخراج لهم دون مسلم أربعينائة وبضع وثلاثون رجالا المتكلم فيه بالضعف منهم ثمانون رجالا والذين انفرد مسلم بالإخراج لهم دون البخاري ستينائة وعشرون رجالا المتكلم فيه بالضعف منهم مائة وستون رجالا ولا شك أن التخريج عنهم لم

<sup>3</sup> ص 264  
<sup>4</sup> ص 265

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أىلal حول الجامع الصحيح

يتكلم فيه أصلاً أولى من التخريج عمن تكلم فيه وأن لم يكن ذلك الكلام قادحاً. ثانية : أن الذين انفرد بهم البخاري من تكلم فيه لم يكثر من تخريج أحاديثهم وليس لواحد منهم نسخة كبيرة أخرجها كلها أو أكثراها الا ترجمة عكرمة عن بن عباس بخلاف مسلم فإنه أخرج أكثر تلك النسخ كأبي الزبير عن جابر وسهيل عن أبيه والعلاء بن عبد الرحمن عن أبيه وحماد بن سلمة عن ثابت وغير ذلك

ثالثها : أن الذين انفرد بهم البخاري من تكلم فيه أكثرهم من شيوخه الذين لقيهم وجالسهم وعرف أحوالهم واطلع على أحاديثهم وميز جيدها من موهومها بخلاف مسلم فإن أكثر من تفرد بتخريج حديثه من تكلم فيه من تقدم عن عصره من التابعين ومن بعدهم ولا شك أن الحديث أعرف بحديث شيوخه من تقدم منهم .

رابعها : أن البخاري يخرج من أحاديث أهل الطبقة الثانية انتقاء ومسلم يخرجها أصولاً كما تقدم ذلك من تقرير الحافظ أبي بكر الحازمي فهذه الأوجه الأربع تتعلق باتفاق الرواية وبقى ما يتعلق بالاتصال وهو الوجه الخامس وذلك أن مسلماً كان مذهبـه على ما صرح به في مقدمة صحيحه وبالـغ في الرد على من خالفـه أن الإسنـاد المعـنـعـنـ له حـكم الـاتـصال إـذـا تـعاـصـرـ المـعـنـعـنـ وـمـنـ عـنـعـنـ عـنـهـ وـأـنـ لمـ يـبـتـ اـجـتمـاعـهـمـاـ إـلاـ أـنـ كـانـ المـعـنـعـنـ مـدـلـسـاـ وـبـخـارـيـ لاـ يـحـمـلـ ذـلـكـ عـلـىـ الـاتـصالـ حـتـىـ يـبـتـ اـجـتمـاعـهـمـاـ وـلـوـ مـرـةـ وـقـدـ أـظـهـرـ الـبـخـارـيـ هـذـاـ المـذـهـبـ فيـ تـارـيـخـهـ وـجـرـىـ عـلـيـهـ فـيـ صـحـيـحـهـ وـأـكـثـرـ مـنـهـ حـتـىـ أـنـ رـبـماـ خـرـجـ الـحـدـيـثـ الـذـيـ لـاـ تـعـلـقـ لـهـ بـالـبـابـ جـمـلـةـ إـلـاـ لـيـبـيـنـ سـمـاعـ رـاوـ مـنـ شـيـخـهـ لـكـونـهـ قـدـ أـخـرـجـ لـهـ قـبـلـ ذـلـكـ شـيـئـاـ مـعـنـعـنـ وـسـتـرـىـ ذـلـكـ وـاضـحـاـ فـيـ اـمـاـكـنـهـ إـنـ شـاءـ اللـهـ تـعـالـىـ وـهـذـاـ مـاـ تـرـجـعـ بـهـ كـتـابـهـ لـأـنـاـ وـأـنـ سـلـمـنـاـ مـاـ ذـكـرـهـ مـسـلـمـ مـنـ الـحـكـمـ بـالـاتـصالـ فـلـاـ يـخـفـيـ أـنـ شـرـطـ الـبـخـارـيـ أـوـضـحـ فـيـ الـاتـصالـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ " 5

فهل في هذا الكلام أي اتهام للبخاري ؟ فالحافظ ناقش مسألة أفضلية صحيح البخاري على مسلم من ناحية اتصال السند وبين شرط البخاري أنه يخرج حديث راو سبق أن

<sup>5</sup> هدي الساري ص 14

### ابن حجر و صحيح البخاري

خرجه له معننا لبيان سبب الراوي من شيخه ، واعتبر صنيعه سليما و جيدا من ناحية الصناعة الحديثية التي لا يفقه المتعلم الكنوب شيئا فيها !

5- قال : " من الإشكالات التي وجدها ابن حجر أيضا مشكل تفضيل بعض الأعلام لصحيح مسلم على صحيح البخاري ، " 6

\* مناقشة الحافظ لمسألة الأصحية :

1- نقل كلام الإمام أبي عمرو بن الصلاح في كتابه في علوم الحديث " أول من صنف في الصحيح البخاري أبو عبد الله محمد بن إسماعيل وتلاه أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري ومسلم مع أنه أخذ عن البخاري واستفاد منه فإنه يشارك البخاري في كثير من شيوخه وكتاباهما أصح الكتب بعد كتاب الله العزيز وأما ما رويناه عن الشافعي رضي الله عنه أنه قال ما أعلم في الأرض كتابا في العلم أكثر صوابا من كتاب مالك قال ومنهم من رواه بغير هذا اللفظ يعني بلفظ أصح من الموطأ فإنما قال ذلك قبل وجود كتابي البخاري ومسلم ثم أن كتاب البخاري أصح الكتابين صحيحا وأكثرهما فوائد وأما ما رويناه عن أبي على الحافظ النيسابوري أستاذ الحاكم أبي عبد الله الحافظ من أنه قال ما تحت أديم السماء كتاب أصح من كتاب مسلم بن الحجاج فهذا وقول من فضل من شيخ المغرب كتاب مسلم على كتاب البخاري إن كان المراد به أن كتاب مسلم يترجم بأنه لم يمازجه غير الصحيح فإنه ليس فيه بعد خطبته الا الحديث الصحيح مسرودا غير مزوج بمثل ما في كتاب البخاري في ترجم أبوابه من الأشياء التي لم يسندها على الوصف المشروط في الصحيح فهذا لا بأس به وليس يلزم منه أن كتاب مسلم أرجح فيما يرجع إلى نفس الصحيح على كتاب البخاري وإن كان المراد به أن كتاب مسلم أصح صحيحا فهذا مردود على من يقوله والله أعلم . "

## الباب الخامس رد مطاعن أيالل حول الجامع الصحيح

قال الحافظ : " انتهى كلامه وفيه أشياء تحتاج إلى أدلة و بيان ، فقد استشكل بعض الأئمة إطلاق أصحية كتاب البخاري على كتاب مالك ، مع اشتراكيهما في اشتراط الصحة وإطلاق المبالغة في التحري و التثبت ، و كون البخاري أكثر حديثا لا يلزم منه أفضلية الصحة . و الجواب عن ذلك أن ذلك محمول على أصل اشتراط الصحة ، فمالك لا يرى الانقطاع في الإسناد قادحا ، فلذلك يخرج المراسيل و المنقطعات و البلاغات في أصل موضوع كتابه . و البخاري يرى أن الانقطاع علة فلا يخرج ما هذا سبile ، الا في غير أصل موضوع كتابه ، كالتعليقات و الترجم . و لا شك أن المنقطع و أن كان عند قوم من قبيل ما يحتاج به ، فالمتصل أقوى منه إذا اشترك كل من رواهما في العدالة والحفظ . فبان بذلك شفوف كتاب البخاري ، و علم أن الشافعي إنما أطلق على الموطأ أفضلية الصحة بالنسبة إلى الجماع الموجودة في زمانه ، كجامع سفيان الثوري ، و مصنف حماد بن سلمة ، و غير ذلك ، و هو تفضيل مسلم لا نزاع فيه .

واقتضى كلام بن الصلاح : أن العلماء متفقون على القول بأفضلية البخاري في الصحة على كتاب مسلم ، الا ما حكاه عن أبي على النيسابوري من قوله المتقدم وعن بعض شيوخ المغاربة ، أن كتاب مسلم أفضل من كتاب البخاري من غير تعرض للصحة . فنقول روبينا بالإسناد الصحيح عن أبي عبد الرحمن النسائي ، وهو شيخ أبي على النيسابوري أنه قال : ما في هذه الكتب كلها أجود من كتاب محمد بن إسماعيل ، و النسائي لا يعني بالجودة إلا جودة الأسانيد كما هو المتادر إلى الفهم من اصطلاح أهل الحديث . و مثل هذا من مثل النسائي غاية في الوصف مع شدة تحريره و توقيه و تثبته في نقد الرجال و تقدمه في ذلك على أهل عصره ، حتى قدمه قوم من الحذاق في معرفة ذلك على مسلم بن الحجاج ، و قدمه الدارقطني و غيره على إمام الأئمة أبي بكر بن خزيمة صاحب الصحيح .

2- ثم نقل قول الإمام الإسماعيلي في المدخل : " أما بعد فإني نظرت في كتاب الجامع الذي ألفه أبو عبد الله البخاري فرأيته جاماً كما سمي لكثير من السنن الصحيحة، و دالاً على جمل من المعاني الحسنة المستنبطة ، التي لا يكمل مثيلها إلا من جمع إلى معرفة الحديث نقلته

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أليل حول الجامع الصحيح

والعلم بالروايات و عللها ، علما بالفقه و اللغة و تمكننا منها كلها و تبحرا فيها . و كان يرحمه الله الرجل الذي قصر زمانه على ذلك ، فبرع و بلغ الغاية فحاز السبق ، و جمع إلى ذلك حسن النية و القصد للخير ، فنفعه الله و نفع به . قال : وقد نحا نحوه في التصنيف جماعة منهم الحسن بن علي الحلواني ، لكنه اقتصر على السنن ، و منهم أبو داود السجستاني و كان في عصر أبي عبد الله البخاري ، فسلك فيما سماه سننا ذكر ما روى في الشيء و أن كان في السند ضعف إذا لم يجد في الباب غيره . ومنهم مسلم بن الحجاج و كان يقاربه في العصر ، فرام مرامه و كان يأخذ عنه أو عن كتبه إلا أنه لم يضايق نفسه مضايقة أبي عبد الله ، وروى عن جماعة كثيرة يتعرض أبو عبد الله الرواية عنهم . وكل قصد الخير غير أن أحدا منهم لم يبلغ من التشدد مبلغ أبي عبد الله ، و لا تسبب إلى استنباط المعانى و استخراج لطائف فقه الحديث و ترجم الأبواب الدالة على ما له وصلة بالحديث المروي فيه تسببه ، والله الفضل يختص به من يشاء ."

-3- ثم نقل كلام الحكماء أبو أحمد النيسابوري " وهو عصرى أبي على النيسابوري و مقدم عليه في معرفة الرجال ، فيما حكاه أبو يعلى الخليلي الحافظ في الإرشاد ما ملخصه : رحم الله محمد بن إسماعيل فإنه ألف الأصول ، يعني أصول الأحكام من الأحاديث ، و بين الناس ، و كل من عمل بعده فإنما أخذه من كتابه كمسلم بن الحجاج ."

-4- " وقال الدارقطني لما ذكر عنده الصحيحان لولا البخاري لما ذهب مسلم ولا جاء . و قال مرة أخرى : و أي شيء صنع مسلم إنما أخذ كتاب البخاري فعمل عليه مستخرجا وزاد فيه زيادات ."

ثم قال : " وهذا الذي حكيناه عن الدارقطني جزم به أبو العباس القرطبي في أول كتابه المفهم في شرح صحيح مسلم ، و الكلام في نقل كلام الأئمة في تفضيله كثير ويكتفى منه : اتفاقهم على أنه كان أعلم بهذا الفن من مسلم ، و أن مسلما كان يشهد له بالتقدم في ذلك

### ابن حجر و صحيح البخاري

والإمامية فيه والتفرد بمعروفة ذلك في عصره ، حتى هجر من أجله شيخه محمد بن يحيى الذهلي في قصة مشهورة ."

#### ● مناقشة ابن حجر لمسألة الأفضلية

قال رحمه الله : " أطلق بعضهم الأفضلية و ذلك فيما حكاه القاضي ، أبو الفضل عياض في الاماع عن أبي مروان الطبني ، بضم الطاء المهملة ثم اسكان الباء . و أما قول أبي على النيسابوري فلم نقف قط على تصريحه بان كتاب مسلم أصح من كتاب البخاري ، بخلاف ما يقتضيه إطلاق الشيخ محيي الدين ، في مختصره في علوم الحديث و في مقدمة شرح البخاري أيضا ، حيث يقول : اتفق الجمھور على أن صحيح البخاري أصحهما صحيحا ، و أكثرهما فوائد . و قال أبو على النيسابوري و بعض علماء المغرب ، صحيح مسلم أصح . انتهى و مقتضى كلام أبي على نفي الأصححة عن غير كتاب مسلم عليه ، أما إثباتها له فلا لأن إطلاقه يحتمل أن يريد ذلك ويحتمل أن يريد المساواة ، والله أعلم . والذى يظهر لي من كلام أبي على : أنه إنما قدم صحيح مسلم لمعنى غير ما يرجع إلى ما نحن بصدده من الشرائط المطلوبة في الصحة ، بل ذلك لأن مسلما صنف كتابه في بلده بحضور أصوله في حياة كثير من مشايخه ، فكان يتحرز في الألفاظ ويتحرى في السياق ، ولا يتصدى لما تصدى له البخاري من استنباط الأحكام ليبوب عليها . ولزم من ذلك تقطيعه للحديث في أبوابه ، بل جمع مسلم الطرق كلها في مكان واحد واقتصر على الأحاديث دون الموقوفات ، فلم يعرج عليها إلا في بعض الموضع على سبيل الندور تبعا لا مقصودا . فلهذا قال أبو على ما قال ، مع أني رأيت بعض أئمتنا يجوز أن يكون أبو على ما رأى صحيح البخاري ، وعندى في ذلك بعد ، والاقرب ما ذكرته . و أبو على لو صرخ بما نسب إليه لكن محوجا بما قدمناه بجملة ومفصلا ، والله الموفق . و أما بعض شيوخ المغاربة فلا يحفظ عن أحد منهم

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

تقيد الأفضلية الموحدة بعدها نون ، قال كان بعض شيوخه يفضل صحيح مسلم على صحيح البخاري انتهى. وقد وجدت تفسير هذا التفضيل عن بعض المغاربة ، فقرأت في فهرسة أبي محمد القاسم بن القاسم النجبي قال : " كان أبو محمد بن حزم يفضل كتاب مسلم على كتاب البخاري لأنه ليس فيه بعد خطبته إلا الحديث السرد ". وعندني أن ابن حزم هذا هو شيخ أبي مروان الطبّاني ، الذي ابّهمه القاضي عياض ويجوز أن يكون غيره . و محل تفضيلهما واحد ومن ذلك قول مسلم بن قاسم القرطبي ، وهو من أقران الدارقطني لما ذكر في تاريخه صحيح مسلم قال : " لم يضع أحد مثله فهذا محمول على حسن الوضع وجودة الترتيب ". وقد رأيت كثيرا من المغاربة من صنف في الأحكام بحذف الأسانيد كبعد الحق في أحكامه و جمعه ، يعتمدون على كتاب مسلم في نقل المتون وسياقها دون البخاري لوجودها عند مسلم تامة وتقطيع البخاري لها ، فهذه جهة أخرى من التفضيل لا ترجع إلى ما يتعلق بنفس الصحيح والله أعلم ."

6- قال " و انتقادهم كون الحديث الواحد تجده في كتاب الجامع الصحيح مقطعا على أبواب الكتاب ، فلا تتم كتابة الحديث بنصه الكامل ، بل يتم تقطيعه تقطيعا يفقد فيه قيمته و معناه ، و يبتز عن سياقه بشكل غريب .."

و هذا من أكذوباته الفاضحة أيضا ، و إن كان صادق فلينقل لنا كلام هؤلاء الأعلام الذين قالوا أن : تقطيع البخاري للحديث يفقده قيمته و معناه و يبتز عن سياقه !

### • سبب تقطيع البخاري للحديث :

قال ابن الصلاح : " أما تقطيع المصنف متن الحديث الواحد و تفريقه ، فهو الى الجواز أقرب و من المعن أبعد . و قد فعله مالك و البخاري و غير واحد من أئمة الحديث ، و لا يخلو من كراهة 7.

<sup>7</sup> مقدمة ابن الصلاح ص 399. جار المعرف

### ابن حجر و صحيح البخاري

عقب السخاوي على قول ابن الصلاح ( ولا يخلو من كراهة ) : .. لكن قد نازعه النووي فقال : ما أظن غيره يوافقه على ذلك ، بل بالغ الحافظ عبد الغني بن سعيد و كاد أن يجعله مستحبا .

قلت : لا سيما إذا كان المعنى المستنبط من تلك القطعة يدق ، فإن إيراده و الحالة هذه بتمامه يقتضي مزيد تعب في استخلاصه منه ، بخلاف الإقتصار على محل الإستشهاد ، ففيه تخفيف كما أشار إليه أبو داود <sup>8</sup>

قال النووي في شرح مسلم : " الصحيح الذي ذهب إليه الجماهير و المحققون من أصحاب الحديث و الفقه و الأصول : التفصيل و جواز ذلك من العارف ، إذا كان ما تركه غير متعلق بما رواه ، بحيث لا يختلف الدلالة في تركه ، سواء جوزنا الرواية بالمعنى أم لا ، و سواء رواه قبل تاما أم لا . هنا إن ارتفعت منزلته عن التهمة ... و أما تقطيع المصنفين الحديث الواحد في الأبواب فهو بالجواز أولى ، بل يبعد طرد الخلاف فيه . و قد استمر عليه عمل الأئمة الحفاظ الأجلة من المحدثين و غيرهم من أصناف العلماء "<sup>9</sup>

قال الحافظ في شرح النخبة : " أما اختصار الحديث ، فالآكثرون على جوازه بشرط أن يكون الذي يختصره عالما ، لأن العالم لا ينقص من الحديث إلا ما لا تعلق له بما يبيه منه ، بحيث لا تختلف الدلالة ، و لا يختلف البيان ، حتى يكون المذكر و المذوق منزلة خبرين ، أو يدل ما ذكره على ما حذفه ، بخلاف الجاهل فإنه قد ينقص ما له تعلق كترك الإستثناء ." <sup>10</sup>

و كتاب البخاري كتاب فقه و عقيدة و تفسير و أدب و سيرة و مغازي . و لذلك إضطر إلى تقطيع الحديث الواحد ، و إيراده في أكثر من موضع لإستنباط مسائل الفقه و العقيدة

<sup>8</sup> فتح المغيث 3/157 ط 1 مكتبة السنة 2003

<sup>9</sup> ط 2 دار أحياء التراث العربي

<sup>10</sup> نزهة النظر توضيح نخبة الفكر ص 119 ط 1 طبعة الرياض

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أليل حول الجامع الصحيح

لأن الحديث قد يشمل على أكثر من معنى ، وكل معنى يندرج تحت باب معين بحيث أنه يحمل حكما معينا . فلهذا لا يكرر الحديث بكامله غالبا ، وإنما يذكر الجزء الذي يتضمن معنى الباب الذي يذكره تحته إلا إذا تعددت طرق الحديث ، فيذكر الحديث كاملا مع سنته أحيانا .

11.

### ● رأي الحافظ في هذه المسألة

عقد رحمه الله فصلا لهذه المسألة في مقدمته قال : " الفصل الثالث في بيان تقسيمه للحديث واختصاره وفائدة اعادته له في الأبواب وتكراره .

قال الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي فيما رويناه عنه في جزء سماه جواب المتعنت : أعلم أن البخاري رحمه الله كان يذكر الحديث في كتابه ، في مواضع ويستدل به في كل باب بإسناد آخر ، و يستخرج منه بحسن استنباطه و غزاره فقهه معنى يقتضيه الباب الذي أخرجه فيه ، و قلما يورد حديثا في موضوعين بإسناد واحد لفظ واحد وإنما يورده من طريق أخرى لمعان نذكرها ، والله أعلم بمراده :

1- منها أنه يخرج الحديث عن صحابي ثم يورده عن صحابي آخر ، و المقصود منه أن يخرج الحديث عن حد الغرابة ، و كذلك يفعل في أهل الطبقة الثانية و الثالثة و هلم جرا إلى مشايخه ، فيعتقد من يرى ذلك من غير أهل الصنعة أنه تكرار ، و ليس كذلك لاشتماله على فائدة زائدة .

2- منها أنه صحق أحاديث على هذه القاعدة ، يشتمل كل حديث منها على معان متغيرة فيورده في كل باب من طريق غير الطريق الأولى .

3- منها أحاديث يرويها بعض الرواة تامة ، و يرويها بعضهم مختصرة فيوردها كما جاءت ، ليزييل الشبهة عن نقلها . ومنها أن الرواة ربما اختلفت عباراتهم فحدث راو بحدث فيه

11 الأصول الستة . روایاتها و نسخها ص 65

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أليل حول الجامع الصحيح

كلمة تحتمل معنى ، و حدث به آخر فعبر عن تلك الكلمة بعينها بعبارة أخرى تحتمل معنى آخر ، فيورده بطريقه إذا صحت على شرطه ويفرد لكل لفظة بابا مفردا .

5- ومنها أحاديث تعارض فيها الوصل والإرسال ، و رجح عنده الوصل فاعتمده وأورد الإرسال منتها على أنه لا تأثير له عنده في الوصل.

6- ومنها أحاديث تعارض فيها الوقف والرفع والحكم فيها كذلك.

7- ومنها أحاديث زاد فيها بعض الرواة رجلا في الإسناد ونقشه بعضهم ، فيوردها على الوجهين حيث يصح عنده أن الراوي سمعه من شيخ حديثه به عن آخر، ثم لقي الآخر فحدثه به فكان يرويه على الوجهين .

8- ومنها أنه رما أورد حديثا عنعن راويه فيورده من طريق أخرى مصرحا فيها بالسماع ، على ما عرف من طريقة في اشتراط ثبوت اللقاء في المعنون . فهذا جميعه فيما يتعلق بإعادة المتن الواحد في موضع آخر أو أكثر ...

وأما تقطيعه للحديث في الأبواب تارة واقتصره منه على بعضه أخرى ، فذلك لأنه إن كان المتن قصيرا أو مرتبطا بعضه ببعض، وقد اشتمل على حكمين فصاعدا فإنه يعيده بحسب ذلك مراعيا مع ذلك عدم إخلائه من فائدة حديثية، وهي إيراده له عن شيخ سوى الشيخ الذي أخرجه عنه قبل ذلك كما تقدم تفصيله . فتستفيد بذلك تكثير الطرق لذلك الحديث ، وربما ضاق عليه مخرج الحديث حيث لا يكون له إلا يخرج كل جملة منها في باب مستقل فرارا من التطويل ، وربما نشط فساقه بتمامه فهذا كله في التقطيع . وقد حكى بعض شراح البخاري أنه وقع في أثناء الحج في بعض النسخ بعد باب قصر الخطبة بعرفة باب تعجيل الوقوف قال أبو عبد الله : يزad في هذا الباب حديث مالك عن بن شهاب ولكنني لا أريد أن أدخل فيه معادا انتهى . وهو يتضمن أنه لا يعتمد أن يخرج في كتابه حديثا معادا

### ابن حجر و صحيح البخاري

بجميع إسناده ومتنه وإن كان قد وقع له من ذلك شيءٍ فعن غير قصد وهو قليل جداً سأله على مواضعه من الشرح حيث أصل إليها إن شاء الله تعالى .

وأما اقتصاره على بعض المتن ثم لا يذكر الباقى في موضع آخر فإنه لا يقع له ذلك في الغالب ، إلا حيث يكون المذوق موقوفاً على الصحايب وفيه شيءٍ قد يحكم برفعه ، فيقتصر على الجملة التي يحكم لها بالرفع ويحذف الباقى لأنه لا تعلق له بموضوع كتابه ، كما وقع له في حديث هزيل بن شرحبيل عن عبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنه ، قال : إن أهل الإسلام لا يسيرون وإن أهل الجاهلية كانوا يسيرون هكذا أورده ، وهو مختصر من حديث موقوف أوله . جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود فقال : أني اعتقت عبداً لي سائبة فمات وترك مالاً ولم يدع وارثاً ، فقال عبد الله : إن أهل الإسلام لا يسيرون وإن أهل الجاهلية كانوا يسيرون فأنت ولِي نعمته فلك ميراثه ، فإن تأثمت وتحرجت في شيء فنحن نقبله منك ونجعله في بيت المال . فاقتصر البخاري على ما يعطي حكم الرفع من هذا الحديث الموقف وهو قوله إن أهل الإسلام لا يسيرون ، لأنَّه يستدعي بعمومه النقل عن صاحب الشرع لذك الحكم ، واختصر الباقى لأنه ليس من موضوع كتابه .

وهذا من أخفى المواضع التي وقعت له من هذا الجنس ، وإذا تقرر ذلك اتضحت أنه لا يعيد إلا لفائدة حتى لو لم تظهر ، لإعادته فائدة من جهة الإسناد ولا من جهة المتن ، لكن ذلك لإعادته لأجل مغایرة الحكم التي تشتمل عليه الترجمة الثانية ، موجباً لئلا يعد مكرراً بلا فائدة . كيف وهو لا يخلو مع ذلك من فائدة إسنادية ، وهي إخراجه للإسناد عن شيخ غير الشيخ الماضي أو غير ذلك على ما سبق تفصيله ، وهذا بين ملئ استقرأ كتابه وأنصف من نفسه والله الموفق لا إله غيره"

—7— قال : " أما بالنسبة لي : فاختلاف لفظ الحديث بنفس السند ، أو رواية من طرق مختلفة بنفس اللفظ يدل على أن هذا الكتاب تدخل في كتابته أكثر من شخص واحد .

فلا يمكن أن يورد نفس المؤلف نفس الحديث بنفس اللفظ ، لكن بأسانيد مختلفة ، أو يروي نفس الحديث بنفس الإسناد لكن بألفاظ مختلفة . إلا إذا كان المؤلف غير المؤلف ، أي من أورد الحديث الأول ليس من أورد الثاني و هكذا " 12

لما قرأت هذا الكلام لأول مرة ، أعدت قراءته غير مصدق لما قرأت ! و لعمر الله إنها لقاصمة ظهر المتعلم الجھول .

من أنت حتى تقول " أما بالنسبة لي " ؟ وقد تبين جهلك الفاضح لأبسط قواعد علم الحديث ! يا هذا لو قرأت في علوم الحديث ، و درست كتب الشرح و التخريج لما جرأت على ما تفوحت به !

و لنضرب مثلاً على ذلك : رواية الإمام أحمد لحديث " بنى الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان "

فقد رواه أحمد بأربعة أسانيد مختلفة عن ابن عمر ، مع زيادات في متون بعضها . وكل ذلك في كتاب واحد ، فهل سيقول أن مسند أحمد تدخل في كتابته عديدون ؟!

— 4798 — حدثنا وكيع، عن سفيان، عن منصور، عن سالم بن أبي الجعد، عن يزيد

بن بشر، عن ابن عمر قال: " بنى الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان " قال: فقال له رجل: والجهاد في سبيل الله؟ قال ابن عمر: «الجهاد حسن، هكذا حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم»

— 5672 — حدثنا أبو النضر، حدثنا أبو عقيل، عن بركة بن يعلى التيمي، حدثني

أبو سعيد العبدلي قال: أتينا ابن عمر فجلسنا ببابه ليؤذن لنا، قال: فأبطا علينا الإذن، قال:

ابن حجر و صحيح البخاري

- فقمت إلى جحر في الباب فجعلت أطلع فيه، ففطن بي، فلما أذن لنا جلسنا، فقال: أيكم اطلع آنفا في داري، قال: قلت: أنا، قال: بأي شيء استحللت أن تطلع في داري؟ قال: قلت: أبطأ علينا الإذن، فنظرت فلم أتمد ذلك، قال: ثم سأله عن أشياء، فقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «بني الإسلام على خمس» شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصيام رمضان " قلت: يا أبا عبد الرحمن ما تقول في الجهاد؟ قال: «من جاهد فإما يجاهد لنفسه»

- 6015 - حدثنا هاشم، حدثنا عاصم، عن أبيه، عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " بنو الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان "

- 6301 - حدثنا ابن نمير، حدثنا حنظلة، سمعت عكرمة بن خالد، يحدث طاوسا، قال: إن رجلا قال: لعبد الله بن عمر: ألا تغزو؟ قال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " إن الإسلام بنى على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت "

رواية مسلم للحديث :

- حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير الهمداني، حدثنا أبو خالد يعني سليمان بن حيان الأحمر، عن أبي مالك الأشجعي، عن سعد بن عبيدة، عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «بني الإسلام على خمسة، على أن يوحد الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، والحج»، فقال رجل: الحج، وصيام رمضان، قال: «لا، صيام رمضان، والحج» هكذا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

- وحدثنا سهل بن عثمان العسكري، حدثنا يحيى بن زكرياء، حدثنا سعد بن طارق، قال: حدثني سعد بن عبيدة السلمي، عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «بني الإسلام على خمس، على أن يعبد الله، ويُكفر بما دونه، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان»

- حدثنا عبيد الله بن معاذ، حدثنا أبي، حدثنا عاصم وهو ابن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر، عن أبيه، قال: قال عبد الله: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبد الله ورسوله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان»

- وحدثني ابن نمير، حدثنا أبي، حدثنا حنظلة، قال: سمعت عكرمة بن خالد، يحدث طاووساً، أن رجلاً قال لعبد الله بن عمر: ألا تغزو؟ فقال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: "إن الإسلام بني على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت"

8- قال : " و قد اعترف ابن حجر في كتابه فتح الباري بتدخل النساخ في صحيح البخاري حينما قال : ( و لم أقف في شيء من نسخ البخاري على ترجمة لمناقب عبد الرحمن بن عوف و لا لسعيد بن زيد و هما من العشرة . و ان كان قد أفرد ذكر إسلام سعيد بن زيد بترجمة في أوائل السيرة النبوية . و أظن ذلك من تصرف الناقلين لكتاب البخاري . كما تقدم مراراً أنه ترك الكتاب مسودة ، فإن أسماء من ذكرهم هنا لم يقع فيهم مراعاة الأفضلية ولا السابقة ولا الأسبقية وهذه جهات التقديم في الترتيب فلما لم يراع واحداً منها دل على أنه كتب كل ترجمة على حدة فضم بعض النقلة بعضها إلى بعض حسبما اتفق . 13

### ابن حجر و صحيح البخاري

قال الدكتور عبد الستار الشيخ :

" هذا ذهول من الحافظ رحمه الله تعالى ، و غلط من قلده فيه في هذا الموضوع من الفتح . و الصحيح أن البخاري قد نقل كتابه إلى المبيضة ، و أدلة ذلك كثيرة .."<sup>14</sup> ثم ذكر بعض الأدلة ، منها :

1- " قال عبد القدوس بن همام : سمعت عدة من المشايخ يقولون : حول محمد بن إسماعيل البخاري ترجم جامعه بين قبر النبي صلى الله عليه وسلم و منبره ، و كان يصلي لكل ترجمة ركعتين ."

و لا يمكن القول بأن البخاري بيض عناوين التراجم فقط ، بل بيض التراجم و ما تتضمنه من آيات و أحاديث و آثار و غيرها . و الحافظ قد نقل هذا الكلام و أقره ، و قرر أن البخاري حول كتابه من المسودة إلى المبيضة في الروضة الشريفة .<sup>15</sup>

2- فرغ البخاري من تصنيف " الجامع الصحيح " قبل وفاته بأزيد من عشرين سنة ، حيث عرضه على جماعة من الأئمة كما سبق بيانه ، ولو سلمنا بأنه عرض عليهم كتابه مسودة ، فلا يعقل أنه تركه فيها طيلة عشرين سنة ، فلا يفعل هذا أحد المصنفين ، ناهيك ب الرجل مثل البخاري في علو همه و جلاله كتابه .<sup>16</sup>

3- حدث البخاري بالجامع الصحيح في البلدان مرارا ، و سمعه منه أمم و خلائق ، و هو قد حدث الناس مبوبا مرتبًا بلا شك . و لا يمكن أن يتركه لإجتهاد النساخ يضمون تراجمه كييفما إنفق ، كما هو ظاهر كلام الحافظ .<sup>17</sup>

4- إن قبول القول بأن البخاري ( متبع كل ترجمة على حدة ، فضم بعض النقلة بعضها إلى بعض حسبما اتفق ) ، يلغى الميزة الفذة التي تفرد بها البخاري في صحيحه ، المتمثلة في تناقض تراجمه و تناسبيها في الكتاب الواحد ، و تناقض الكتب و ترابطها فيما بينها . و قد نقل الحافظون شيخه الإمام الباقري كلاما رفيعا في هذا كما قدمناه ، بل إن الحافظ نفسه أطرب في إبراز هذه المعلمة عند البخاري و تفرده فيها ، و تكلم كثيرا في الفتح على

<sup>14</sup> الإمام البخاري أستاذ الأستانين .. ص 374

<sup>15</sup> نفس المصدر ص 375

<sup>16</sup> ص 375-376

<sup>17</sup> ص 376

### ابن حجر و صحيح البخاري

براعة الإمام في ترتيب ترجمه و ترابطها و تناصقها في الكتاب الواحد كما قدمناه عنه . و هذه البراعة لم يدعها أحد من النقاد و الشرح لواحد من رواة البخاري أو نسخ صحيحه ، و لو أن أحدهم أو بعضهم كان يكتبه ذلك لما اتفقت جماعتهم على ترتيب واحد ، و لحدث في النسخ تباين واسع في السياق و الترتيب ، و واقع حال ( الجامع الصحيح )

يخالف ذلك 18.

—5— و ما ذكره بعضهم من أنه ( وقع من بعض من نسخ الكتاب ضم باب لم يذكر فيه حديث إلى حديث لم يذكر فيه باب ، فأشكل فهمه على الناظر فيه ) . و كذلك دعوى من قال بأن البخاري ترك الكتاب نسودة . فهذا و ذاك قد أبطلهما الإمام بدر الدين بن جماعة ، فقال في كتابه ( مناسبات تراجم البخاري ) : " فإن الإمام أبا عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري سبق بوضع كتاب الجامع الصحيح الذي أجمع على صحته الأئمة من أهل التعديل والجرح ، و ضمن تراجم بعض الأبواب ما يبعد فهمه من حديث ذلك الباب ، و أوقع ذلك بعض التباس على كثير من الناس ، فبعضهم مصوب له و متعجب من حسن فهمه ، و بعض نسبة إلى التقصير في فهمه و علمه ، و هؤلاء ما أنصفوه لأنهم لم يعرفوه .

و بعض قال : لم يبيض الكتاب و هو قول مردود ، فإنه أسمع الكتاب مرارا على طريقة أهل هذا الشأن ، و أخذه عنه الأئمة الأكابر من البلدان . و بعض قال : جاء ذلك من تحريف النساخ ، و هو قول مردود ، فإنه لم ينزل مرويا من أئمة الحديث على شرطهم ، من تصحيحهم له و ضبطهم " 19.

—6— أن الحافظ قد نص في غير موضع من هدي الساري على أن البخاري قد نقل كتابه إلى المبيضة ، و رد على من زعم خلاف ذلك ، ففي آخر الفصل الثاني بين بكلام نفيس مقاصد البخاري في ترجمته و ختم ذلك بقوله : " و للغفلة عن هذه المقاصد الدقيقة ، اعتقاد من لم يمعن النظر ، أنه ترك الكتاب بلا تبييض ، و من تأمل ظفر ، و من جد وجد " . و

<sup>1818</sup> ص 376 مناسبات تراجم البخاري 26-27 الدار السلفية ط 1 1984.

### ابن حجر و صحيح البخاري

في موضع آخر ذكر الحافظ أن البخاري صنف الجامع الصحيح في البلاد و ابتدأ تصنيفه و ترتيبه في المسجد الحرام ، ثم كان يخرج الأحاديث في بلدته و غيرها ، ثم ذكر حكاية تحويله ترجمة بين قبر النبي صلى الله عليه وسلم و منبره ، فقال : " و لا ينافي هذا ما تقدم ، لأنه يحمل على أنه في الأول كتبه في المسودة ، و هنا حوله من المسودة إلى المبيضة "

7- و رد ذلك أيضا العالمة المحدث شهاب الدين القسطلاني في مقدمة شرحه " إرشاد الساري " متحجا بأن " الكتاب قرئ على مؤلفه ، و لا ريب أنه لم يقرأ عليه إلا مرتبنا مبوبا ".

9- قال : " لكن الإشكال الأكبر الذي عانى منه ابن حجر العسقلاني ، و بينه في مقدمة كتاب الفتح ، هو أنه حتى القرن التاسع الهجري أي بعد مرور ستة قرون على وفاة محمد بن إسماعيل البخاري ، فإلى ذلك العهد لم يكن هناك نسخة واحدة موحدة لصحيح البخاري ، بل وجد ابن حجر ثلاث عشرة نسخة ، وكل واحدة منها تختلف عن الأخرى ، و بعد أن أورد هاته النسخ و ذكر رواتها و أسانيدها<sup>20</sup> : " فليقع الشروع في الشرح و الإقتصار على أتقن الروايات عندنا و هي رواية أبي ذر عن مشايخه الثلاثة لضبطه لها و تمييزه لإختلاف سياقها مع التنبيه إلى ما يحتاج إليه مما يخالفها " مقدمة الفتح ص 6.

و هذا معناه أن النسخ الأخرى كانت بالنسبة للبخاري غير موثوق بها ، مثل نسخة أبي ذر ، و أن شرحه لصحيح البخاري سيعتمد بالأساس على نسخة أبي ذر الهروي ، مع الإعتماد على النسخ الأخرى فيما يخالف نسخته . و هذا يعني أن ابن حجر صنع نسخة أخرى جديدة ، تعتمد في جوهرها على نسخة أبي ذر ، مع نفحة مختلطة من باقي النسخ التي لم تصل لدرجة الأوثق عنده " 20

1- كل من درس علم تحقيق الكتب يعلم أن وجود عدة نسخ لكتاب واحد أمر طبيعي ، و أن وجود إختلافات في هذه النسخ أمر لا في صحة الكتاب أو ينقص من قيمته ، ما لم توجد إختلافات تغير من مضمون الكتاب و محتواه ..

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أبیال حول الجامع الصحيح

-2- معلوم أن البخاري درس كتابه و أسمعه أزيد من عشرين سنة ، و قد رواه عنه رواة حفاظ أمثال الفريسي و ابن معقل و البزدوي و حماد بن شاكر . و قد رواه عن هؤلاء تلاميذهم . و طبيعي أن التلاميذ سمعوا الجامع الصحيح من شيوخهم في أوقات متفرقة و أماكن مختلفة ، مع ما يصاحب ذلك من اختلاف نسخهم عن شيخهم ، كما أنه لا يمكن أن يكون كل هؤلاء الرواة في درجة واحدة من الضبط و الإتقان ، بحيث لا يقع في سعادتهم و كتابتهم أي اختلاف في الألفاظ أو الترجم ، أو سهو ، أو سقوط بعض الأحاديث .

-3- تكلم الحافظ على الرواية الأتقن عنده ، و لم يصف باقي الروايات الأخرى بأنها غير موثوقة – كما زعم أبیال - ، فهناك فرق بين نسخة متقدمة و أخرى أقل إتقان ، كما يعرف ذلك كل من مارس أو درس علم تحقيق المخطوطات و نشر الكتب .

-4- الحافظ لم يخرج نسخة أخرى مختلفة ، بل طبق قواعد تحقيق النصوص ، فاعتمد على نسخة أتقن و جعلها هي الأصل ، ثم أورد عليها في الحواشي اختلاف النسخ الأخرى للمقارنة و الموازنة ، و هذا ما يجهله أو يتتجاهله أبیال !

-5- جهود الحافظ في تحقيق الجامع الصحيح  
أولاً : الإحاطة بالجامع الصحيح روایة و درایة .

لقد إعتبرني الحافظ بصحيح البخاري ما لم يعتن بغیره من الكتب ، و ما لم يعن به عالم آخر بصحيح البخاري ، أو بغیره من كتب الإسلام ، فقد صنف الحافظ كتبًا كثيرة جداً تتعلق بصحيح البخاري خاصة أو به مع غیره .

فالكتب التي ألفها و تخص الصحيح هي :

1. هدي الساري .
2. فتح الباري
3. تغليق التعليق.
4. التشويق.
5. التوفيق.
6. تحرير التفسير من صحيح البخاري.
7. بيان ما أخرجه البخاري عاليًا .

### ابن حجر و صحيح البخاري

8. ثلاثيات البخاري.
9. المهمل من شيوخ البخاري.
10. فوائد الإحتفال في بيان أحوال الرجال المذكورين في صحيح البخاري زيادة على ما في تهذيب الكمال .
11. بغية الراوي بأبدال البخاري.
12. النكت على تنقية الزركشي .
13. انتقاد الإعتراض.
14. الإستنصار على الطاعن المعثار .
15. شرح كبير للبخاري. و آخر ملخص له .
16. الإعلام بن ذكر في البخاري من الأعلام .  
و من الكتب التي صنفها و تتعلق بالصحيح و غيره :
  1. أطراف الصحيحين .
  2. الجمع بين الصحيحين .
  3. تلخيص الجمع بين الصحيحين .
  4. النكت الظراف .
  5. تهذيب التهذيب .
  6. تقريب التهذيب .

و بهذا فإن الحافظ ابن حجر قد أحاط بالصحيح روایة و درایة ، و أصبح عارفا بكل وقائعه حتى أصبح - بحق - قيم صحيح البخاري ، و فكاك طسماته ، و حلال غومضه ، و كشاف خفاياه ، و مظهر فوائده ، و كنوزه ، و خباياه .<sup>21</sup>  
ثانيا : حصره للنسخ و ذكره لأسانيده إلى الجامع الصحيح .

صدر الحافظ شرحه للجامع الصحيح بذكر روایات الصحيح و أسانيده إليه . قال : " و قد رأيت أن أبدأ الشرح بأسانيدى إلى الصل ، بالسمع أو الإجازة ، و أن أسوقها على نمط

<sup>21</sup> الحافظ ابن حجر أمير المؤمنين في الحديث ص 491

## الباب الخامس \_\_\_\_\_ رد مطاعن أبیل حول الجامع الصحيح

مختصر ، فإني سمعت بعض الفضلاء يقول : الأسانيد أنساب الكتب ، فأحببت أن أسوق هذه الأسانيد مساق الأنساب . فأقول و بالله التوفيق :

إتصلت لنا رواية البخاري عنه من طريق :

1- أبی عبد الله محمد بن يوسف بن مطر بن صالح بن بشر الفربيري ، وكانت وفاته في سنة عشرين و ثلاثة وأربعين ، وكان سماعه للصحيح مرتين ، مرة بفبراير سنة ثمان وأربعين ، ومرة ببخارى سنة اثنين و خمسين و مائتين .

2- و من طريق ابراهيم بن معقل بن الحجاج النسفي ، وكان من الحفاظ و له تصانيف ، وكانت وفاته سنة أربع و تسعين و مائتين ، وكان فاته من الجامع أوراق رواها بالإجازة عن البخاري ، نبه على ذلك أبو علي الجياني في تقييد المهمل .

3- و من طريق حماد بن شاكر النسوى ، وأظنه مات في حدود التسعين ، و له فيه فوت أيضا .

4- و من رواية أبی طلحة منصور بن محمد بن علي بن قرينة ، بقاف و نون بوزن يسيرة – البزدوي – بفتح المودة و سكون الزاي – وكانت وفاته سنة تسع و عشرين و ثلاثة وأربعين ، وهو آخر من حدد عن البخاري بصححه ، كما جزم به ابن ماكولا و غيره ، وقد عاش بعده من سمع من البخاري : القاضي الحسين بن اسماعيل الحاملي ببغداد ، ولكن لم يكن عنده الجامع الصحيح ، وإنما سمع منه مجالساً أملاها ببغداد في آخر قدمها البخاري ، وقد غلط من روى الصحيح من طريق المحتملي غلطاً فاحشا<sup>22</sup>

و بعد ذلك أخذ في ذكر أسانيده إلى الصحيح :

قال : " فأما رواية الفربيري فاتصلت إلينا عنه من طريق :

1. أبی علي سعيد بن عثمان بن سعيد بن السكن .
2. و الحافظ أبی اسحاق ابراهيم بن أحمد المستلمي .
3. و أبی نصر أحمد بن محمد بن أحمد الأحسيكى .
4. و الفقيه أبی زيد محمد بن أحمد المرزوقي .
5. و أبی علي محمد بن عمر بن شبویه .

---

<sup>22</sup> الفتح 8-7/1

### ابن حجر و صحيح البخاري

6. وأبي أحمد محمد بن محمد الجرجاني .
7. وأبي محمد عبد الله بن أحمد السرخسي .
8. وأبي الهيثم محمد بن مكى الكشمييهنى .
9. وأبي علي اسماعيل بن محمد بن حاچب الکشانی ، و هو اخر من حدث بالصحيح عن الفربيري .<sup>23</sup>

ولنأخذ مثلا على أحد أسانيده الى البخاري ، رواية الجهني عن ابن السكن ، و رواية أبي ذر ، ليقف القارئ على طرق تحمله و روايته للصحيح .

قال : " فأما رواية الفربيري فاتصلت إلينا عنه من طريق أبي علي سعيد بن عثمان بن سعيد بن السكن ...

فأما رواية الجهني عن ابن السكن ، فأخبرنا بها أبو علي محمد بن أحمد بن علي ابن عبد العزيز **مشافهة** عن يحيى بن محمد بن سعد و آخرين عن جعفر بن علي الهمداني عن عبد الله بن عبد الرحمن الدبياجي عن عبد الله بن محمد بن محمد بن علي الباھلي قال : حدثنا الحافظ أبو علي الحسين بن محمد الجياني في كتاب تقيد المهمل له قال **أخبرني** ب صحيح البخاري القاضي أبو عمر أحمد بن محمد بن الحذاء **بقرائي عليه** و أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر الحافظ **إجازة** قالا : حدثنا أبو محمد الجهني و كان ثقة ضابطا بسنده .

و أما رواية أبي ذر عن شيوخه الثلاثة **فقرئ على** أبي محمد عبد الله بن محمد بن محمد بن سليمان المكي بها و **أنا أسمع و أجاز لي ما فاتني منه** ، قال : **أنبأنا** إمام المقام أبو أحمد ابراهيم بن محمد بن أبي بكر الطبرى **أنبأنا** أبو القاسم عبد الرحمن بن أبي حرمي المكي **سماعا عليه بجميعه سوى من قوله** : باب { و إلى مدین أخاهم شعيبا } إلى قوله : باب مبعث النبي صلى الله عليه وسلم **فإجازة** ، **أنبأنا** أبو الحسن علي بن حميد بن عمار الطرابلسي **أنبأنا** أبو مكتوم عيسى با الحافظ أبي ذر عبد الله بن أحمد المروي **أنبأنا** أبي ."

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

و بعد أن ساق أسانيده و بين اتصالها إلى رواة الصحيح عن البخاري ، إختار رواية الفبرري عن البخاري . و بعد دراسته للروايات عن الفبرري ترجحت عنده رواية أبي ذر عن شيوخه الثلاثة لأنها الأتقن لما امتاز به راويها أبي ذر من الضبط و الحفظ و الإتقان . قال رحمة الله : " فليقع الشروع في الشرح و الإقتصار على أتقن الروايات عندنا و هي رواية أبي ذر عن مشايخه الثلاثة لضبطه لها و تمييزه لإختلاف سياقها مع التنبيه إلى ما يحتاج إليه مما يخالفها " .

### 3- النسخة الأم المعتمدة عند الحافظ .

اتبع الحافظ منهجية علمية دقيقة في المقارنة بين نسخ الجامع التي وصلت إليه ، فأمعن النظر و التحقيق في هذه النسخ ، و الموازنة بينها لانتخاب " النسخة الأم " الأكثر إتقانا و ضبطا . و انتهى رحمة الله من عملية الفرز بانتخاب نسخة الإمام الحافظ أبي ذر و جعلها اصلا لشرحه ، و بين السبب وراء هذا الإختيار ، و أنه راجع إلى ضبط أبي زيد لروايته ، م تمييزه — رحمة الله — لإختلاف سياقها .

و بعد جعله لهذه الرواية هي الأصل نبه انه عصد هذه الرواية بغيرها من الروايات ، فأبرز أوجه الإتفاق و الإختلاف ..

### 4- براعته في مقابلة النسخ و مقارنة و تخريج الروايات .

أوفى الحافظ بما وعد في منهجه في التحقيق من اعتماده على نسخة الهروي مع " التنبيه إلى ما يحتاج إليه مما يخالفها " . و من أمثلة ذلك :

- جاء في شرح حديث المسور بن محرمة رقم 2581 باب الشروط في الجهاد و المصالحة مع أهل الكتاب 1/296 : قوله كانوا يقتلون كذا لأبي ذر وللباقين كادوا بالدال وهو الصواب لأنه لم يقع بينهم قتال وإنما حكى ذلك عروة بن مسعود الثقفي لما رجع إلى قريش ليعلمهم شدة تعظيم الصحابة للنبي صلى الله عليه وسلم ويمكن أن يكون أطلق القتال مبالغة . " فهنا نجد الحافظ يجعل رواية أبي ذر مرجوحة و غيرها هو الراجح !

- باب : هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم؟

### ابن حجر و صحيح البخاري

حدثنا آدم، قال: حدثنا شعبة، قال: حدثني ابن الأصبهاني، قال: سمعت أبا صالح ذكوان، يحدث عن أبي سعيد الخدري قالت النساء للنبي صلى الله عليه وسلم: غلبنا عليك الرجال، فاجعل لنا يوما من نفسك، فوعدهن يوما لقيهن فيه، فوعظهن وأمرهن، فكان فيما قال لهن: «ما من肯 امرأة تقدم ثلاثة من ولدها، إلا كان لها حجابا من النار» فقالت امرأة: واثنتين؟ فقال: «واثنتين»

(قوله باب هل يجعل) : أي الإمام ولالأصيلي وكريمة يجعل بضم أوله وعندهما يوم بالرفع لأجل ذلك قوله على حدة بكسر المهملة وفتح الدال المهملة المخففة أي ناحية وحدهن والهاء عوض عن الواو المخدوفة كما قالوا في عدة من الوعد"

- تحقيقه لحديث عائشة : حدثنا حجاج، حدثنا شعبة، ح وحدثني علي بن عبد الله، حدثنا شبابة، حدثنا شعبة، حدثنا أبو عمران، قال: سمعت طلحة بن عبد الله، عن عائشة رضي الله عنها، قلت: يا رسول الله، إن لي جارين فإلى أيهما أهدي؟ قال: «إلى أقربهما منك ببابا»

- قال الحافظ : (قوله باب أي الجوار أقرب).. قوله وحدثنا علي كذا للأكثر غير

منسوب وفي رواية بن السكن وكريمة علي بن عبد الله ولا بن شبوبيه علي بن المديني ورجح أبو علي الحياني أنه علي بن سلمة اللبقي بفتح اللام والمودة بعدها قاف وبه جزم الكلاباذي وبن طاهر وهو الذي ثبت في رواية المستملي وهذا يشعر بأن البخاري لم ينسبه وإنما نسبه من نسبة من الرواة بحسب ما ظهر له فإن كان كذلك فالأرجح أنه بن المديني لأن العادة أن الإطلاق إنما ينصرف لمن يكون أشهر وبن المديني أشهر من اللبقي ومن عادة البخاري إذا أطلق الرواية عن علي إنما يقصد به علي بن المديني.<sup>24</sup>

- 5- براعته في تتبع الروايات و تحريرها .

أما في تتبع الروايات و تحريرها ، فقد فاق أقرانه و أتى فيها بالعجب . و كمثال على ذلك ، تحريره ل الحديث ( إنما الأعمال بالنيات ) .

قال رحمه الله : " روى أبو موسى المريني عن بعض مشايخه مذكرة عن الحافظ أبي إسماعيل الأنباري الهروي قال : كتبته من حديث سبعمائة من أصحاب يحيى . قلت : و أنا أستبعد صحة هذا ، فقد تبعت طرقه من الروايات المشهورة والأجزاء المنتشرة منذ طبّلت الحديث على وقتِي هذا ، فما قدرت على تكميل المائة ، وقد تبعت طرق غيره ، فزادت على ما نقل عن تقدم كما سيأتي كثال ذلك في الكلام على حديث ابن عمر في غسل الجمعة إن شاء الله تعالى " <sup>25</sup>

### • ابن حجر و رجال الصحيح

قال أثيلال : " بل هناك مشكل في رجال البخاري ، و الذين تم الطعن فيهم حسب قول ابن حجر العسقلاني " <sup>26</sup>

عقد الحافظ فصلاً ماتعاً مهماً في مقدمته لمناقشة بعض الطعون التي وجهت لبعض رواة الصحيح . فقال : " الفصل التاسع في سياق أسماء من طعن فيه من رجال هذا الكتاب مرتبًا لهم على حروف المعجم ، والجواب عن الاعتراضات موضعاً موضعاً ، وتمييز من إخرج له منهم في الأصول أو في المتابعات والاستشهادات مفصلاً لذلك جميعه .

و قبل الخوض فيه ينبغي لكل منصف أن يعلم أن تخريج صاحب الصحيح لأي راوٍ كان مقتضى لعدالته عنده وصحة ضبطه وعدم غفلته ، ولا سيما ما انضاف إلى ذلك من إطباقي جمهور الأئمة على تسمية الكتابين بالصحيحين . وهذا يعني لم يحصل لغير من خرج عنه في الصحيح ، فهو بمثابة إطباقي الجمهور على تعديل من ذكر فيهما . هذا إذا خرج له في الأصول ، فإنما إن خرج له في المتابعات والشواهد والتعليق ، فهذا يتفاوت درجات من آخر له منهم في الضبط وغيره ، مع حصول اسم الصدق لهم . وحينئذ إذا وجدنا لغيره في أحد منهم طعناً ، فذلك الطعن مقابل لتعديل هذا الإمام ، فلا يقبل إلا مبين السبب مفسراً بقادح يقدح في عدالة هذا الراوي ، وفي ضبطه مطلقاً أو في ضبطه لغير عينه . لأن الأسباب الحاملة للأئمة على الجرح متفاوتة ، منها ما يقدح ومنها ما لا يقدح . وقد كان الشيخ أبو

<sup>25</sup> الفتح 1/11  
<sup>26</sup> ص 261

### ابن حجر و صحيح البخاري

الحسن المقدسي يقول في الرجل الذي يخرج عنه في الصحيح : هذا جاز القنطرة ، يعني بذلك أنه لا يلتفت إلى ما قيل فيه . قال الشيخ أبو الفتح القشيري في مختصره : وهكذا نعتقد وبه نقول ولا نخرج عنه إلا بحجة ظاهرة ، وبيان شاف يزيد في غلبة الظن على المعنى الذي قدمناه من اتفاق الناس بعد الشيفين على تسمية كتابيهما بالصحيحين ، ومن لوازمه ذلك تعديل رواهما .

قلت فلا يقبل الطعن في أحد منهم إلا بقادة واضح لأن أسباب الجرح مختلفة ومدارها على خمسة أشياء : البدعة أو المخالفة أو الغلط أو جهالة الحال أو دعوى الانقطاع في السند بأن يدعى في الراوي أنه كان يدلس أو يرسل ، فأما جهالة الحال فمندفعة عن جميع من أخرج لهم في الصحيح ، لأن شرط الصحيح أن يكون راويه معروفا بالعدالة ، فمن زعم أن أحدهما منهم مجھول فكانه نازع المصنف في دعواه أنه معروف ، ولا شك أن المدعى لمعرفته مقدم على من يدعى عدم معرفته لما مع المثبت من زيادة العلم .

ومع ذلك فلا تجد في رجال الصحيح ، أحداً من يسوغ إطلاق اسم الجهالة عليه أصلاً كما سنبينه . وأما الغلط فتارة يكثر من الراوي ، وتارة يقل ، فحيث يوصف بكونه كثير الغلط ينظر فيما أخرج له ، إن وجد مروياً عنده أو عند غيره من روایة غير هذا الموصوف بالغلط ، علم أن المعتمد أصل الحديث لا خصوص هذه الطريق ، وأن لم يوجد إلا من طريقه فهذا قادح يوجب التوقف عن الحكم بصححة ما هذا سبيله ، وليس في الصحيح بحمد الله من ذلك شيء . وحيث يوصف بقلة الغلط ، كما يقال شيء الحفظ أوله أو اهتم أوله مناكير وغير ذلك من العبارات ، فالحكم فيه كالحكم في الذي قبله ، إلا أن الرواية عن هؤلاء في المتابعت أكثر منها عند المصنف من الرواية عن أولئك .

وأما المخالفة وينشأ عنها الشذوذ والنکارة ، فإذا روى الضابط والصادق شيئاً فرواه من هو أحفظ منه ، أو أكثر عدداً بخلاف ما روى بحيث يتعدى الجمع على قواعد المحدثين فهذا شاذ . وقد تشتد المخالفة أو يضعف الحفظ فيحكم على ما يخالف فيه بكونه منکراً وهذا ليس في الصحيح منه إلا نظر يسير ، قد بين في الفصل الذي قبله بحمد الله تعالى .

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

وأما دعوى الانقطاع فمدفوعة عنم أخرج لهم البخاري ، لما علم من شرطه ومع ذلك فحكم من ذكر من رجاله بتديليس أو إرسال أن تسبأ أحداً منهم الموجودة عنده بالعنونة ، فإن وجد التصريح بالسماع فيها اندفع الاعتراض وإلا فلا .

وأما البدعة فالموصوف بها أما أن يكون من يكفر بها أو يفسق ، فالمكفر بها لا بد أن يكون ذلك التكفير متفقاً عليه من قواعد جميع الأئمة ، كما في غلالة الروافض من دعوى بعضهم حلول الإلهية في علي أو غيره ، أو الإيمان برجوعه إلى الدنيا قبل يوم القيمة أو غير ذلك ، وليس في الصحيح من حديث هؤلاء شيء البتة.

ومفسق بها كبدع الخوارج والروافض الذين لا يغلون ذلك الغلو ، وغير هؤلاء من الطوائف المخالفين لأصول السنة خلافاً ظاهراً ، لكنه مستند إلى تأويل ظاهرة سائغ ، فقد اختلف أهل السنة في قبول حديث من هذا سبile ، إذا كان معروفاً بالتحرج من الكذب مشهوراً بالسلامه من خوارم المرأة ، موصوفاً بالديانة والعبادة . فقيل يقبل مطلقاً وقيل يرد مطلقاً ، والثالث التفصيل بين أن يكون داعية أو غير داعية ، فيقبل غير الداعيه ويرد حديث الداعيه وهذا المذهب : هو الأعدل وصارت إليه طوائف من الأئمة ، وادعى بن حبان إجماع أهل النقل عليه ، لكن في دعوى ذلك نظر . ثم اختلف القائلين بهذا التفصيل وبعضهم أطلق ذلك وبعضهم زاده تفصيلاً فقال : إن اشتملت رواية غير الداعيه على ما يشيد بدعنته ويزينه ويحسنها ظاهراً فلا تقبل ، وأن لم تشتمل فتقبل . وطرد بعضهم هذا التفصيل بعينه في عكسه في حق الداعيه فقال : أن اشتملت روايته على ما يرد بدعنته قبل وإنما لا تعلق له بدعنته أصلاً هل ترد اشتملت رواية المبتدع سواء كان داعية أم لم يكن على ما لا تعلق له بدعنته أصلاً هل ترد مطلقاً أو تقبل مطلقاً ؟ مال أبو الفتح القشيري إلى تفصيل آخر فيه فقال : إن وافقه غيره فلا يلتفت إليه ، هو أخحاد لدعنته واطفاء لناره . وأن لم يوافقه أحد ولم يوجد ذلك الحديث إلا عنده مع ما وصفنا من صدقه وتحرجه عن الكذب وانتهاره بالدين وعدم تعلق ذلك الحديث بدعنته ، فينبغي أن تقدم مصلحة تحصيل ذلك الحديث ونشر تلك السنة على مصلحة اهانته وإطفاء بدعنته والله أعلم .

وأعلم أنه قد وقع من جماعة الطعن في جماعة بسبب اختلافهم في العقائد فينبغي التنبه لذلك وعدم الاعتزاد به إلا بحق ، وكذا عاب جماعة من الورعين جماعة دخلوا في أمر الدنيا

### ابن حجر و صحيح البخاري

فضعفوا لهم لذلك ، ولا أثر لذلك التضييف مع الصدق والضبط والله الموفق. وأبعد ذلك كله من الاعتبار تضييف من ضعف بعض الرواية بأمر يكون الحمل فيه على غيره أو للتجامل بين الأقران، وأشد من ذلك تضييف من ضعف من هو أوثق منه أو أعلى قدرًا أو أعرف بالحديث ، فكل هذا لا يعتبر به وقد عقدت فصلاً مستقلاً سردت فيه أسماءهم في آخر هذا الفصل بعون الله.<sup>27</sup>

- أمثلة لبعض الرواية المتتكلم فيها :

أحمد بن بشير الكوفي أبو بكر مولى عمرو بن حرث المخزومي : قال النسائي ليس بذلك القوي ، وقال عثمان الدارمي متزوك ، وقواه بن معين وأبو زرعة وغيرهما . أخرج له البخاري حديثاً واحداً تابعه عليه مروان بن معاوية وأبو أسامة ، وهو في كتاب الطب . فأما تضييف النسائي له فمشعر بأنه غير حافظ ، وأما كلام عثمان الدارمي فقد رده الخطيب بأنه اشتبه عليه بواو آخر اتفق اسمه واسم أبيه وهو كما قال الخطيب رحمه الله تعالى . وروى له الترمذى وابن ماجة .

أحمد بن شبيب بن سعيد الحبشي روى عنه البخاري أحاديث بعضها قال فيه حدثنا وبعضها قال فيه قال أحمد بن شبيب ، ووثقه أبو حاتم الرazi وقال بن عدي وثقة أهل العراق ، وكتب عنه علي بن المديني . وقال أبو الفتح الأزدي منكر الحديث غير مرضي ولا عبرة بقول الأزدي لأنَّه هو ضعيف فكيف يعتمد في تضييف الثقات . وسيأتي في ترجمة أبيه ثناء بن عدي على أحاديثه ، وقد روى له النسائي وأبو داود في كتاب الناسخ والمنسوخ .

أحمد بن صالح المصري أبو جعفر بن الطبرى أحد أئمة الحديث الحفاظ المتقنين الجامعين بين الفقه والحديث ، أكثر عنه البخاري وأبو داود واعتمده الذهلي في كثير من أحاديث أهل الحجاز ، ووثقه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين فيما نقله عنه البخاري وعلى بن المديني وابن ثوير والعجلاني وأبو حاتم الرازى وآخرين . وأما النسائي فكان سيء الرأي فيه ذكره مرة فقال ليس بثقة ولا مأمون ، أخبرني معاوية بن صالح قال: سألت يحيى بن معين عن أحمد بن صالح فقال: كذاب يتفلسف رأيته يخطئ في الجامع بمصر .

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

فاستند النسائي في تضعيقه إلى ما حكاه عن يحيى بن معين وهو وهم منه حمله على اعتقاده سوء رأيه في أحمد بن صالح ، فذكر أولاً السبب الحامل له على سوء رأيه فيه ثم ذكر وجه وهمه في نقله ذلك عن يحيى بن معين. قال أبو جعفر العقيلي : كان أحمد بن صالح لا يحدث أحداً حتى يسأل عنه فلما أن قدم النسائي مصر جاء إليه وقد صحب قوماً من أهل الحديث لا يرضاهم أحمد ، فأبى أن يحده فذهب النسائي فجمع الأحاديث التي وهم فيها أحمد وشرع يشنع عليه ، وما ضره ذلك شيئاً . وأحمد بن صالح إمام ثقة وقال بن عدي كان النسائي ينكر عليه أحاديث وهو من الحفاظ المشهورين بمعرفة الحديث ، ثم ذكر بن عدي الأحاديث التي أنكرها النسائي وأجاب عنها وليس في البخاري مع ذلك منها شيء . وقال صالح جزرة لم يكن بمصر أحد يحفظ الحديث غير أحمد بن صالح ، وكان يذكرة بحديث الزهري ويحفظه . وقال بن حبان ما رواه النسائي عن يحيى بن معين في حق أحمد بن صالح فهو وهم ، وذلك أن أحمد بن صالح الذي تكلم فيه بن معين هو رجل آخر غير بن الطبرى ، وكان يقال له الأشومي وكان مشهوراً بوضع الحديث ، وأما ابن الطبرى فكان يقارب بن معين في الضبط والإتقان انتهى .

وهو في غاية التحرير ويفيد ما نقلناه أولاً عن البخاري ، أن يحيى بن معين وثق أحمد بن صالح بن الطبرى ، فتبين أن النسائي انفرد بتضعييف أحمد بن صالح بما لا يقبل ، حتى قال الخلili : اتفق الحفاظ على أن كلامه فيه تحامل وهو كما قال . وروى البخاري في الصحيح أيضاً عن رجل عنه وكذا الترمذى ..

## ابن حجر و صحيح البخاري

### **ابن حجر و انتقادات النقاد**

عقد الحافظ الفصل الثامن لمناقشة انتقادات الدارقطني و غيره من النقاد ، بحيث أورد الأحاديث المنتقدة و اجاب عنها حديثا . و قبل الخوض في مناقشة النقاد صدر هذا الفصل بمقيدة ماتعة نافعة إحتوت دررا من المسائل الحديثية ، و أبانت على علو كعبه في علم الحديث و عللها .

من هذه الفوائد :

1. أكثر هذه الإنتقادات لا تقدح في أصل موضوع الكتاب .

قال رحمه الله : " وقيل الخوض فيه ينبغي لكل منصف أن يعلم أن هذه الأحاديث وإن كان أكثرها لا يقدح في أصل موضوع الكتاب ، فإن جميعها وارد من جهة أخرى وهي ما ادعاه الإمام أبو عمرو بن الصلاح وغيره من الإجماع على تلقى هذا الكتاب بالقبول والتسليم لصحة جميع ما فيه "

و قال : " فهذه جملة أقسام ما انتقده الأئمة على الصحيح وقد حررها وحققتها وقسمتها وفصلتها ، لا يظهر منها ما يؤثر في أصل موضوع الكتاب بحمد الله إلا النادر . "

2. الأحاديث المنتقدة مستثناة من الإجماع على تلقىها بالقبول :

قال : " فإن هذه الموضع متنازع في صحتها فلم يحصل لها من التلقى ما حصل لمعظم الكتاب ، وقد تعرض لذلك بن الصلاح في قوله إلا مواضع يسيرة انتقدتها عليه الدارقطني وغيره . وقال في مقدمة شرح مسلم له : ما أخذ عليهما يعني على البخاري ومسلم وقدح فيه معتمد من الحفاظ فهو مستثنى مما ذكرناه لعدم الإجماع على تلقىها بالقبول انتهى وهو احتراز حسن . "

3. أجيب عن أكثر هاته الإنتقادات :

قال : " واختلف كلام الشيخ محي الدين في هذه الموضع فقال في مقدمة شرح مسلم ما نصه : فصل قد استدرك جماعة على البخاري ومسلم أحاديث أخلاق فيها بشرطهما ونزلت عن درجة ما الترماد ، وقد ألف الدارقطني في ذلك ولأبي مسعود الدمشقي أيضا عليهما استدرك ولأبي علي الغساني في جزء العلل من التقييد استدرك عليهما . وقد أجيب عن

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أئلal حول الجامع الصحيح

ذلك أو أكثره . وقال في مقدمة شرح البخاري : فصل قد استدرك الدارقطني على البخاري ومسلم أحاديث فطعن في بعضها ، وذلك الطعن مبني على قواعد لبعض المحدثين ضعيفة جداً مخالفة لما عليه الجمهور من أهل الفقه والأصول وغيرهم ، فلا تغتر بذلك . انتهى كلامه وسيظهر من سياقها والبحث فيها على التفصيل أنها ليست كذلك ، وقوله في شرح مسلم : " وقد أجب عن ذلك أو أكثره هو الصواب " ، فإن منها ما الجواب عنه غير منتهض كما سيأتي .

### 4. الأحاديث المعلقة ليست من موضوع الكتاب ولم يتعرض لها الدارقطني :

قال : " الجواب عما يتعلّق بالمعلق سهل لأنّ موضوع الكتابين إنما هو للمسندات، والمعلق ليس بمسند ، ولهذا لم يتعرض الدارقطني فيما تتبعه على الصحيحين إلى الأحاديث المعلقة التي لم توصل في موضع آخر ، لعلمه بأنّها ليست من موضوع الكتاب وإنما ذكرت استثناساً واستشهاداً والله أعلم .

وقد ذكرنا الأسباب الحاملة للمصنف على تخريج ذلك التعليق، وأن مراده بذلك : أن يكون الكتاب جاماً لأكثر الأحاديث التي يحتاج بها ، إلا أن منها ما هو على شرطه فساقه سياق أصل الكتاب ، ومنها ما هو على غير شرطه ، فغاير السياق في إيراده ليمتاز ، فانتفي إيراد المعلقات وبقي الكلام فيما علل من الأحاديث المسندات ."

### 5. عدّة الأحاديث المنتقدة :

قال : " وعدة ما اجتمع لنا من ذلك مما في كتاب البخاري ، وإن شاركه مسلم في بعضه مائة وعشرة أحاديث . منها ما وافقه مسلم على تخريجه وهو اثنان وثلاثون حديثاً ، ومنها ما انفرد بتخريجه وهو ثمانية وسبعون حديثاً ."

### 6. جواب الحافظ على هذه الإتقادات :

قال : " والجواب عنه على سبيل الإجمال أن نقول :

لا ريب في تقديم البخاري ثم مسلم على أهل عصرهما ، ومن بعده من أئمّة هذا الفن في معرفة الصحيح والمعلل فإنهما لا يختلفون في أن علي بن المديني كان أعلم أقرانه بعمل الحديث وعنه أخذ البخاري ذلك حتى كان يقول ما استصغرت نفسي عند أحد إلا عند علي بن المديني ومع ذلك فكان علي بن المديني إذا بلغه ذلك عن البخاري يقول دعوا قوله فإنه ما

رأى مثل نفسه وكان محمد بن يحيى النهلي أعلم أهل عصره بعمل حديث الزهري وقد استفاد منه ذلك الشیخان جميعا ، وروى الفربيري عن البخاري قال : ما أدخلت في الصحيح حديثا إلا بعد أن استخرت الله تعالى وتيقنت صحته . وقال مكي بن عبد الله : سمعت مسلم بن الحجاج يقول: " عرضت كتابي هذا على أبي زرعة الرازي فكل ما أشار أن له علة تركته " . فإذا عرف وتقرر أنها لا يخرجان من الحديث إلا ما لا علة له ، أو له علة إلا أنها غير مؤثرة عندهما . فبتقدير توجيهه كلام من انتقد عليهما يكون قوله معارضا لتصحيحهما ، ولا ريب في تقديمهما في ذلك على غيرهما فيندفع الاعتراض من حيث الجملة . وأما من حيث التفصيل : فالآحاديث التي انتقدت عليهما تنقسم أقساما .

**القسم الأول** منها : ما تختلف الرواية فيه بالزيادة والنقص من رجال الإسناد ، فإن أخرج صاحب الصحيح الطريق المزيدة وعلله الناقد بالطريق الناقصة ، فهو تعليل مردود كما صرّ به الدارقطني فيما سيحكى عنه في الحديث الخامس والأربعين . لأنّ الراوي إنّ كان سمعه فالزيادة لا تضر لأنّه قد يكون سمعه بواسطة عن شيخه ثم لقيه فسمعه منه ، وإنّ كان لم يسمعه في الطريق الناقصة فهو منقطع ، والمنقطع من قسم الضعيف والضعف لا يعلّم الصحيح وستأتي أمثله ذلك في الحديث الثاني والثامن وغيرهما . وإن أخرج صاحب الصحيح الطريق الناقصة وعلله الناقد بالطريق المزيدة تضمن اعتراضه دعوى انقطاع فيما صرّح به المصنف ، فينظر إن كان ذلك الراوي صحابيا أو ثقة غير مدلس ، قد أدرك من روى عنه إدراكاً بينما أو صرّ بالسماع إن كان مدلساً من طريق أخرى . فإنّ وجد ذلك اندفع الاعتراض بذلك وإن لم يوجد ، وكان الانقطاع فيه ظاهراً فمحصل الجواب عن صاحب الصحيح أنه : إنما أخرج مثل ذلك في باب ماله متابع وعاضد ، أو ما حفته قرينة في الجملة تقويه ويكون التصحيح وقع من حيث المجموع كما سنوضح ذلك في الكلام على الحديث الرابع والعشرين من هذه الأحاديث وغيرها . وربما علل بعض النقاد أحاديث أدعى فيها الانقطاع ، لكنها غير مسموعة كما في الأحاديث المروية بالكتابة والإجازة وهذا لا يلزم منه الانقطاع عند من يسوغ الرواية بالإجازة ، بل في تخريج صاحب الصحيح مثل ذلك دليل على صحة الرواية بالإجازة عنده ، وقد أشرنا إلى ذلك في الحديث السادس والثلاثين وغيره .

### ابن حجر و صحيح البخاري

القسم الثاني منها : ما تختلف الرواية فيه بتغيير رجال بعض الإسناد ، فالجواب عنه إن أمكن الجمع بأن يكون الحديث عند ذلك الراوي على الوجهين جميعا ، فأخرجهما المصنف ولم يقتصر على أحدهما حيث يكون المختلفون في ذلك متعادلين في الحفظ والعدد كما في الحديث الثامن والأربعين وغيره . وإن أمنتع بأن يكون المختلفون غير متعادلين بل متقاربين في الحفظ والعدد ، فيخرج المصنف الطريق الراجحة ويعرض عن الطريق المرجوحة أو يشير إليها كما في الحديث السابع عشر . فالتعليق بجميع ذلك من أجل مجرد الاختلاف غير قادر ، إذ لا يلزم من مجرد الاختلاف اضطراب يوجب الضعف ، فينبغي الإعراض أيضا عما هذا سببه والله أعلم .

القسم الثالث منها : ما تفرد بعض الرواية بزيادة فيه دون من هو أكثر عددا أو أضبط من لم يذكرها ، فهذا لا يؤثر التعليل به إلا إن كانت الزيادة منافية بحيث يتذرع الجمع ، إما إن كانت الزيادة لا منافاة فيها بحيث تكون كالحديث المستقل فلا ، اللهم إلا إن وضح بالدلائل القوية أن تلك الزيادة مدرجة في المتن من كلام بعض رواته ، فما كان من هذا القسم فهو مؤثر كما في الحديث الرابع والثلاثين .

القسم الرابع منها : ما تفرد به بعض الرواية من ضعف من الرواية ، وليس في هذا الصحيح من هذا القبيل غير حديثين ، وهما السابع والثلاثون والثالث والأربعون كما سأليت الكلام عليهما وتبيين أن كلاماً منهما قد توبع .

القسم الخامس منها : ما حكم فيه بالوهم على بعض رجاله ، فمنه ما يؤثر ذلك الوهم قدحاً ومنه ما لا يؤثر كما سأليت تفصيله .

القسم السادس منها : ما اختلف فيه بتغيير بعض ألفاظ المتن ، فهذا أكثره لا يترتب عليه قبح لإمكان الجمع في المختلف من ذلك أو الترجيح ، على أن الدارقطني وغيره من أئمة النقد لم يتعرضوا لاستيفاء ذلك من الكتابين ، كما تعرضوا لذلك في الإسناد . فما لم يتعرضوا له من ذلك حديث جابر في قصة الجمل ، وحديثه في وفاة دين أبيه ، وحديث رافع بن خديج في الخبرة ، وحديث أبي هريرة في قصة ذي اليدين ، وحديث سهل بن سعد في قصة الواهبة نفسها ، وحديث أنس في افتتاح القراءة بالحمد لله رب العالمين ، وحديث بن عباس

## الباب الخامس ————— رد مطاعن أىلal حول الجامع الصحيح

في قصة السائلة عن نذر أمها وأختها ، وغير ذلك مما سألي إن شاء الله تعالى على بيانه عند شرحه في أماكنه .

فهذه جملة أقسام ما انتقده الأئمة على الصحيح وقد حررتها وحققتها وقسمتها وفصلتها لا يظهر منها ما يؤثر في أصل موضوع الكتاب بحمد الله إلا النادر . "

ثم قال - رحمه الله - بعض أن أجاب عن هذه الإنتقادات : " هذا جميع ما تعقبه الحفاظ النقاد العارفون بعلل الأسانيد المطلعون على خفايا الطرق ، وليس كلها من أفراد البخاري بل شاركه مسلم في كثير منها ، كما تراه واضحاً ومرقوماً عليه رقم مسلم وهو صورة م وعدة ذلك اثنان وثلاثون حديثاً . فأفراده منها ثمانية وسبعون فقط وليس كلها قادحة ، بل أكثرها الجواب عنه ظاهر ، والقبح فيه مندفع ، وبعضها الجواب عنه محتمل ، واليسير منه في الجواب عنه تعسف ، كما شرحته مجملًا في أول الفصل وأوضحته مبيناً أثر كل حديث منها . فإذا تأمل المصنف ما حررته من ذلك ، عظم مقدار هذا المصنف في نفسه ، وجل تصنيفه في عينه ، وعذر الأئمة من أهل العلم في تلقيه بالقبول والتسليم ، وتقديمهم له على كل مصنف في الحديث والقديم . وليسوا سواء من يدفع بالصدر ، فلا يأمن دعوى العصبية ، ومن يدفع بيد الإنصاف على القواعد المرضية والضوابط المرعية . فللهم الحمد الذي هدانا لهذا وما كنا لننهدي لولا أن هدانا الله ، والله المستعان وعليه التكلال . "

فانظر أخي القارئ لهذا الكلام الذي يفيض ثناءً و مدحًا لل صحيح و أصحابه ، و انظر دفاعه عن الصحيح بعدل و احسان ، و استهدي بنصيحته للباحث المنصف ، و لا تكون صاحب هوى و عصبية كصاحب الخرافات !

## تفنييد شبه أيام حول اختلاف النسخ

## أولاً : جهل أئم الطرق روایة الكتب الحدیثیة

تجاهس أليل على الخوض في علم يجهل أبجدياته ، ففضح نفسه عند أهل الإختصاص و المعرفة ، و ظهر جلياً حله باصول علم الرواية و أداب الضبط و الكتابة . و بما أن الجهل رحم بين أهله ، فإن المناوى إنتشى طرباً بأقوال منجانا التي تنم عن جهلهما بطرق و أصول الرواية و التحمل عند علماء المسلمين .

فهذا القاضي عياض مفخرة المالكية ألف كتابا عظيما سماه ( الإلماع الى معرفة أصول الرواية و تقييد السماع ) ، جاء فيه بما يبهر و قعد فيه قواعد لتحقيق النصوص و الكتب قبل أن يهتدى لذلك علماء الغرب بقرون عديدة !

قال رحمة الله : " اعلم أن طريق النقل ووجوه الأخذ وأصول الرواية على أنواع كثيرة ويجمعها  
ثمانية ضروب وكل ضرب منها له فروع وشعوب ومنها ما يتفق عليه في الرواية والعمل ومنها  
ما يختلف فيه فيما جيئنا أو في أحدها كما سنوضحه إن شاء الله تعالى :

أوها السمع من لفظ الشيخ ، وثانيها القراءة عليه ، وثالثها المناولة ، ورابعها الكتابة ،  
وخامسها الإجازة ، وسادسها الإعلام للطالب بأن هذه الكتب روایته ، وسابعها وصيته  
بكتبه له ، وثامنها الوقوف على خط الراوی فقط.<sup>1</sup>

- السمع من لفظ الشيخ :

يعد أعلى هذه الطرق وأصدقها بتوثيق المرويات والكتب، وقد فضلته العلماء على باقي الطرق من أجل الحفاظة على الأصول الخطية للكتاب الواحد و عدم السماح بتدخل الروايات بعضها في بعض.

1- بالماء إلى معرفة أصول الرواية وتقديرها. المحقق: السيد أحمد صقر  
الناشر: دار التراث / المكتبة العتيقة - القاهرة / تونس  
الطبعة الأولى، 1379هـ - 1970م

قال عياض : " و هو منقسم الى إملاء أو تحديث ، و سواء كان من حفظه أو القراءة من كتابه ، و هو أرفع درجات أنواع الرواية عند الأكثرين "<sup>1</sup>

#### - القراءة على الشيخ :

و هي أن يقرأ الراوي أو غيره من كتاب أو من حفظه ، و الشيخ حافظ لما يقرأ عليه أو ماسك بأصله . قال عياض : " لا خلاف أنها رواية صحيحة "<sup>2</sup>

و كان الطلبة يسارعون في مجلس الشيخ بآمور كثيرة لحفظ و تثبيت و توثيق مروياتهم و كتبهم ، منها : تقييد الرواية في كتاب حين السماع ، و معارضة نسخهم بنسخة شيخهم ، ثم حفظ مكتوبهم .

و كل هذه الوسائل طبقت على الصحيح : فقد سمع من مؤلفه مباشرة و قرئ في مجلسه مرات ، و كتب الطلبة لأنفسهم نسخا منه .. فهذا الفريزي راوية الصحيح ثبت سماعه من البخاري في السنوات الأخيرة قبل موته رحمه الله ، و لا ريب أنه سمعه منه مرتبًا مبوبا ، و عندما حصل على إحدى أصول الصحيح و وجد فيها بياضات قام بالحاق الترجم مع الأبواب تحت الأحاديث التي تخصها كما سمع ذلك من فم البخاري !

#### - المناولة

قال عياض : " أرفعها أن يدفع الشيخ كتابه الذي رواه أو نسخة منه وقد صاحبها أو أحاديث من حديثه وقد انتخبها وكتبها بخطه أو كتبت عنه فعرفها فيقول للطالب هذه روایتي فاروها عني ويدفعها إليه أو يقول له خذها فانسخها وقابل بها ثم اصرفها إلى وقد أجزت لك أن تحدث بها عني أو اروها عني أو يأتيه الطالب بنسخة صحيحة من رواية الشيخ أو بجزء من حديثه فيقف عليه الشيخ ويتحقق جميعه وصحته ويحيزه له . فهذا كله عند مالك وجماعة من العلماء بمنزلة السماع "<sup>3</sup>.

و قال : " من المناولة أن يعرض الشيخ كتابه ويناوله الطالب ويزن له في الحديث به عنه ثم يمسكه الشيخ عنده ولا يمكنه منه

<sup>1</sup> ص 69

<sup>2</sup> ص 70

<sup>3</sup> ص 79

تفنید شبه أبیال حول اختلاف النسخ

فهذه مناولة صحيحة أيضاً تصح بها الرواية والعمل على ما تقدم لكن بعد وقوع كتاب الشيخ ذلك للطالب بعينه أو انتساحه نسخه منه أو تصحيح كتابه متى أمكنه بكتابه أو بنسخه وثيق بمقابلتها منه.<sup>1</sup>

## - الوجادة :

و هي الوقوف على كتاب بخط المؤلف ، و اعتبر هذا الضرب أدنى مراتب الرواية و النقل .

و اشترطوا لقبوله شروطاً منها :

- أن يكون الكتاب بخط مؤلفه .

- أن يكون خطه مشهوراً معلوماً .

- أن يتثبت من صحة خطه .

- أن لا يقول عند رواية الكتاب " حدثنا و أخبرنا " و إنما يقول : وجدت بخط فلان

، و قرأت في كتاب فلان بخطه .<sup>2</sup>

## ثانياً : هل اختلاف نسخ الصحيح دليل على عدم ألفي البخاري لكتابه ؟

قال : " من الضربان القاصمة الموجهة لكتاب صحيح البخاري مسألة اختلاف النسخ "<sup>3</sup>

فليذكر لنا الجھول كتاباً حديثاً أو فقهياً أو في أيٍّ فن آخر لم تختلف نسخه؟! ، و هل

اختلاف النسخ أثر في أصل الكتاب و مضمونه؟

ثم نقل كلام أبي الوليد الباقي تلبيساً على القراء ، مع أن كلام الباقي أورده الحافظ في

مسألة إختلاف الترجم تقدیماً و تأخیراً !!

قال : " و اختلاف هاته الروايات اختلافاً كبيراً بشكل لا يمكن تجاهله ، و ان حاول ابن حجر و غيره التقليل من شأن هاته المسألة ، لكن اختلاف النسخ له دلالة قوية على أن

<sup>1</sup> ص 82

<sup>22</sup> ص 116-117

<sup>3</sup> ص 269

صحيح البخاري الذي بين أيدينا لا يمكن الجزم بنسبته لشيخ محمد بن إسماعيل البخاري ، بل الإختلاف في هاته النسخ من الشواهد القوية التي تبرهن لنا عن براءة البخاري من هذا الكتاب .."

يمكن تصديق كلامه لو أثبتت لنا أنه قام بدراسة علمية موضوعية هادئة للصحيح ، استقرأ من خلاها جميع نسخ و روایات الجامع الصحيح ، ثم خلص في نهاية بحثه إلى أن اختلاف النسخ يعد اختلافاً كبيراً مؤثراً في أصل الكتاب !!؟

لكنه لم يبحث أو يدرس ، بل نقل كلام أبي رية و بنى عليه أحکاماً باطلة مستهجنة بحججة أن العقل الراجح لا يتقبل أن النسخ جاءت مختلفة من أناس نسخوا من نفس المخطوطة !

ثم قام بخشوا كتابه بنقول من بحث ( الروایات المنتقدة بسبب اختلاف نسخ صحيح البخاري ) في حدود ثلاثة صفحات .<sup>1</sup>

فصاحب البحث المشار إليه يجل الإمام البخاري و كتابه الجامع الصحيح ، و يعتقد بعظيم إمامته و كبير منزلته بين جهابذة علماء الأمة ، و يرى أن الجامع الصحيح من تأليف إمام الصنعة ، و أن إختلاف النسخ أمر طبيعي لكتاب كثر رواه و ناقلوه ، و الغريب أنه ليس في البحث أي إشارة إلى أن هاته الإختلافات مؤثرة في أصل الكتاب ، وأنها تدل على الكتاب الذي بأيدينا ليس من تأليف البخاري كما افترى الجهول الكذوب !

إن سماع الصحيح من رواه و مقابلة نسخة الراوي على أصل شيخه من الصحيح من أقوى طرق حفظ الكتب و صحة نسبتها لصاحبها ، و لا يمكن الطعن بأي حال من الأحوال الطعن في نسبة الكتاب مؤلفه بدعوى اختلاف النسخ .

قال العلامة ابن الوزير - رحمه الله - في معرض بيانه أن سماع الكتب المصنفة، يعد من أقوى المراضيل لوجوهـ :

<sup>1</sup> من ص 271 الى 273

### تفنيد شبه أبیال حول اختلاف النسخ

أحداها: أن الكتاب معلوم بالضرورة على سبيل الإجمال أنه تأليف لصاحب، فإنما نعلم بالضرورة أن محمد بن إسماعيل البخاري صنف كتاباً في الحديث، وأنه هذا المقوء المسموع المتداول بين الناس.

وثانيها: أن أهل الكذب والتحريف قد ينسوا من الكذب في هذه الكتب المسموعة، فكما أنه لا يمكن أحداً أن يدخل في "اللمع" مسألة في جواز المسح على الحُقْفَين ويقول: إنه مذهب الهادي -عليه السلام- ويخفي ذلك على حفاظ مذهبه -عليه السلام- فكذلك لا يمكن أحداً أن يزيد في صحيح البخاري حديث "القرآن كلام الله غير مخلوق" ولا حديث "أبو بكر خليفي على أمتي" ونحو ذلك من الموضوعات.

وثالثها: أن النسخ المختلفة كالرواية المختلفين، واتفاقها يدل على صحة ما فيها عن البخاري قطعاً، أو ظاهراً، فإنك إذا وجدت الحديث في نسخة منه نسخت باليمين، ووجده في نسخة نسخت بالغرب، وفي نسخة نسخت بالشام، ونحو ذلك، ووجده في شرحه الذي شرحه عالم في بعض أقطار الإسلام، ووجده في الكتب المستخرجة من الصّحاح الجامعة لما فيها، والمحض منها فتجده في "جامع الأصول" لأبي السعادات ابن الأثير، وتجده في كتاب "المتقى في الأحكام" لعبد السلام ابن تيمية، وتجده في كتاب "الإمام" للشيخ تقى الدين محمد بن علي القشيري، وتجده في كتاب "الجمع بين الصحيحين" للحافظ الحميدي. وتجده في كتب الفقه البسيطة التي يُشرح فيها مذاهب العلماء ويدرك فيها حججهم.

وهذه الكتب قد تُوجد كلُّها وقد يوجد منها كثير، ولا شك أن الناظر فيها إن لم يستفيد العلم الضروري باستحالة توافر مصنفتها على محض الكذب والباءة، لأنَّه يستحيل اجتماعهم واتفاقهم على ذلك، لتباعد أزمانهم وبُلدانهم، واختلاف أغراضهم ومذاهبهم، وأقل الأحوال

أن ذلك يُنفيُ الظنَّ الغالِبَ المقارِبَ للعلم، فإذا كان الأئمَّةُ قد نصُّوا على قَبْول المرسل مع حُلُوه من هذه القرائين فكيف ينكر على من قَبِيلَه مع هذه القرائين الكثيرة، فإذا كان المعتمد في الاجتهاد هو الظن المطلَق، فكيف يُنكر على من استند إلى مثل هذا الظنِّ القوي.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> الكتاب: العواصم والقواسم في الذب عن سنة أبي القاسم 306-307 هـ / المؤلف: ابن الوزير، محمد بن إبراهيم بن علي بن المرتضى بن المفضل الحسني القاسمي، أبو عبد الله، عز الدين، من آل الوزير (المتوفى: 840 هـ) حقه وضبط نصه، وخرج أحاديثه، وعلق عليه: شعيب الأرنؤوط الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت الطبعة: الثالثة، 1415 هـ - 1994 م

تفنيد شبهات وإبطال أكذوبات أىلال حول نسخة منجانا

1- الطعن في العلماء المحتفين بنسخة منجانا ، بحيث تعجب من تكليس عقوهم ، و تحررها لأنهم لا يعرفون شيئاً عنها ، وأنهم لو بحثوا لوجدوا أموراً لا تخدم حفاظ ما يحاولون إثباته !<sup>1</sup>

2- الكذب على الدكتور السلوم ، و تقويله ما لم يقل !

قال : "الملاحظ أ، أحمد بن فارس السلوم غاضب جداً من منجانا و مخطوطه البخاري ، حيث قام بإضافة النسخة إلى منجانا بتعبير يبرز أنه رفض رفضاً باتاً هاته النسخة و الدراسة المرافقة لها . فهو يعتبر أن ما جاء به منجانا مجرد أباطيل و حقد و حسد تندرج في إطار منهج المستشرقين المزيف "<sup>2</sup>

ليس في كلام الدكتور السلوم ما يشعر أنه غاضب ! و أنه يرفض هذه النسخة . فالدكتور كان بقصد بيان المنهج العلمي الذي يجب اتباعه في الرد على شبه المستشرقين عامة ، و على منجانا خاصة فيما أورده من شبه في دراسته على نسخة المروزي .

ثم كيف لم يُستطع فهم كلام الدكتور السلوم أن يعني عليه استنتاجات باطلة كاذبة ؟! لم يميز أىلال أن الدكتور لم يرفض النسخة ، وإنما رفض الشبه التي جاءت في دراسة منجانا ؟! و التي ترجع إلى جهل هذا الأخير و اقتحامه لساحة ميدان ليس من فرسانه !

3- عاد أىلال إلى أسلوبه الأثير : أسلوب الإرهاب و الإقصاء ، ما الداعي إلى وصف الدكتور السلوم أنه "وهابي سلفي" في بحث بعيد عن مبحث العقائد و الفرق ؟ سوى الرغبة في تنفيير القراء منه و وضع حاجز نفسي لتقبل كلام الدكتور بحججه انه وهابي متطرف متزمت كما يحلو للعلمانيين وصف خصومهم .

<sup>1</sup> ص 244  
<sup>2</sup> ص 246

ثم إن وصفه أنه من "شيخ السلفية المعتمدين" فيه نظر . كان على أبىالل أن يذكر لنا من قال بذلك ؟

فالدكتور السلوم من مواليد 1975 ، سوري الأصل تخرج من كلية القرآن في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، ثم حصل على الماجستير من كلية الشريعة جامعة الكويت ، ثم الدكتوراه من كلية الأدب و العلوم الإنسانية بمدينة فاس المغربية .

فهو من العلماء الشباب ، فلماذا جعل من شيخ الوهابية السلفية المعتمدين ؟

#### 4- من شبه منجانا

- عدم وجود نسخة بخط البخاري .

- وجود ( أخبرنا البخاري ) و اعتبر ذلك دليلاً على أن المؤلف لم يكن نفسه هو الذي كتب الكتاب ، بل أحد تلامذته .

و عقب على ذلك أبىالل قائلاً : فالقول بـ : ( حدثنا فلان أَنْ فلاناً قَالَ ) لا تعنى بأى حال من الأحوال أن هنا إجازة من الراوى لمن يروى عنه بنسخ النص أو الكتاب . بل هي روايات تاريخية قد تكون صحيحة وقد تكون غير صحيحة على أن البخاري قال هذا الكلام .<sup>1</sup>

- اختلاف نسخة المروزى عن باقى النسخ ( اختلاف فى الألفاظ ، اختلاف فى ترتيب الكتب ) .

- قال أبىالل معقباً على كلام منجاناً : " اذن لهؤلاء الذين يتغدون بمخطوطه منجاناً لصحيح البخاري ، ها هو منجاناً يصدّمهم بالحقيقة المرة ، و هي أن أقدم مخطوطه لصحيح البخاري في العالم مختلف عن باقى مخطوطات الصحيح ، فأى المخطوطات نصدق ؟"<sup>2</sup>

---

<sup>1</sup> ص 247  
<sup>2</sup> ص 248

تفنيد شبهات وإبطال أكذوبات أثيلال حول نسخة منجانا

كلامه – هذا – يكشف بجلاء جهله الفاضح و عدم إطلاعه على ما كتب حول روایات الصحيح و نسخه . فما طار به فرحا ، و اعتبره صدمة بالحقيقة المرة ، أمر يعلمه صغار طلبة علم الحديث ، و هي وجود نسخ للصحيح – و لغيره من الكتب الحدیثیة – مختلفة . ولو راجع أثيلال ما كتبه القاضی عیاض ، الیونینی ، ابن حجر ، النووی ، القسطلاني و غيرهم من شراح الصحيح لما كشف لنا عن عورته !

5- من المضحكات المبكيات إعتبار أثيلال کلام الدكتور السلوم "کلام رکیکا غریبا " . فكيف يصف أثيلال کلام السلوم رکیکا و هو الذي فاض كتابه لحنا و رکاكة !

ثم إن الدكتور عندما تكلم عن اختلاف النسخ و بين أسبابه فهو علیم بما يقول ، دارس و متبحر في میدانه ، بقر بطون الكتب و استقرأ کلام العلماء ، ثم خلص الى هاته النتائج التي ذكرها في بحثه .

أما أثيلال فمقلد لما قاله منجانا من غير فهم ، فأین إعمال العقل و تحکیمه من الرضوخ لما كتبه منجانا من غير دراسة أو بحث ؟! و هو الذي قال معتبرا على ما ذكره الدكتور ( و هذا کلام فيه خباء معناه أنه ليس لنا عقول )<sup>1</sup>

5- اعتبر منجانا أن : شراح البخاري لم تتوفر لديهم نسخة قديمة لصحيح البخاري ، بل لم تتوفر لهم حتى نسخ تلاميذه . و ذهب أن استقرار نص البخاري في شكله النهائي كان على يد أبي ذر و أبي الوقت ، و اعتبرهم من الرواة الحقيقين الأوائل . و اعتبر عملهم من ناحية النقل القديم لنص البخاري ليس له قيمة كبيرة .

و علق أثيلال على هذا الكلام بالقول : " فكل متمعن في هذا الكلام يرى كيف حاول منجانا من خلال دراسته أن يبرز أن صحيح البخاري كان تأليفه تدريجيا و عبر العصور ، فكل شیخ من شیوخ الحديث الذين تعاملوا مع هذا الكتاب زادوا فيه أو نقصوا ليستقر

بشكله النهائي – حسب منجانا – خلال أواسط القرن السادس الهجري ، أي بعد مرور  
أزيد من 300 سنة على وفاة البخاري .<sup>1</sup>

أولاً : استنتاجات منجانا الباطلة راجعة الى أمور منها :

- أنه ليس من علماء التحقيق و هذا ظاهر في مخالفته لقواعد تحقيق المخطوط كما ذهب الى ذلك علماء الغرب و علماء المسلمين . و من القواعد المقررة عندهم :
  - لم يوجبا وجود نسخة بخط المؤلف
  - اعتبارهم بوجود نسخة بخط عالم أو قرئت على عالم
  - اختلاف النسخ أمر طبيعي اذا لم يكن اختلافا مؤثرا على أصل الكتاب .
- جعله بطريق التحمل و نقل الكتب عند العلماء المسلمين .
- أن كتاب البخاري كان معروفا مشتهارا بين الناس و له نسخ معروفة بأيدي العلماء و عليها سماعا لهم .

ثانياً : أبیال و منهج التل悱يق و الكذب :

- لم يذكر منجانا أن الرواية زادوا في الصحيح و نقصوا منه ، بل تكلم على اختلاف نسخ الرواية قبل أبي ذر و أبي الوقت !
- كذبه الصراح أن الصحيح كان تأليفه تدريجيا عبر العصور حتى أواسط القرن السادس
- الزيادات التي ذكرها منجانا ، و تغنى فرحا بها أبیال ، ليس مجھولة عند المتخصصين ، و غير مؤثرة في نص الصحيح و لو نظر في عمل اليوناني أو ابن حجر لعلم طريقة العلماء المحققين في توثيق نصوص الكتب و الموازنة بين النسخ والترجيح بينها .
- 6- هل النسخة التي نشرها منجانا هي فعلا نسخة للمرزوقي ؟

قال : " بعد هذا نطرح السؤال الجھري هنا ، حول ما إذا كانت هذه النسخة التي جاء بها منجانا هي فعلا للمرزوقي تلميذ الفبريري .. كيف نعرف على أنها للمرزوقي أو بروايته في

## تفنيد شبهات وإبطال أكذوبات أثيلال حول نسخة منجانا

غياب اسم ناسخها و لا تاريخ النسخ ؟ .. هل اعتمدوا على الوسائل العلمية الكيميائية في التعرف على تاريخ المخطوطات ؟ لا أبدا فقد اعتمدوا التخمين فقط و اعتمدوا على الظن<sup>1</sup>

لعلماء التحقيق طرق لإثبات النص الى صاحبه منها :

- قدم الخط و انه من خطوط تلك الفترة الزمنية . فالخطأ في نسخة منجانا – حسب الدكتور السلوم – أشبه ما يكون بخطوط القرن الرابع.
- سوق الإسناد المتصل الى صاحب الكتاب : " بدأ الناسخ أول الجزء بالتصريح بالسماع من أبي زيد وكذلك أوائل الكتب ، وهذا ما أعلمنا بنسب النسخة وإسنادها وقدمها .

قال أول الجزء: أخبرنا أبو زيد محمد بن أحمد قال: حدثنا محمد بن يوسف قال أخبرنا البخاري ...

ثم يبدأ في أول إسناد كل حديث بقوله: أخبرنا البخاري قال.... "

- كتابتها في حياة صاحبها : " وأما ما ورد في دراسة منجانا وتبعه سزكين وغيره من تحديد تاريخ كتابتها سنة 370 فهذا لم أجده في النسخة ما يدل عليه، وقد استنتاجه منجانا استنتاجا كما يظهر من دراسته ولم يجده نصا، حيث جعله قبل تاريخ وفاة أبي زيد بسنة واحدة ، فإن أبا زيد توفي سنة 371 ، فافتراض أن النسخة مكتوبة في زمانه لأجل التصريح باسمه فيها فجعله قبيل وفاته بسنة .

ولكن قدم الخط أولا، وسوق الإسناد من أبي زيد ثانيا قد يدل على هذا التاريخ ، وعلى أن النسخة كتبت في حياة أبي زيد أو على الأقل في حياة راوٍ عن أبي زيد، والأول أرجح .."

وجود سماعات على النسخة . " على النسخة سماعات عدة ، بعضها على الصفحة الأولى وبعضها في تصاعيف الكتاب .

## المقابلات والمراجعات:

ثبت في الصفحة الأولى من النسخة ما صورته :

قال محمد بن أحمد المصعوبي(في دراسة منجانا المصعوبي): قابلت نسختي هذه بنسخة مقابلة بأصل عليه خط أبي الوقت وعلمت له: قت، وما سقط عنده : س قت، هكذا ليعلم ذلك. وكان معنا نسخة بأصل أبي ذر فما كان فيه أيضاً من الخلاف عليه : ذ فإنـه له، وما كان عليه خ فإنـه له نسخة ، والله الموفق.

فالصعوبي هذا قابل النسخة، وليس النسخة الأصل بخطه، بل حشاها بالمقابلة على روایتين آخريين ، هما رواية أبي الوقت وأبي ذر، وخطه في النسخة مميز من خط الأصل . وهذه الطريقة التي اعتمدتها هي طريقة العلماء في ضبط البخاري وتحقيقه، وسبعين ذلك بمزيد بسط في البحث الآتي الذي يتكلم عن منهج العلماء في تحقيق البخاري .

● منهج ناسخ نسخة أبي زيد :

قال الدكتور فارس السلوم : " وفي نسختنا هذه، اعتمد في الأصل رواية أبي زيد المروزي، وهي من أحسن الروايات، وهو من أضبط الرواية، وإسناد النسخة ثابت في الأصل، ثم قام الناسخ ( وإن شئت قلت: الحق أو الباحث ) بسوق إسناد روايات أخرى ليست في أصل الكتاب ، فذكر رواية كريمة وأبي الوقت، وهما مقيدان عنده في كتاب آخر، ثم اطلع على نسخة أبي ذر ولم يكن له فيها إسناد فيذكر وهذا كتاب آخر، فتحصل له نحو أربع كتب أبي نسخ من صحيح البخاري، فاختار كتاب أبي زيد لما ذكرته عنه وعن روايته، ولحسن خطها وضبطها، فاعتمدتها أصلاً للتحقيق، ثم عمد إلى نسخ البخاري فرمز لها رموزاً، وأثبتت في هؤامش النسخة الأصل فروقات هذه النسخ، فاستغنى بكتاب عن أربع كتب، جمع فيه ما تيسر له من روايات البخاري.

وقد وجد بالاستقراء أن الاختلاف بين النسخ يكون بإبدال كلمة مكان كلمة، أو زيادة أو نقصان، أو تقديم أو تأخير، وقد تعامل ناسخ البخاري مع هذه الفروقات، فالكلمة المختلف فيها يعيدون كتابتها في الهامش بالرواية الأخرى ويكتبون فوقها رمز الرواية.

تفنيد شبهات وإبطال أكذوبات أثيلال حول نسخة منجانا

والسقط يرمزون له بن س ، ويحددونه بن من لا ، أو : ليس ثم يذكرون النسخة مرموزا لها ، ويحددونه بن من إلى ونحو ذلك .

وأما التقديم والتأخير فيحددونه كتابة في الهاشم .

وإذا اختلفت النسخ في ضبط الكلمة بحيث لا يمكن جمع الضبط في المتن فصل في الهاشم ، كما في نسختنا هذه لما ضبط " كخ كخ " بتنوين الكسر والضم وبالإسكان كتبه كله بالهاشم مفصلا .

وكذلك ما كان مضروبا عليه يكتب ضرب عليه في نسخة كذا من إلى .

مثاله: قول البخاري: " وَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ فِي الْمُرِيِّ ذَبَحَ الْحُمْرَ النِّينَانُ وَالشَّمْسُ " هذا ثابت في رواية أبي زيد وغيره ولكن في أصل القابسي مضروب عليه، وهو ثابت في أصل الأصيلي، بين ذلك تلميذهما المهلب في كتاب النصيحة، ثم عمل ضرب القابسي عليه في نسخته بأنه لم يعرف معناه إذ كان قد تصحف عليه! "

و قال عن هذا المنهج : " وهذا المنهج في تحقيق البخاري هو المعتمد عند العلماء ، المستعمل بينهم . وهذه النسخة القديمة من رواية أبي زيد من أوضح الحجج على هذا المنهج " .

خطيئة لا خطأ

1- قام بحشو كتابه بنقل حرف لبحث الدكتور ابراهيم اليحيى بعنوان : " بيان النسخ الأصلية للجامع الصحيح للبيخاري المحفوظة بمكتبة الملك عبد العزيز بالرياض " ، نقله عن موقع " أهل الحديث " من الصفحة 164 الى 239 ، في حدود 75 صفحة من حجم كتابه !!

و بعد هذا الحشو الذي لا طائل من ورائه سوى تكثير صفحات الكتاب ، و التلبيس على قرائه - الذين أغلبهم غير متخصص في علم التحقيق و دراسة المخطوطات - ، قام أثيلال بغالطات كبيرة لا يجسر على ارتکابها صغار طلبة العلم !! و لكن هذا المتعلم المنتفع جهلا فضح نفسه و أزرى بمقامه عند ارباب التخصص !

يقول : " يتاکد لنا ....."

لما تجاسر المتعلم على الخوض في علم لا يفقه أبداياته ، ظن أن ليس هناك من سيفضح جهالاته بل حمقه .

أولا : الاستاذ ابراهيم عبد العزيز اليحيى ، عالم بالمخطوطات و متخصص في علم التحقيق والأرشفة ، فعندما يطلق لفظة ( نسخ أصلية ) فهو يعلم جيدا ما يكتب ، و يحترم مصطلحات علمه و فنه ، و هو الأن من الخبراء في تحقيق المخطوطات .

ثانيا : نقول العلماء في معنى ( النسخة الأصلية )

-- علماء الغرب :

لم يشترط علماء الغرب وجود نسخة خطية بخط المؤلف ، حتى يثبتوا صحة الكتاب مؤلفه ، بحيث كان ديدنهم أنهم إذا وجدوا نسخة من كتاب قديم منسوب لصاحبته قاموا بطبعه ، لا يبحثون عن نسخة المؤلف أو نسخ تلاميذه !

فيذكر ( لا نجلوا ) الفرنسي : " أن العلماء الحصول أنفسهم - و مهمتهم أن ينشروا الوثائق - لم يكتشفوا فن تصحيح النصوص من أول وهلة ، فمنذ عهد غير بعيد كانت الوثائق تنشر عادة وفقا لأية مخطوطات إتفقت للناشر ! صحيحة كانت أو سقيمة ، مختلطة و مصححة ، كما إتفقت . "<sup>1</sup>

و بين ( لانجلوا ) أن منهجهم كان قائما على : الاستعانة بأية منخسة تقع في متناول اليد ، و إذا كانت النسخ المختلفة ليست من عصر واحد فيستعان بأقدمها <sup>2</sup>

يقول الدكتور محمد حميدي البكري : " .. حينما إهتم القوم في أوربا بإحياء الأداب اليونانية و الآتينية ، فكانوا يومئذ إذا وجدوا كتابا من كتب القدماء قاموا بطبعه ، لا يبحثون عن النسخ الأخرى لهذا الكتاب ، و لا يصححون إلا أخطاءه البسيطة . فلما إرتقى علم الأداب القديمة عمدوا إلى جمع النسخ المتعددة لكتاب من كتب القدماء ، و إلى المقابلة بين هذه النسخ المتعددة . و كانوا كلما تختلفت النسخ في موضع من الموضع اختاروا إحدى الروايات المختلفة ، و وضعوها في نص الكتاب ، و قيدوا ما بقي من الروايات في الهوامش . و لكنهم مع ذلك تعمدوا انتقاء المهم منها ، و استنجدوا بصطلاحات حدسية ، يخالفون بها ما هو مروي في النسخ <sup>3</sup> ..

و ما زال الأمر على هذا المنوال حتى أواسط القرن التاسع عشر ، حين بدأوا في وضع قواعد وأصول علمية لنشر الكتب متأثرين بما كتبه العلماء المسلمين .

و من هذه القواعد التي ذكرها ( برجستراسر ) في تهقيق النسخ :

4-1- الأسلم أن يكون المؤلف هو كاتبها بيده ..

<sup>1</sup> النقد التاريخي ص 75

<sup>2</sup> نفس المصدر ص 81

<sup>3</sup> أصول نقد النصوص و نشر الكتب ص 11

<sup>4</sup> أصول نقد النصوص و نشر الكتب ص 16

- 2- الأهم من ذلك أن يكون الذي نقل النص ثقة مشهورا بفضله و علمه 100.
- 3- ان لكل عالم مشهور طالبا نقل عنه سمعا أو استملاعا أو استتساخا ، و هذه الطرق كلها جيدة كافية بشرط أن يبذل الأستاذ جهده في التصحيح ، و أن يبذل الطلبة جهدهم في الكتابة و أن لا يحيى الأستاذ الكتاب إلا بعد قراءته كله . 2.
- 4- المخطوط الذي نسخه عالم ثقة ، أو كان في حوزة عالم ، أو أكثر من الثقة ، فقد كان يعتبر أنه يشتمل على نص موثوق به . 3.
- 5- أن قدم التاريخ ليس وحده مبررا لتفضيلها . 4.
- 6- ظهور نسخة كتبت بعد وفاة المؤلف لا يطعن في صحة الكتاب مؤلفه .
- 7- ما كتبه النسخ دون نسخة العالم و الطالب . 5.
- 8- قلة الأخطاء و التحريف في أسماء الأعلام دليل قوي على وثاقة الكتاب . 6.
- 9- تناسب النسخ و عدم اختلافها إختلافا يغير مضمون الكتاب . 7.
- 10- و كان يعتبر أن النسخة التي إنتسخت منها نسخ أخرى تسمى " نسخة أصلية " أو " النسخة الأم " 8

و ذكر برجستاسير أمثلة لأخرج كتب دون إشتراط الحصول على نسخة بخط المؤلف :

- 1- عيون الأنباء في طبقات الأطباء : لأبي أصيبيعة نشره المستشرق ( مولر ) ، ألفه صاحبه سنة 643 هـ بدمشق ، و استمر في تأليفه حتى و فاته سنة 668 هـ .

<sup>1</sup> أصول نقد النصوص و نشر الكتب ص 17

<sup>2</sup> نفس المصدر ص 17

<sup>3</sup> نفس المصدر ص 17

<sup>4</sup> ص 16

<sup>5</sup> ص 18

<sup>6</sup> ص 19-18

<sup>7</sup> ص 23

<sup>8</sup> ص 26-25-20-19

قال برجستراسر : أقدم نسخة لهذا الكتاب كتبت سنة 712 هـ ، أي بعد وفاة مؤلفه بأقل من نصف قرن ، و لكنها كثيرة الخطأ ، و أحسن منها نسخة أخرى أحدث منها بثلاث قرون كتبت سنة 1017 هـ ، فهي وإن كانت فاسدة في بعض أجزائها إلا أنه يظهر أنها نسخت من أصل قديم قيم ، لأن أخطاءها قليلة .<sup>1</sup>

2- كتاب اللمع : لأبي نصر عبد الله بن علي الطوسي ، المتوفي سنة 378 هـ .

قال برجستراسر : نشره نيكلسون في ليدن سنة 1914 م ، و له مخطوطتان : كتبت أقدمهما سنة 548 هـ ، و كتبت الأخيرة منها سنة 683 هـ ، و القديمة وإن كانت غير كاملة في الظاهر ، فيها نقص في مواضع كثيرة تبلغ ثلث الكتاب ، و الموجود من هذه النسخة مرتب على ترتيب غير مفهوم ، فبني الناشر طبعته على النسخة الحديثة ، و لم يستعمل النسخة القديمة إلا في تصحيح النص .<sup>2</sup>

3- "قضاء مصر" "تسمية ولاة مصر" للكندي : نشرهما روبن جوست عن نسخة وحيدة للكتابين نسخت سنة 324 هـ .<sup>3</sup>

--- علماء المسلمين :

1- لم يشترط العلماء الوقوف على نسخة بخط المؤلف ، حتى يتم نسبة الكتاب إلى صاحبه . و كل من استقرأ كتب الترجم و الفهارس و المشيختات يقف على هذه الحقيقة .. بحيث ينسبون الكتب إلى أصحابها بمجرد اشتهرها عنهم و ثبوت روایة المشايخ و الطلبة للكتاب عن صاحبه بالأسانيد المشهورة المعتمدة .

- أمثلة لرواية بعض العلماء لكتاب صحيح البخاري

- منهج ابن النديم في نسبة الكتب لأصحابها من خلال كتابه "الفهرست"

<sup>1</sup> ص 16

<sup>2</sup> ص 16

<sup>3</sup> ص 18

خطيئة لا خطأ

قال — رحمه الله — : " هذا فهرست كتب جميع الأمم، من العرب والعجم، الموجود منها بلغة العرب وقلمها، في أصناف العلوم وأخبار مصنفيها، وطبقات مؤلفيها، وأنسابهم وتاريخ مواليدhem، ومبلغ أعمارهم وأوقات وفاتهم، وأماكن بلدانهم ومناقبهم ومثالبهم، منذ ابتداء كل علم اخترع إلى عصرنا هذا، وهو سنة سبع وسبعين وثلاثمائة للهجرة.<sup>1</sup>

و ذكر في كتابه أخبار جميع الطوائف والمذاهب الموجودة في العالم الإسلامي ، و ذكر مؤلفات أصحابها ، و نسبها إليهم دون إشتراط وجود نسخ منها بخط مؤلفيها .

و عندما تحدث عن أخبار فقهاء أصحاب الحديث ، ذكر منهم البخاري ، قال : " البخاري: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن المغيرة البخاري من علماء الحدثين الثقات وله م من الكتب كتاب التاريخ الكبير كتاب التاريخ الصغير كتاب الأسماء والكتني كتاب الضعفاء كتاب الصحيح كتاب السنن في الفقه كتاب الأدب كتاب التاريخ الأوسط كتاب خلق أفعال العباد كتاب القراءة خلف الامام. "

و عن مسلم قال : مسلم بن الحجاج: أبو الحسين القشيري النيسابوري من المحدثين العلماء بالحديث والفقه وله من الكتب كتاب الصحيح كتاب الأسماء والكتني كتاب الاوحد كتاب المفرد كتاب التاريخ كتاب الطبقات.<sup>2</sup> و هكذا دواليك يذكر لكل عالم كتبه المشهورة عنه . كما أنه يبين ما إذا كان أحد الكتب منسوباً لعالم ، قال في ترجمة يحيى بن معين : وتوفي سنة ثلاث وثلاثين ومائتين وله من الكتب كتاب التاريخ عمله أصحابه عنه ولم يعمله هو.<sup>3</sup> و قال في ترجمة الخليل بن أحمد ، عند الكلام على كتاب " العين " المنسوب إليه : قرأت بخط أبي الفتاح النحوي صاحب بنى الفرات وكان صدوقاً منقراً بحاثاً قال أبو بكر بن دريد وقع بالبصرة كتاب العين سنة ثمان وأربعين قدم به وراق من خراسان وكان في ثمانية وأربعين جزءاً فباعه بخمسين ديناراً وكان سمع بهذا الكتاب أنه بخراسان في خزائن الطاهرية حتى قدم

<sup>1</sup> الفهرست ص 7 – دار المعرفة بيروت ط 2

<sup>2</sup> ص 282

<sup>3</sup> نفسه 282

به هذا الوراق وقيل ان الخليل عمل كتاب العين وحج وخلف الكتاب بخراسان فوجه به إلى العراق من خزائن الطاهرية ولم يرو هذا الكتاب عن الخليل أحد ولا روى في شيء من الاخبار أنه عمل هذا البتة وقيل أن الليث من ولد نصر بن سيار صحب الخليل مدة يسيرة وان الخليل عمله له وأخذاه طريقته وعاجلت المنية الخليل فتممه الليث.<sup>1</sup>

و على هذا المنهج صار العلماء حتى اليوم ، و نتحداه أن يثبت لنا بالنقل الصحيح الصريح إشارة العلماء : الوقوف على أصل المؤلف بخطه كدليل على صحة الكتاب إلى صاحبه !  
و هذه كتب الترجم و الفهارس و المشيخات أمامه !!

### ■ العلامة المحقق عبد السلام هارون :

قال رحمه الله : " أعلى النصوص هي المخطوطات التي وصلت إلينا حاملة عنوان الكتاب باسم مؤلفه، وجميع مادة الكتاب على آخر صورة رسماً المؤلف وكتبها بنفسه، أو يكون قد أشار بكتابتها، أو أملاها، أو أجازها؛ ويكون في النسخة مع ذلك ما يفيد اطلاعها عليها أو إقراره لها... وأمثال هذه النسخ تسمى نسخة الأم.

.. وتلى نسخة الأم النسخة المأخوذة منها، ثم فرعها ثم فرع فرعها وهكذا.. وهذا الضرب الثاني من المخطوطات يعد أصولاً ثانية إن وجد معهما الأصل الأول؛ وأما إذا عدم الأصل الأول فإن أوثق المخطوطات يرتقي إلى مرتبته، ثم يليه ما هو أقل منه وثائق.<sup>2</sup>  
كما أنه أطلق صفة الأصل على الكتب الموجودة ضمن كتب أخرى ، قال : " وهناك نوع من الأصول هو كالأنباء الأدعية، وهي الأصول القديمة المنقوله في أثناء أصول أخرى؛ فقد جرى بعض المؤلفين على أن يضمنوا كتبهم -إن عفوا وإن عمداً- كتاباً أخرى أو جمهوراً عظيماً منها.

ومن هؤلاء ابن أبي الحميد في شرحه لنهج البلاغة، فقد ضمن ذلك الشرح كتبًا كثيرة، أذكر منها وقعة صفين التي أمكنني أن أستخرجها نسخة كاملة لا ينقصها إلا نحو عشرين صفحة

<sup>1</sup> ص 65

<sup>2</sup> تحقيق النصوص ونشرها . مكتبة الخانجي ص 29 ط 7 . 1998

خطيئة لا خطأ

من نحو 350 صفحة بعد أن قضيت في ذلك قرابة الشهر، وقد بینت ذلك الأرقام في مقدمة لوقة صفين التي نشرتها "سنة: 1365".<sup>1</sup>

ومنها جمهور كبير من كتاب المغازي للواقدي، اتبسه في أثناء كتابه، وهو في الجزء الثالث من ص 318-407 أي نحو مائة صفحة كبيرة تبلغ ثلاثة صفحات صغيرة.

ولعل أظہر مثال للأصول المضمنة ما أورده البغدادي صاحب خزانة الأدب، فقد أودعها كثیراً من صغار الكتب النادرة، منها كتاب فرحة الأديب لأبي محمد الأسود الأعرابي، وكتاب اللصوص لأبي سعيد السكري؛ كما تضمن قدرًا صالحًا من كتب النحو وكتب شرح الشواهد النحوية.<sup>2</sup>

وذكر أن بعض المحققين يطلق صفة "أصل ثانوي" على النسخ المطبوعة التي فقدت أصولها أو تعذر الوصول إليها.<sup>3</sup> ثم قال : وإنني لأذهب إلى هذا الرأي مع تحفظ شديد، وهو أن يتحقق الاطمئنان إلى ناشر المطبوعة والثقة به، فما نشره أمثل المصححين القدماء كالعلامة نصر الهوري، والشيخ قطة العدوى، وكذا أعلام المستشرقين الثقات أمثال وستنفلد الألماني "1808-1899" fedrinand wuustenfeld وجاير الألماني bevan "1859-1934" rudolf ceyer "1861-1929" ولايل الإنجليزي "1845-1920" chrles lyall جدير بأن يكون أصولاً "ثانوية"، كما تعد روایاتهم لأصولهم -إن لم نتمكن من الظفر بذلك الأصول -رواية ينتفع بها في مقابلة النصوص، لأنهم منزلون منزلة الرواة الثقات، وروایاتهم منزلة منزلة ما يسميه المحدثون بالوجادة. وأما الطبعات التي تخرج للتجارة ولا يقول عليها محقق أمين فهي نسخ مهدرة بلا ريب، ومن الإخلال بأمانة العلم والأداء أن يعتمد عليها في التحقيق.<sup>4</sup>

أما المصورات من النسخ فهي منزلة أصلها ما كانت الصورة واضحة تامة تؤدي أصلها كل الأداء، فمصورة النسخة الأولى هي نسخة أولى، ومصورة الثانوية ثانوية أيضًا. وهكذا.

■ العلامة الحق صلاح الدين المنجد

<sup>1</sup> ص 30

<sup>2</sup> ص 31

<sup>3</sup> ص 32-31

<sup>4</sup> ص 32

قال رحمه الله : ما يجب على المشتغل بالتحقيق معرفته : نشأة التدوين ، علم الخطوط ، علم المصادر و اصطلاحات الناسخين ، مصطلح الحديث .<sup>1</sup>

و قال في مبحث ترتيب النسخ :

-1- أحسن نسخة تعتمد للنشر نسخة كتبها المؤلف نفسه ، فهذه هي الأم . عند العثور على نسخة المؤلف يجب أن نبحث إذا كان المؤلف ألف كتابه على مراحل أو دفعة واحدة ، لتأكد أن النسخة التي بين أيدينا هي آخر صورة كتب المؤلف بها كتابه .

-2- بعد نسخة المؤلف تأتي نسخة قرأها المصنف أو قرئت عليه ، و أثبتت بخطه أنه قرئت عليه .

-3- ثم نسخة نقلت على نسخة المصنف أو عورضت بها و قوبلت عليها .

-4- ثم نسخة كتبت في عصر المصنف عليها سماعات العلماء .

-5- ثم نسخة كتبت في عصر المؤلف ليس عليها سماعات .

-6- نسخ أخرى كتبت بعد عصر المؤلف ، و في هذه النسخ يفضل الأقدم على المتأخر ، و التي كتبها عالم أو قرئت على عالم .

و قد تعرض حالات فنصادف نسخة متأخرة صحيحة مضبوطة ، تفضل نسخة أقدم منها ، فيها تصحيف أو تحريف . أو نسخة متأخرة جداً نسخت نسخاً جيداً عن نسخة المصنف رأساً ، أو عن نسخة من عصر المصنف ، أو غير ذلك من الحالات الخاصة .<sup>2</sup>

### ■ شيخ المحققين الدكتور بشار عواد :

يرى أن النص الصحيح المطابق لما كتبه مؤلفه يتحقق بما يلي :

- الوصول إلى النسخة التي كتبها المؤلف بخطه ، و أنه آخر ما ارتضاه لكتابه .

- أو إجتماع النسخ المعتمدة على قراءة واحدة ، أو أي وسيلة أخرى .<sup>3</sup>

<sup>1</sup> قواعد تحقيق المخطوطات ص 11

<sup>2</sup> قواعد تحقيق المخطوطات . ص 13 دار الكتاب الجديد بيروت ط 7 1987.

<sup>3</sup> تحقيق النصوص بين أخطاء المؤلفين و إصلاح الرواة و النساخ و المحققين . دار الغرب الإسلامي ط 1 ص 9

أين هي نسخة البخاري الأصلية؟

بحشو بالغ، بدأ يعرض شيئاً من نسخ صحيح البخاري ليحكم بعدها بأنه كتاب غريب المصدر مجھول الأثر حيث إنه لم يعثر على نسخة البخاري نفسه، فيقال له: ما تقوله لو كان حجة، فإن الأمر يمتد إلى القرآن نفسه، فيقدر أي أحدٍ أن يقول أين هي النسخة التي كانت عند حفصة؟، وأين هي اللخاف والرفاع ونحوها مما كتب عليه القرآن أول مرة؟، ويظهر وقتها أن الخصومة ليس مع السنة فحسب! وإن الأمر لا يشترط له نسخة موقعة من البخاري نفسه، أو أن تبقى نسخة القرآن التي أودعت عند حفصة، فقد كان الحفظة موجودين، وليس هذا في القرآن فحسب، بل ولا الحديث فحسب، فحتى كتب الفقه، كان هناك من المعنين بها، والحافظين لها، إلى درجة أن يقول القاضي الروياني على سبيل المثال: "لو احترقت كتب الشافعي كنت أمليتها من حفظي!"<sup>1</sup>

لعل أقوى حجج الكاتب زعمه أنه لا توجد نسخة لصحيح البخاري بخط صاحبه، وأقام الدنيا ولم يقعدها، وتحدى علماء الأمة أن يأتوا بنسخة بخطه، وهو أمر مضحك، يدل على كما أشرت سابقاً إلى عدم تمكنه من علم المخطوطات و التحقيق فليس هناك عاقل ولا باحث في علم "الكوديكولوجي" زعم أن ذلك شرط، . يعرف علماء المسلمين طريقتين لتلقي الطالب العلم والحديث من الشيخ، باللفظ المسموع والكتاب المقرء، أما اللفظ فأنا يؤخذ العلم المسموع من لفظ الشيخ يملئه على الطلبة، يستظهروه من حفظه أو من كتابه، أو يقرأ عليه الطلبة كتابه وهو يتبعهم مصححاً ومقرراً، وأما الخط فأنا يتناول الشيخ نسخة مصححة من كتابه لطالب فيمتلكها، أو يغيرها له لينتسب منها، أو يرسلها إليه أو يوصي له بها، وكل هذا مع الإذن له بروايتها وهي الإجازة.

وقد شدد العلماء في ضبط الكتاب وتصحیحه حفظاً للسنة من التصحیف والتحریف والزيادة والنقص، وقد بين أوجه ذلك القاضي عیاض المالکی في "الإلماع" ألطاف بيان وأحسن.

<sup>1</sup> بیع الوهم ص 57

أخذ عن البخاري صحيحه جملة من المحدثين الفضلاء، وقد اشتهر عند العلماء منهم محمد بن يوسف الفريري المتوفى سنة (320 هـ) وإبراهيم بن معقل النسفي (المتوفى سنة 295 هـ) وحماد بن شاكر النسوبي (المتوفى سنة 311 هـ) وأبو طلحة منصور بن محمد البزدوي وأبو عبد الله الحاملي وأخرون.

وقد انتشرت رواياتهم عند العلماء واعتمدوا عليها، ودخل الأندلس منها روايتان، رواية الفريري ورواية النسفي كما قال القاضي عياض في "الغنية"، وتميز الفريري بأن ملكه البخاري نسخته الأصلية، فبقيت عنده ونقل منها عدد من الرواية، وقد انتشرت بين العلماء اثنا عشر رواية عنه، وهذا يكفي في الرد على "كتابهم" المغربي، ويراجع في هذا كتاب قيم جداً بعنوان "روايات الجامع الصحيح ونسخه" للدكتور جمعة فتحي عبد الحليم.

### سذاجة السؤال

من الأمور المؤسفة أننا نعيش في عصر يُطرح فيه مثل هذا السؤال الساذج؛ إذ من الذي يسأل عن النسخ الأصلية للكتب اليوم؟ فإذا بدأنا بالقرآن الكريم، فنحن ثق ثقة مطلقة بحفظ كتاب الله ومع ذلك لا نجد بين أيدينا النسخة الأصلية المكتوبة على عين الرسول صلى الله عليه وسلم، ولا حتى النسخة الأصلية لمصحف عثمان! بل وعندما اكتشف العلماء في ألمانيا مخطوطة قديمة للقرآن تعود للعهد الراشدي، وأكّدوا أنها مطابقة لما بين يدينا من القرآن اليوم؛ لم يزد ذلك من يقينا في كتاب الله شيئاً! فإذا مضينا للكتب البشرية، وجدنا أن السذاج فقط هم من يعتبرون وجود النسخة الأصلية المكتوبة بخط الكاتب هو الدليل على صحة نسبة الكتاب إليه! كم كتاباً قرأتم من عصرنا هذا أو من عصور سالفة لا توجد له نسخة أصلية بخط الكاتب؟! إن وجود النسخة الخطية لكاتب الكتاب لم تكن يوماً ولن تكون مرجعاً في إثبات موثوقية نسبة الكتاب إليه، وعلى هذا تواضع البشر منذ قرون، ذلك أن مسالك إثبات النسبة للكاتب تتعلق بتواتر نقل الكتاب وإثباته في عدة مراجع، وليس في وجود نسخة الكاتب الخطية.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> شريف محمد جابر أين اختفت نسخة صحيح البخاري الأصلية؟  
مدونات الجزيرة

أين هي نسخة البخاري الأصلية؟

## الطعن الأعوج

لعل أقوى حجج الكاتب زعمه أنه لا توجد نسخة لصحيح البخاري بخط صاحبه، وأقام الدنيا ولم يقعدها، وتحدى علماء الأمة أن يأتوا بنسخة بخطه، وهو أمر مضحك، يدل على جهله الفاضح بعلم المخطوطات و التحقيق فليس هناك عاقل ولا باحث في علم "الكوديكولوجي" زعم أن ذلك شرط، . يعرف علماء المسلمين طريقتين لتلقي الطالب العلم والحديث من الشيخ، باللفظ المسموع والكتاب المقرء، أما اللفظ فأنا يؤخذ العلم المسموع من لفظ الشيخ يعليه على الطلبة، يستظهرون من حفظه أو من كتابه، أو يقرأ عليه الطلبة كتابه وهو يتبعهم مصححا ومقررا، وأما الخط فأنا ينالو الشیخ نسخة مصححة من كتابه لطالب فيما تلکها، أو يعيّرها له ليتتسخ منها، أو يرسلها إليه أو يوصي له بها، وكل هذا مع الإذن له بروایتها وهي الإجازة.

وقد شدد العلماء في ضبط الكتاب وتصحیحه حفظا للسنة من التصحیف والتحریف والزيادة والنقص، وقد بين أوجه ذلك القاضی عیاض المالکی فی "الإماع" "الطف" بیان وأحسنہ.

وقد إعتبر الدكتور محمد السايع أن صنيع أثيلال و زمرته " طعناً أعوجاً " غایته الشك في المصادر الحافظة للحديث الموجودة بأيدينا الآن، وأنها ليست موثوقة في التعرف على السنة الصحيحة، فيدعي الطاعن، أن ما يشكل معناه من الأحاديث الصحيحة المتداولة في هذه المصادر، يستحيل صدوره من النبي صلی الله عليه وسلم، لأنه مخالف للقرآن المنزّل عليه، أو مخالف للعقل، فوجوده في تلك المصادر مع خلافته، لا يفسّر إلا بدخول التحریف عليها، وأنه زيد فيها ما لم يقله النبي صلی الله عليه وسلم. فلا دليل على ثبوته فيها، حتى نعثر على النسخ الأصلية لتلك المصادر، كنسخة صحيح البخاري مثلاً بخط بيده.

إذا تuder الحصول على تلك النسخ، فيسقط الاحتجاج بما في أيدينا من المصادر المتفرعة عنها، فتصير مجرد أساطير منسوجة، منسوبة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، عبر مؤلفين، لا يعد أن يكونوا هم مجرد أساطير أيضاً.

.. وهو يكرر التحدي لل المسلمين جميعاً، أن يعثروا على نسخة البخاري بخط يده، ويعلن في دروسه وتصریحاته الصحفية، أنه وصل إلى هذه النتيجة بعد سنوات من البحث، في مصادر علوم الحديث نفسها، ويحشد في سياق طعنه، نصوصاً منتقاة من كلام نقاد الحديث القدامى، كالباجي وابن حجر وابن القيم وابن حزم والجيانى وغيرهم، لإثبات علمية النقد.

.. ثم يتوعد باقي مصادر السنة، بعد القضاء على البخاري، بالتشكيك نفسه، لتلقى المصير نفسه، أي الدخول في عالم الأساطير. يقول في كتابه ص 243: "وللإشارة فقط مما قلناه حول مخطوطات صحيح البخاري ينطبق على كل كتب الحديث بلا استثناء ونحن اخذنا صحيح البخاري نموذجاً فقط لباقي هذه الكتب المسماة كتب الحديث".<sup>1</sup>

### كيف نقل إلينا صحيح البخاري؟

لا شكّ أنَّ الإمام البخاري رحمه الله كتب جامعه الصحيح بخط يده، ولكنَّه قرأه على جمِع غفير من التلاميذ الذين كانوا يسمعونه منه ويكتبون الكتاب كاملاً، ثم يطابقونه بعد الانتهاء على نُسخته، بحيث تكون نُسخهم طبق الأصل عن نسخة البخاري. ثم جاء بعدهم جيل آخر سمع الكتاب من تلاميذ البخاري وقابلوا نُسخهم على نُسخ تلاميذ البخاري، وهكذا، حتى توالت نسبة الكتاب، ولو ضاع الأصل الذي خطَّه البخاري بيده فلن يعني ذلك شيئاً؛ لكون الكتاب قد انتشر وفشا بين التلاميذ، وكثُرتْ نُسخه التي على كلٍ منها إسنادٌ يتصل بالبخاري، وكتبت عليه الشروحات، وتطابقتْ جميع نُسخه بفضل الله. أما الاختلافات اليسيرة في الألفاظ فهي تشبه - إلى حدٍ معين - ما في القرآن من اختلاف القراءات، وهي

---

<sup>1</sup> صحيح البخاري وبؤس الطاعنين

## أين هي نسخة البخاري الأصلية؟

في الواقع عاملٌ زيادٌ في الموثوقية؛ ذلك أكّها تؤكّد أنّ النقل قد تعدد من مصادر مختلفة وصولاً إلى الإمام البخاري..

فلو كان المعتمد في صحيح البخاري نسخة متأخرة جداً عن البخاري لكان النسخ والطبع اللاحق عنها متطابقاً دون أي اختلاف وإنْ كان هامشياً، فانظر كيف أنَّ هذه الاختلافات (اليسيرة جداً والهامشية) تزيد من موثوقية النقل لا العكس! ثم إنَّ نسخة الإمام الفربري - تلميذ البخاري - قد اشتهرت، فشاع النقل عنها، لا لكون النقل محصوراً بها، فقد ثُقِّل صحيح البخاري بطرق أخرى، وهذا الإمام الخطابي (319-388 هـ) يقول في شرحه لصحيح البخاري "أعلام الحديث" إنه سمع معظم الكتاب من خلف بن محمد الخيم عن إبراهيم بن معلق النسفي (ت 295 هـ) تلميذ البخاري الذي سمع الكتاب منه، أي من طريق آخر غير الفربري. وكذلك كان الأمر عند المتقدمين، فقد شاع بينهم سماع الصحيح وروايته من طرق مختلفة غير تلك المشهورة اليوم، وتطابقت روایاتكم للصحيح مع تلك النسخة.

إنّ تطابق روایات صحيح البخاري ونسخه مع تباعد الأقطار واختلاف الأزمنة وتعدد المصادر عن البخاري؛ هو خير دليل على توادر الصحيح وموثوقية نقله عنه. ثم إنّ العلماء كما هو حال معظم المنتجات العلمية) تستهير بينهم نسخة معينة أو عدة نسخ، لا لكونها الأصح أو لأنّ فيها ما ليس في غيرها، بل تلك طبيعة الأشياء. كما لو أنّ كتاباً معاصرًا كتب كتاباً قبل عشرات السنين، ثم طبعته عدة دور للنشر، ثم بعد عشرات السنين لم يبق على طباعته سوى إحدى تلك الدور، و Ashtoner كتابه من طبعة تلك الدار لأنّها الأجد طباعة وتحقيقاً مثلاً، مع نفاد نسخ دور النشر الأخرى أو إهمال طباعتها، فلا يعني هذا أنّ مضمون هذه الطبعة مختلف عن بقية الطبعات!

وخلالصة الأمر في هذا الباب أنّ صحيح البخاري قد نُقل بالتواتر بعد مؤلفه، ولم يكن باستطاعة أحد أصحاب النسخ أن يضع فيها حديثاً لم يروه البخاري أو يحرف دون أن ينكشف أمره؛ فالعلماء من مختلف المذاهب لديهم الصحيح ويعرفون ما فيه، وأي رواية دخلة سينكشف

أمرها لاختلافها عما لديهم، ولمعرفتهم بالأسانيد والرجال. فانظر إلى هذا الملجم المهم من التاريخ العلمي لأمتنا، وهو منهج الرواية والتدقيق ومقابلة النسخ اللاحقة على السابقة، والذي لن تجد له مثيلاً في بقية الأمم الأخرى! وهذا يعني أنّ اختفاء النسخة الخطية التي كتبها الإمام البخاري لا يعني شيئاً، بل هي طبيعة الأشياء؛ فنادرًا ما تحتمل المخطوطات العوامل البيئية والتاريخية والعسكرية والسياسية وتنجو بعد 1200 عام!<sup>1</sup>

لو جرت العادة في نقل العلم، بأن كل من صنف تأليفاً، فإن وراثة ذلك العلم عنه، متوقفة على بقاء مصنفه بخط يده على مر العصور، ولا ينوب عن ذلك، أن تنسخ منه نسخٌ وعنها نسخٌ أخرى، يكتبها جيل بعد جيل. فلو توقفت الوراثة على ذلك، لما بقي من العلم القديم، شيءٌ يعول عليه؛ فأين كتب الفلاسفة القدماء، وأين كتب الرياضيين والفلكيين والأطباء بخطوط أيديهم؟ فلما وجدنا هذا العلم يُنقل، علمنا أنه قد حمل في معظمها، في غير المصنفات الأصلية، خصوصاً عند اشتهر المصنفين وكثرة تلاميذهم. وهكذا وقع في المصنفات الحديثة أيضاً. بل نزيد فنقول: إن المسلمين منعوا الاكتفاء بما يوجد من المصنفات الأصلية بخطوط أصحابها، حتى نستيقن بالرواية المتصلة عنهم، أنها لهم، فلا يكفي أن يجدوها دون رواية لها، متصلة بأصحابها.<sup>2</sup>

### وجود النسخة ليس أقوى مما هو موجود من نقل الصحيح اليوم!

لو وجدت اليوم مخطوطة من البخاري في مكتبة من مكتبات العالم، وأثبتت المتخصصون في دراسة المخطوطات، أنها مكتوبة في زمان البخاري، لما كان ذلك دليلاً على نسبتها للبخاري رحمه الله، ولو كتب فيها أنها نسخته، إلا إذا كان لهذه المخطوطة لسان ناطق يقول عند فتحها: كتبني البخاري بيده. وإن فلان يعول الحدثون على ما يُهيج به الطاعن عوام الناس، من حاجة صدقِ كتب الحديث، إلى النسخ الأصلية بخطوط مؤلفيها.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> أين اختلفت نسخة صحيح البخاري الأصلية؟ شريف محمد جابر

<sup>2</sup> محمد السايج

<sup>3</sup> السايج

### أين هي نسخة البخاري الأصلية؟

لو افترضنا أنّ منهج الرواية من عدة طرق، ومقابلة نسخ التلاميذ على نسخ شيوخهم، وسماع الجيل اللاحق من السابق وصولاً إلى البخاري.. لو افترضنا أنّ هذا المنهج كله لم يكن موجوداً في تاريخ الأمة، وأنّنا حافظنا على نسخة خطّية نسبها للبخاري؛ لَمَا كان ذلك أقوى مما لدينا الآن من صحيح البخاري! بل كان أضعف في الموثوقية؛ ذلك أنك تحتاج حينذاك إلى توثيق نسبة المخطوطة للبخاري، وستكون عندك من طريق واحد لكوكونها نسخة واحدة فعلينا، فأيّ تشكيك حينذاك بصحّة نسبتها للبخاري سيشكّك بما لدينا من صحيح البخاري كله اليوم! ولذلك فطريقة النقل التي اعتمدتها العلماء هي أفضل الطرق العلمية التي كان بالإمكان من خلالها حفظ كتاب صنّفه صاحبه!<sup>1</sup>

### تواتر الجامع الصحيح

#### 1- وجود نسخة خاصة بالامام البخاري :

- قال الإمام البخاري : أخرجت هذا الكتاب - يعني «الصحيح» - من زهاء ستمائة ألف حديث .

وقال إبراهيم بن معقل سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول: ما أدخلت في كتابي «الجامع» إلا ما صح، وتركت من الصلاح لحال الطول.

و قال أبو الهيثم الكشمي يعني سمعت محمد بن يوسف الفربيري يقول قال لي محمد ابن إسماعيل البخاري: ما وضعت في كتاب «الصحيح» حديثاً إلا اغتسلت قبل ذلك وصلت ركعتين.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> شريف محمد جابر

<sup>2</sup> تاريخ بغداد 9/2 - التهذيب 442/24

و قال محمد بن أبي حاتم : قلت لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل: تحفظ جميع ما أدخلت في المصنف؟ قال لا يخفى على جميع ما فيه .<sup>1</sup>

و قال البخاري: صنفت كتابي «الصحيح» لست عشرة سنة، خرجته من ستمائة ألف حديث، وجعلته حجة فيما بيني وبين الله تعالى<sup>2</sup>

و قال : صنفت جميع كتبى ثلاث مرات .<sup>3</sup>

لما رجع البخاري إلى موطنها ، و أخذ بالتحديث بكتابه بعث إليه أمير بخارى : أن أحمل إلى كتاب الجامع و التاريخ و غيرهما لأسمع منك . فرد عليه البخاري بقوله : أنا لا أذل العلم و لا أحمله إلى أبواب الناس ، فإن كانت لك إلى شيء منه حاجة ، فاحضريني في مسجدي أو في داري ، و إن لم يعجبك هذا فأنت سلطان فامنعني من المجلس ليكون لي عذر عند الله يوم القيمة لأنني لا أكتم العلم <sup>4</sup> و كان هذا أحد أسباب الوحشة بينهما . و هذا دليل قوي كذلك على وجود كتاب الجامع و اشتهره في زمن صاحبه ، و أن البخاري كان يدرسه في مسجده . و لا يمكن أن يكون إلا مرتبًا مبوبًا كاملاً غير ناقص ، و أنه - رحمة الله - لم يترك كتابه لإنجاد النساخ أو التلاميذ.

## 2- وجود أحد أصول الصحيح عند الفريري :

قال أبو اسحاق المستملي: " انتسخت كتاب البخاري من أصله ، كان عند محمد بن يوسف الفريري "<sup>5</sup>

قال القاضي عياض : " .. و كتبه الأصيلي في كتابه ثم ضرب عليه ، و قال : لم يكن عند أبي زيد ، و قال عن الفريري : كان في الأصل مضروباً عليه "<sup>6</sup>

<sup>1</sup> تاريخ بغداد 10/2 - التهذيب 443/24

<sup>2</sup> نفسه 14/2 - التهذيب 449-448/24

<sup>3</sup> سير اعلام النبلاء 12/12

<sup>4</sup> تاريخ بغداد 356-355/2

<sup>5</sup> التعديل و التجريح لأبي الوليد الباقي 1/310

<sup>6</sup> مشارق الأنوار على صحاح الآثار 2/339-338

و قال ابن رشید الفهري : "كان عنده أصل البخاري ، و منه أصحاب الفربيري ، فكان ذلك حجة له عاضدة ، و بصدقه شاهدة ."<sup>1</sup>

و قد ثبت سماعه للصحيح أكثر من مرة ، كما نص على ذلك غير واحد من العلماء. الحافظ أبي نصر الكلابازى (398) هـ . قال: كان سماع محمد بن يوسف الفربيري لهذا الكتاب من محمد بن إسماعيل البخاري مرتين: مرة بفريبر سنة ثمان وأربعين ومائتين، ومرة ببخارى سنة اثنين وخمسين ومائتين . اهـ.

وله كما يقول الذهبي معرفة بـ « صحيح البخاري » وهو صاحب كتاب: « الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد الذين أخرج لهم البخاري في جامعه » .

وعن الكلابازى: اشتهرت هذه المقالة حتى إنك لا تجد شارحاً لـ « الصحيح » إلا ونقل هذا القول عن الكلابازى.

ومن روى هذا القول عن الكلابازى راوي « الصحيح » عن الفربيري أبو الهيثم محمد بن المكي الكشميهنى المتوفى سنة تسع وثمانين وثلاثمائة؛ رواه عنه أبو ذر الھروي المتوفى سنة أربع وثلاثين وأربعين، رواه عنه بإسناده أبو علي الجياني في « تقييد المهمل » كما رواه من طريق أبي ذر أيضاً ابن رشيد الفهري في « إفادة النصيحة » .

ورواه عن الكلابازى أيضاً أبو الحسين عبد الملك بن الحسين بن شياوش الكازروني رواه عنه بسنده ابن النقطة في « التقييد »<sup>2</sup>

-3- كمال نسخة الفربيري :

قال أبو علي الجياني في « تقييد المهمل »: وروينا عن أبي الفضل صالح بن محمد بن شاذان الأصبهاني، عن إبراهيم بن مغيل أن البخاري أجاز له آخر الديوان، من أول كتاب الأحكام إلى آخر ما رواه النسفي من « الجامع » لأن في رواية إبراهيم النسفي نقصان أوراق من آخر الديوان عن رواية الفربيري: قد علّمت على الموضع من كتابي، وذلك في باب قوله تعالى:

{ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّهِ } [الفتح: 3][15]

<sup>1</sup> إفادة النصيحة في التعريف بسند الجامع الصحيح ص 18

<sup>2</sup> روايات الجامع الصحيح ونسخه « دراسة نظرية تطبيقية » ط 1 2013.

<sup>3</sup> 62/1

وقال الحطابي في «أعلام الحديث»: وقد سمعنا معظم هذا الكتاب من رواية إبراهيم بن معقل النسفي عنه، وسمعنا سائر الكتاب إلا أحاديث من آخره من طريق محمد بن يوسف الغربري.

1اه.

و قال ابن حجر : " نسخة الأصل من البخاري كانت عند الفريزي "<sup>2</sup>

و سُئل أبو عبد الرحمن - يعني النسائي - عن العلاء وسهيل فقال: هما خير من فليح، ومع هذا فما في هذه الكتب كلها أجود من كتاب محمد بن إسماعيل البخاري .<sup>3</sup>

قال القسطلاني : " ..أن الكتاب فرئ عاى مؤلفه ، و لا ريب أنه لم يقرأ عليه إلا مبوبا ، فالعبرة بالرواية لا بالمسودة .."<sup>4</sup>

#### 4- انتشار أصل الفريزي و تحديث الرواة به :

و من حدث بأصل الفريزي :

- الحافظ أبو علي سعيد بن السكن المتوفى سنة 353هـ :

قال الحافظ الذهبي: سمع بخراسان «صحيح البخاري» من محمد بن يوسف الفريزي، فكان أول من جلب «الصحيح» إلى مصر، وحدث به .<sup>5</sup>

- الإمام الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد المستملي (376)هـ.

كان سماعه لـ «الصحيح» سنة أربع عشرة وثلاثمائة.

وروى عنه «الصحيح»: الحافظ أبو ذر عبد بن أحمد المروي (434)، وعبد الرحمن بن عبد الله الهمداني (411).

قال رحمه الله: " انتسخت كتاب البخاري من أصله ، كان عند محمد بن يوسف الفريزي "<sup>6</sup>

<sup>1</sup> 105/1-106

<sup>2</sup> انقضاض الإعتراض في الرد على العيني في شرح البخاري 2/368

<sup>3</sup> تاريخ بغداد 2/9 - التهذيب 24/442

<sup>4</sup> ارشاد الساري لشرح صحيح البخاري 1/24

<sup>5</sup> سير اعلام النبلاء 16/117

<sup>6</sup> التعديل و التجريح لأبي الوليد الجاجي 1/310

تواطئ الجامع الصحيح

- الإمام الحافظ أبو زيد محمد بن أحمد المروزي (371) هـ

قال الخطيب البغدادي: خرج أبو زيد إلى مكة فجاور بها، وحدث هناك بكتاب «صحيح البخاري» عن محمد بن يوسف الفريري، وأبو زيد أجل من روى ذلك الكتاب. وروى عنه «الصحيح»: الحافظ أبو نعيم الأصبهاني (430)، والحافظ أبو محمد عبد الله بن إبراهيم الأصيلي (392)، والإمام أبو الحسن علي بن محمد القابسي (403). الشيخ الإمام ، أبو علي ، محمد بن عمر بن شبوة الشبوبي ، المروزي سمع «الصحيح» في سنة ست عشرة وثلاثمائة من أبي عبد الله الفريري ، وحدث بمرو بـ «الصحيح» في سنة ثمان وسبعين وثلاثمائة على ما ذكر الذهي في سير أعلام النبلاء.

- الإمام الحدث الصدوق المسند، أبو محمد، عبد الله بن أحمد بن حمويه بن يوسف بن أعين، الحموي خطيب سرخس (381) هـ.

سمع في سنة خمس عشرة وثلاثمائة «الصحيح» من الفريري. وروى عنه «الصحيح»: أبو ذر (434) أيضاً، وأبو الحسن عبد الرحمن بن محمد بن المظفر الداودي (467).

- الحدث الثقة، أبو الهيثم، محمد بن مكي بن زراع الكشميءني المتوفى سنة 389 هـ

وقد ذكر الكشميءني أنه سمع الكتاب من الفريري بفريز في ربيع الأول سنة عشرين وثلاثمائة كما في «تقيد المهمل».

5- الرواة الآخرون عن البخاري

- الحافظ الثقة إبراهيم بن معقل النسفي (295) هـ

قال أبو يعلى الخليلي: حافظ، ثقة ... وأخذ هذا الشأن عن البخاري .<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> الإرشاد في معرفة علماء الحديث / 3 968 (896).

قال الذهبي: له «المسنن الكبير»، و«التفسير» وغير ذلك، وحدث بـ«صحيح البخاري» عنه، وكان فقيها مجتهدا.<sup>1</sup> وقد اشتهرت رواية إبراهيم بن معقل النسفي من طريق أبي صالح، خلف بن محمد الخيام محدث ما وراء النهر.

ومن روى «الصحيح» من رواية خلف بن محمد عن إبراهيم النسفي الإمام الكبير أبو سليمان الخطابي صاحب كتاب (أعلام الحديث) المتوفى سنة 388 هـ.

قال الخطابي في كتابه «أعلام الحديث»: وقد سمعنا معظم هذا الكتاب (يعني بذلك «صحيح البخاري») من رواية إبراهيم بن معقل النسفي حدثنا خلف بن محمد الخيام، قال: حدثنا إبراهيم بن معقل عنه.

سمعنا سائر الكتاب إلا أحاديث من آخره من طريق محمد بن يوسف الفربري ...<sup>2</sup>  
ومن ذكر رواية إبراهيم أيضا الإمام الحافظ أبو علي الحسين بن محمد الغساني الجياني المتوفى سنة 498 هـ، حيث قال في كتاب «تقيد المهمل»<sup>3</sup>: وما كان في كتابي من رواية أبي إسحاق إبراهيم بن معقل بن الحجاج النسفي عن البخاري: فأخبرني بها أبو العاصي حكم بن محمد بن حكم الجذامي، قال: نا أبو الفضل أحمد بن أبي عمران الهروي، بمكة سنة اثنين وثمانين وثلاثمائة، قال لي: سمعت بعضه وأجاز لي سائره، قال: نا أبو صالح خلف بن محمد بن إسماعيل البخاري، قال: نا إبراهيم بن معقل النسفي، قال: نا أبو عبد الله البخاري.  
- المحدث حماد بن شاكر النسفي (311)

ورواية حماد بن شاكر لـ«الصحيح» نص غير واحد على أن بها نقص في الأحاديث بمقدار مائتي حديث .

قال الحكم: قدم نيسابور فعقدت مجلس الإملاء، وقرأت عليه «صحيح البخاري»، وقد أقام بصعدة من اليمن زمانا، ثم قدم وأكرمه، وأكثروا عنه ببغداد، وما المثل فيه إلا كما قال يحيى بن معين: لو ارتد عبد الرزاق ما تركنا حديثه، وقد سأله المقام بنيسابور ... .

<sup>1</sup> «سير أعلام النبلاء» 13/493

<sup>2</sup> 105 - 106 / 1

<sup>3</sup> 61 - 62 / 1

**إدعاء أثيلال عدم الإجماع على صحة البخاري**كذبة الاجماع

**قال** : " سور آخر يعتبره عباد التراث الديني ، بمثابة الحصن المنيع الذي يتحصن به صحيح البخاري ، وهو أن الأمة الإسلامية تلقت صحيح البخاري بالإجماع ، وأن الأمة الإسلامية تعتبر أن كل ما في صحيح البخاري صحيح لا غبار عليه ، وهي مجمعة على هذا ، وبالتالي من أنكر حديث من أحاديث البخاري فمأواه جهنم وبئس المصير ، لتبعد فتاوى التكفير التي نقلنا بعضها في كتابنا هذا ، حتى لا نتهم بأننا نفترى على الشيوخ الكذب ، والحقيقة التي لا تقبل الجدل ، كما سنبينها بعد قليل ، هي أن رواية الإجماع حول صحيح البخاري ، ليست إلا كذبة ، من الكذب الكبير ، الذي تعج به كتب التراث ، وليس إلا خرافات من الخرافات المؤسسة لهذه الأسطورة التي وجب أن نسفها نسفا ، بنقول من كتب التراث نفسه ، والتي يقدسها هؤلاء الشيوخ الذين تمكنت منهم الوهابية المكفرة المقلدة أيما تمكن ، فسخرتكم للدفاع عن باطلها ، فكان الثمن غاليا ، وهو تشويه الإسلام السمح الداعي إلى استعمال العقل والمنطق ، والتفكير والتدبر ، بدل التقليد الأعمى غير المتبصر ."

**أولا** : الطعن في علماء الأمة و اعتبارهم ( عباد التراث الديني ) ، و (تمكنت منهم الوهابية المكفرة المقلدة أيما تمكن ، فسخرتكم للدفاع عن باطلها ، فكان الثمن غاليا ، وهو تشويه الإسلام السمح الداعي إلى استعمال العقل والمنطق ، والتفكير والتدبر ، بدل التقليد الأعمى غير المتبصر).**شيوخ الظلام ، الكهنوت ...**

**ثانيا** : كذبه المفضوح و اتهام العلماء بالباطل ، فمن قال: أن من أنكر حديث من أحاديث البخاري فمأواه جهنم وبئس المصير ؟

**ثالثا** : اعتباره أن القول بالإجماع على صحة أحاديث الصحيحين ( ليست إلا كذبة ، من الكذب الكبير ، الذي تعج به كتب التراث ، وليس إلا خرافات المؤسسة لهذه الأسطورة التي وجب أن نسفها نسفا ، بنقول من كتب التراث نفسه .) و في هذا طعن

واضح و صريح في أئمة الدين الذين تقبلوا الصحيح و أجمعوا على صحة ما جاء فيه ، منذ عصر البخاري الى يوم الناس هذا .

**قوله** : ( ولإسقاط الخرافة يكفي أن يعلم أي انسان ، أن الشيعة وهم نسبة مهمة من المسلمين ، لا يؤمنون ب الصحيح البخاري ، ويكتذبون كل ما جاء فيه ، فأين هو الإجماع الذي يدعوه هؤلاء إذن؟ ، إلا اذا اعتبرنا الشيعة كفارا ، وأخرجناهم من دائرة الإسلام ، ولم نعتبرهم من أهل القبلة ، وصدقنا سنجده العديد من الشيوخ يهون عليهم إخراج ملايين المسلمين من الملة حتى لا يسقط الادعاء القائل بأن الأمة أجمعـت على أن صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله ، وأنها تلقتـه بالقبول و أن كل ما فيه صحيح ) .

فيقال له : " إذ يدعي الكاتب أنه بمجرد مخالفة الشيعة لأهل السنة في دعوى الإجماع على أن أصح كتاب بعد كتاب الله هو الجامع الصحيح للإمام البخاري فإن دعوى الإجماع تنتقض، وليس الأمر على ما قد توهـمـ الكاتـبـ وأـمـلـ، فالشـيعـةـ يـخـالـفـونـ أـهـلـ السـنـةـ وـهـمـ الغـالـبـيـةـ الـعـظـمـىـ لـجـمـاعـةـ الـمـسـلـمـينـ فـيـ أـمـوـرـ أـشـدـ تـعـقـيـداـ وـأـدـخـلـ فـيـ بـابـ الـعـقـائـدـ مـنـهـاـ فـيـ بـابـ الإـجـمـاعـاتـ الـمـتـحـقـقـةـ فـيـ مـسـائـلـ الـعـلـمـ، فـإـذـاـ كـانـ الـخـلـافـ بـيـنـنـاـ وـبـيـنـ الـشـيـعـةـ عـقـدـيـاـ فـكـيـفـ نـرـيدـ مـنـهـمـ تـسـلـيـمـاـ بـمـاـ نـقـولـ فـيـ مـسـائـلـ خـاصـةـ مـنـ مـسـائـلـ الـعـلـمـ عـنـدـنـاـ مـعـاـشـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ، ثـمـ إـنـ الـمـعـتـبـرـ فـيـ الإـجـمـاعـ كـمـاـ هـوـ مـقـرـرـ عـنـدـ أـهـلـ الـأـصـوـلـ الإـجـمـاعـ الـخـاصـ بـطـائـفـةـ مـعـيـنـةـ مـنـ أـهـلـ الـإـسـلـامـ وـهـيـ هـنـاـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ لـاـ مـطـلـقـ مـنـ يـقـولـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ وـيـخـالـفـ فـيـ بـعـضـ الـعـقـائـدـ وـلـهـ نـوـعـ فـكـرـ خـاصـ، فـالـرـادـ أـهـلـ السـنـةـ وـعـلـيـهـمـ وـفـيـهـمـ يـكـوـنـ الإـجـمـاعـ منـ عـدـمـهـ ..<sup>1</sup>"

" لو أن رجلاً قيل له أجمع العرب على أن من نصب الفاعل، فقال: قال محمدًا ، بأنه أخطأ ، هل يصح أن يقال له لنقض كلامه: ولكنني أعرف رجلاً من دولة عربية قال بل يصح! ، فالحديث هنا عن علماء اللغة، لا العامة الذين قد يلحنون، فهم لا يعتبر بهم إجماع"

<sup>1</sup> المعركة تحت راية البخاري الجولة 23

ولا خلاف. أما الشيعة، فهل الشيعة أصـلـاـ من أـهـلـ الـعـلـمـ بالـحـدـيـثـ حتىـ يـحـتـجـ بـأـنـهـ اـتـفـقـواـ أوـ اـخـتـلـفـواـ؟ـ فيـقـالـ ماـ أـوـلـ كـتـابـ فيـ عـلـمـ الـحـدـيـثـ لـهـ؟ـ

إن أقدم كتاب للشيعة الإمامية يعود إلى القرن العاشر الهجري، توفي صاحبه سنة 966 هـ<sup>1</sup> ، وحمل بحوثهم فيه ضعيفة إلى الغاية مقارنة بمؤلفات وقواعد وكتب أهل السنة، فأين هذا من ذاك؟، فلا يعتبرون في الوفاق والخلاف فيما ليسوا أهلا له، ثم إن كان يعتبر الخلاف والوفاق مع الشيعة، فقد وقع خلاف بينهم هل القرآن الذي بين أيدينا محفوظ أم وقع فيه تحريف!

فعلى سبيل المثال قال المجلسي "الأخبار الصحيحة صريحة في نقص القرآن وتغييره وعندى أن الأخبار في هذا الباب متواترة معنى، وطرح جميعها يوجب رفع الاعتماد عن الأخبار رأساً، بل ظني أن الأخبار في هذا الباب لا يقصر عن أخبار الإمامة"<sup>2</sup> فعلى هذا فهو يعتبر حفظ القرآن محل خلاف، لم يحتاج بخلاف الشيعة مع البخاري؟ فيوجد فيهم (ولا أنس به إليهم كلهم) من يثبت التحريف في القرآن، فعلى هذا لا إجماع عنده على أن القرآن غير محرف..."

**قوله** : " ولنبدأ بمقولة "صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله" ، فالعديد من الشيوخ يوهونونا أن جميع الفقهاء والشيوخ المتقدمين والمتاخرين يعتقدون بهذه المقولـةـ ، والحقيقة أن هذا مجانـبـ للـوـاقـعـ، حيثـ أـنـ الـعـدـيـدـ مـنـ الشـيـوخـ يـرـوـنـ أـنـ المـوـطـأـ هـوـ أـصـحـ كـتـابـ بـعـدـ كـتـابـ اللهـ وـيـفـضـلـونـ بـأـشـواـطـ عـلـىـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ وـيـقـولـونـ أـنـ لـاـ يـضـاهـيـهـ شـرـفـاـ وـلـاـ مـنـزـلـةـ ،ـ وهذاـ عـنـ جـمـاعـةـ مـنـ كـبـارـ مـحـدـثـيـ هـذـهـ الـأـمـةـ وـفـقـهـائـهـاـ،ـ حيثـ يـرـوـنـ أـنـ مـوـطـأـ الـإـمـامـ مـالـكـ ،ـ أـصـحـ كـتـابـ بـعـدـ كـتـابـ اللهـ تـعـالـيـ فـهـوـ عـنـ هـؤـلـاءـ الـعـلـمـاءـ مـقـدـمـ عـلـىـ صـحـيـحـ الـإـمـامـ الـبـخـارـيـ فـمـاـ دـوـنـهـ .ـ

<sup>1</sup> انظر :أصول الحديث، عبد الهادي الفضلي، مركز الغدير للدراسات، لبنان-بيروت، الطبعة الثانية 2011 ص 25.

<sup>2</sup> مرآة العقول شرح أخبار الرسول، محمد باقر المجلسي، دار الكتب الإسلامية، طهران – إيران، الطبعة الثانية، ج 12 ص 525.

يقول الإمام المطلي -رحمه الله- : " ما على ظهر الأرض كتاب بعد كتاب الله أصح من كتاب مالك " ، وفي لفظ : " ما على ظهر الأرض كتاب هو أقرب إلى القرآن من كتاب مالك " ، وفي لفظ : " ما بعد كتاب الله أكثر صواباً من موطاً مالك " وفي لفظ : " ما بعد كتاب الله أفعى من الموطأ ". (شرح الإمام الزرقاني على الموطأ) 1/8. و (تنزيل الممالك بمناقب الإمام مالك) للسيوطى . المطبوع مع المدونة الكبرى ص 43.

و قد جاء في منتدى الأزهرى نقلًا عن الشيخ محمد العمراوى المالکي ما نصه: " لو قال أحدهم -من لا اعنتء له بالموطأ وإنما درسه ولم ينظره بعين الانصاف- : إن قول الشافعى هذا في الموطأ ، كان قبل تأليف الإمام البخاري لجامعه الصحيح .

و حوابه: أن كثيراً من الأئمة الأعلام، قد تتابعوا على قول الشافعى هذا، وجعلوه في صدر حديثهم عن الموطأ، مما يدل على تسليمهم له، وقبولهم به، حتى بعد ظهور الجامع الصحيح للإمام البخاري رحمه الله .

قال الحافظ ابن عبد البر -رحمه الله- : " الموطأ لا مثيل له، ولا كتاب فوقه بعد كتاب الله عز وجل " .

وقال القاضي أبو بكر ابن العربي : " اعلموا أنوار الله أفتديكم أن كتاب الجعفي - أي البخاري- هو الأصل الثاني في هذا الباب، والموطأ هو الأول واللباب، وعليهما بناء الجميع كالقشيري - أي مسلم- والترمذى فما دونهما" عارضة الأحوذى

وقد نحى هذا المنحى وانتهت هذا النهج كثير من المتأخرین ، كالعلامة المحدث محمد حبيب الله الشنقيطي ، والمحدث الشهير الشيخ صالح الفلاّنى ، والعلامة ولی الله الدھلوی ، وقد أطال النفس في ذلك وقال ما هذه خلاصته : " فالطبقۃ الأولى من كتب الحديث ، منحصرة بالاستقراء في ثلاثة كتب : الموطأ والصحيحين... واتفق أهل الحديث على أن جميع ما فيه - أي الموطأ - صحيح على رأي مالك ومن وافقه. وأما على رأي غيره، فليس فيه مرسل ولا

منقطع، إلا وقد اتصل السند به من طرق أخرى. فلا جرم أنها صحيحة من هذا الوجه".

انظر (حجۃ اللہ البالغة) 385/1

وقال في مقام آخر : "لقد انسح صدري وحصل لي اليقين، بأن الموطاً أصح كتاب يوجد على وجه الأرض بعد كتاب الله -عز وجل-. انظر مقدمة المصفى في شرح الموطاً. بصدر كتاب (الموسى في شرح الموطا) 29/1.

وأجلی من هذا اعتراض بعض أهل الاختصاص على ابن الصلاح في قوله : "أول من ألف في الصحيح المجرد البخاري". وقد تبع الناس في ذلك ابن الصلاح - رحمه الله - كما تبعوه في أشياء أخرى تتعلق بهذا الفن الشريف". انتهى

**أولا** : ذكر في صفحته على الفيسبوك بعد هذا النقل من منتدى الأزهرى ما يلى : ". من منتدى الأزهريين قسم الحديث وعلومه على هذا الرابط

<http://www.azahera.net/showthread.php?t=353>

واسترسل الشيخ محمد العمراوى المالکي في سرد أسماء الأعلام من له باع في الحديث ليثبت أن دعوى الإجماع مجرد وهم من الأوهام المعيشة في عقل الكثرين تقليدا لا تمحىقا.

و هذا كذب على الشيخ العمراوى<sup>1</sup> و تقويله ما لم يقل ، بحيث لم يقل الشيخ العمراوى في مقالته ما افتراه أبیال كذبا : "أن العديد من الشيوخ يرون أن الموطاً هو أصح كتاب بعد كتاب الله ويفضلونه بأشواط على صحيح البخاري ويقولون أنه لا يصافيه شرفا ولا منزلة".

<sup>1</sup> فقيه وعالم مغربي معاصر ، ولد بسجلمناسة ، عضو مشارك في العديد من المجالس العلمية ، و له مشاركات علمية في الفقه المالکي . حصل على الترکية في اختصاص الإمامة والخطابة من المجلس العلمي بوجدة. حصل على شهادة التأهيل في العلوم الشرعية والعلقانية والأدبية من معهد البعث الإسلامي بوجدة.

حصل على الترکية في اختصاص الوعظ والإرشاد من المجلس العلمي بالرباط. حصل على شهادة التثقيف الشرعي بامتياز من المركز الدولي للعلوم الإسلامية بألمانيا

حصل على إجازتين إحداها في رواية صحيح البخاري، وثانيتهما في رواية جامع الترمذى. حصل على شهادة إتماء الدروس من معهد البعث الإسلامي بوجدة. ويشغل عدة وظائف مهام علمية منها :

و حاشا الشيخ أن يعتقد هذا أو يكتبه ، وكل من يعرف الشيخ و جهوده في نصرة الصحيح تدريسا و قراءة ، يعلم كذب و بخтан أثيلال .

و بالرجوع الى مقالة الشيخ نجده قد حشد نصوصا لبعض العلماء في اعتبار الموطأ أصح كتب الحديث ، و نقل عن بعض العلماء أن منزلته مثل منزلة صحيح البخاري و فوق كتب السنن الأخرى !

و قد صدر للشيخ كتاب في نصرة الصحيح و الدفاع عن البخاري سماه " القول الرجيح في تواتر الجامع الصحيح " . قد أثبت فيه بالحججة القاطعة والأدلة الناصعة تواتر الجامع الصحيح إلى الإمام أبي عبد الله البخاري رحمه الله ، مفندًا بذلك الدعاوى الباطلة ، والافتراءات الكاذبة ، والمزاعم الساقطة المشككة في نسبة هذا الكتاب إلى صاحبه. مع مناقشة الشبه التي يوردها بعض أدعياء العلم في الكلام على جملة من أحاديث الصحيح .<sup>1</sup>

**ثانياً** : من تناقضات المناوى أنه ينكر مقوله ( صحيح البخاري أصح كتاب بعد كتاب الله ) ، في حين يثبتها للموطأ و لا ينكر على من قال بها ! بل حشد نقولا لإظهار منزلة الموطأ و صحة أحاديثه ، بل عنون مبحثه بـ ( موطأ مالك أصح الكتب ) ، وهذا عين التناقض و التخبط .

ثم هل يعتقد أثيلال بصحة أحاديث الموطأ ؟ و هل يسلم بتقاديمه على صحيح البخاري ؟ فإن أجاب بالإيجاب فقد هدم بنيان كتابه و نسف جميع شباهاته – بنفسه – !

و هل سيطعن في الموطأ و يعتبر القول بتأليف الإمام مالك له ( أسطورة ) لإختلاف نسخ التلاميذ ؟؟ قال الحافظ صلاح الدين العلائي : روى الموطأ عن مالك جماعات كثيرة ، و

---

عضو رابطة علماء المغرب سابقا. منسق فرع المجلس العلمي بإقليم القنيطرة سابقا . خطيب الجمعة بسيدي سليمان. المدير المؤسس لمعهد الإمام مالك للتعليم العتيق بسيدي سليمان و رئيسه . رئيس المجلس العلمي المحلي لإقليم سيدى سليمان سابقا أستاذ الفقه بمعهد أبي بكر الصديق للتعليم النهائي العتيق بفاس.

أستاذ مادة أصول المذهب المالكي بجامعة الفقه المالكي قواعده ومصطلحاته بكلية الشريعة بفاس

<sup>1</sup> معهد الإمام مالك للتعليم العتيق سيدى سليمان المغرب <https://www.facebook.com>

بين روایاتهم اختلاف من تقديم وتأخير وزيادة ونقص ، وأكبرها رواية القعنبي ، و من أكبرها و أكثرها زيادات رواية أبي مصهب ، فقد قال ابن حزم في رواية أبي مصعب زيادة على سائر الموطات نحو مائة حديث . و قال السيوطي : في رواية محمد بن الحسن أحاديث يسيرة زيادة على سائر الموطات ..<sup>1</sup>

و الجواب الذي ندين الله به أن المناوى : لا يؤمن بصحة الموطأ و لا غيره من كتب الحديث المعتمدة ، و الأدلة على ذلك كثيرة مبثوثة في صفحات كتابه منها :

اعتباره الأحاديث مرويات بشرية تاريخية . سخريته من المحدثين و كتبهم و اعتبارها كتبا تناقض العلم و تصطدم مع العقل ، انكاره لأحاديث صحيحة بشبه واهية .. اعتباره تدوين الحديث آفة !

ثالثا : القول بأن موطأ الإمام مالك هو أصح كتاب بعد كتاب الله، وعلى هذا فيزحزح صحيح البخاري عن مكانته ويحل محله الموطأ، ولقد كان يقبل هذا القول من الكاتب لو كان ذا نية صحيحة في كتب أهل الحديث، إذ قد عرفنا من خلال ما قد سبق له في كتابه رأيه في تدوين السنة وفي عناية أهل الصدر الأول بالحديث مما يفهم منه يقينا أنه سيء الظن بالحديث وأهله وكتبه، والموطأ منها، فما ينتقده الكاتب من أحاديث لم يفهمها عقله الحداثي في صحيح البخاري توجد نظيرتها في موطأ مالك، فما الفرق إذن؟ ينوه بكتاب ويجعل أولا في الرتبة بعد كتاب الله، وينبذ كتاب وتؤخر رتبته؟ سبحانك اللهم هذا بھتان عظيم؟ ثم يأتي الكاتب بنقول عن أئمة يمدحون الموطأ ويوجه ظاهر قولهم تقديمهم له على البخاري من مثل ما قد ورد عن الشافعي : " ما على ظهر الأرض كتاب بعد كتاب الله أصح من كتاب مالك " وقول ابن عبد البر : " الموطأ لا مثيل له " وقول ابن العربي المعاوري : " الموطأ هو الأول واللباب .. " إلى آخر الأقوال التي حشرها الكاتب ناقلا لها من منتدى الأزهرى على الشبكة العنكبوتية !!! ونحن هنا نسائله وهو يزعم أنه ينسف أسطورة ويهدم تاريخنا وبيني عليه تاريخنا آخر مليئا بالأحلام والأمنيات التي لا تصدق إلا في قلبه ونفسه ورأسه - أليس من المنطق أن

<sup>1</sup> شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك ج 1 ص 10 ط دار الفكر 1996

لا ينقل إلا مباشرة من الكتب التي قد وردت فيها هذه الأقوال والنقل، لأنه ربما سقط منها ما قد يكون دليلا عليه لا دليلا له فكيف وهو يهدى نظرية ويبني في مكانها نظرية جديدة ... لامفر له إذن من أن يعمد إلى الكتب المؤلفة في هذا الشأن وينقل منها بنفسه... وإنني هنا أظن ظناً أنا فيه مُستيقنٌ غير شاك أن المؤلف ليس يعرف هذه الكتب ولا حلم أن يظفر بها فضلا عن أن يقرأ منها أو ينقل من نصوص أصحابها... كما أني أظن ظناً أنا فيه مُستيقنٌ غير شاك ولا مرتاب أن الكاتب ليس يعرف أصحاب هذه النقول ولا قرأ لهم ... إذ لو فعل لعلم أن ابن عبد البر التميمي القرطبي فخر الأندلس وإمامها ما كان إلا معظماً لجاه الصحيح وجامعه، وأن ابن العربي المعافي فخر إشبيلية ورحلاتها المفسر المحدث الفقيه لم يعرف إلا معظماً لجناب البخاري وكتابه؟ وأما مقالة الشافعي فكانت قبل تأليف البخاري لكتابه فالإمام قد صدر منه هذا الحكم ونزل وفق الواقع في زمانه، ولا علم له بما سيأتي ، ولو تأخر به الزمان فأدرك البخاري ووقف على كتابه لكن قال فيه القول المقبول المعترض.

على أن هناك جوابا عاما يذكره كثير من العلماء عندما يعرضون للموازنة بين الصحيحين والموطأ فإنهم يقولون إن الموطأ أصح صحيحا باعتبار التقدم في الزمان والأسبقية في التأليف على ما فيه من أقوال الصحابة والتابعين وفقه ونظر الإمام مالك الذي لا ينبغي الإعراض عن ذكره، وأما الصحيحان فإنهما أصح وأولى بالتقديم لأنهما اختصا بتصحيح الحديث خاصة وليس فيما من الفقه ما في الموطأ، فلذلك كان القول المعتبر المنصور أنهما يليا القرآن الكريم في الأصححة والقبول ويقدم منهما صحيح البخاري لأنه أصح صحيحا وأعلى شرطا وأدق وأضيق ويليه بعد صحيح مسلم وهو وإن كان صحيحا فالصحة درجات بعضها فوق بعض وهو يقع فيها ثانيا بعد صحيح البخاري.<sup>1</sup>

**قال :** ووجدنا من الشيوخ من يعطي الأفضلية لمسلم و صحيحه ...<sup>2</sup>

و ماذا بعد ؟

<sup>1</sup> المعركة تحت راية البخاري الحلقة 23

<sup>2</sup> ص 132

قال النووي : اتفق العلماء رحمهم الله على أن أصح الكتب بعد القرآن العزيز الصحيحان البخاري ومسلم وتلقتهما الأمة بالقبول وكتاب البخاري أصحهما وأكثرهما فوائد ومعارف ظاهرة وغامضة وقد صح أن مسلماً كان من يستفيد من البخاري ويعرف بأنه ليس له نظير في علم الحديث وهذا الذي ذكرناه من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الجماهير وأهل الاتقان والصدق والغوص على أسرار الحديث وقال أبو علي الحسين بن علي النيسابوري الحافظ شيخ الحاكم أبي عبد الله بن البيع كتاب مسلم أصح ووافقه بعض شيوخ المغرب وال الصحيح الأول وقد قرر الإمام الحافظ الفقيه الناظار أبو بكر الإسماعيلي رحمه الله في كتابه المدخل ترجح كتاب البخاري وروينا عن الإمام أبي عبد الرحمن النسائي رحمه الله أنه قال ما في هذه الكتب كلها أجد من مسلم وأعلم بصناعة الحديث منه وقد انتخب علمه ولخص ما ارتضاه في هذا الكتاب وبقي في تحذيقه وانتقاده ست عشرة سنة وجمعه من ألف مؤلفة من الأحاديث الصحيحة وقد ذكرت دلائل هذا كله في أول شرح صحيح البخاري وما ترجح به كتاب البخاري ان مسلماً رحمه الله كان مذهبه بل نقل الإجماع في أول صحيحه أن الأسناد المعنون له حكم الموصول بسمعت بمجرد كون المعنون والمعنى عنه كانوا في عصر واحد وإن لم يثبت اجتماعهما والبخاري لا يحمله على الاتصال حتى يثبت اجتماعهما وهذا المذهب يرجح كتاب البخاري ..<sup>1</sup>

**قال** : وقد وجدت مقالة جامعة منشورة على منتدى السودان تؤكد بما لا يدع مجالاً للشك بأن مقوله تلقي الأمة لصحيح البخاري بالقبول ، كذبة ما بعدها كذبة ، وهذه المقالة التي جمعت نقولاً عن أئمة أعلام في عدم تلقي صحيح البخاري بالإجماع ، هي بعنوان : "الرد الملجم على من ادعى إجماع الأمة على البخاري و مسلم "

أولاً :

-1 الخبر الذي تلقته الأمة بالقبول مقطوع بصحته ، سواء كان في كتب السنن أو الصحيحين :

<sup>1</sup> شرح النووي على مسلم 14-15 دار احياء التراث العربي بيروت ط 2

نقل الإمام البليقيني في "محاسن الإصطلاح" أن هذا مذهب جماعات من الأصوليين و الفقهاء . ثم قال ما نصه : " و أهل الحديث قاطبة ، و مذهب السلف عامة أئمهم يقطعون بالحديث الذي تلقته الأمة بالقبول " .<sup>1</sup> و ذهب إلى هذا الحافظ ابن طاهر المقدسي ، قال الحافظ في "النكت على ابن الصلاح" : " و سبق ابن طاهر إلى القول بذلك جماعة من المحدثين كأبي بكر الجوزي ، وأبي عبد الله الحميدي ، بل نقله ابن تيمية عن أهل الحديث قاطبة "<sup>2</sup>

و نص كلام ابن تيمية في "النكت" : " الخبر الذي تلقته الأمة بالقبول تصدقها له و عملاً بمحاجبه ، أفاد العلم عند جماهير العلماء من السلف والخلف " ثم أخذ يذكر أسماء من قال بذلك على اختلاف مناهجهم ومذاهبهم ، ثم قال : و هو مذهب أهل الحديث قاطبة .<sup>3</sup> و يقول في "الفتاوى" <sup>4</sup>: فلا يسلم كتاب من الغلط إلا القرآن . وأجل ما يوجد في الصحة "كتاب البخاري" وما فيه متن يعرف أنه غلط على الصاحب لكن في بعض ألفاظ الحديث ما هو غلط وقد بين البخاري في نفس صحيحه ما بين غلط ذلك الراوي كما بين اختلاف الرواة .."

## -2 صحة أحاديث الصحيحين :

قال النووي : اتفق العلماء رحمة الله على أن أصح الكتب بعد القرآن العزيز الصحيحان البخاري و مسلم وتلقتهما الأمة بالقبول و كتاب البخاري أصحهما وأكثراهما فوائد و معارف ظاهرة و غامضة وقد صح أن مسلماً كان من يستفيد من البخاري و يعترض بأنه ليس له نظير في علم الحديث وهذا الذي ذكرناه من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الجماهير وأهل الاتقان والحق و الغوص على أسرار الحديث .<sup>5</sup>

قال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح رحمه الله جميع ما حكم مسلم رحمة الله بصحته في هذا الكتاب فهو مقطوع بصححته و العلم النظري حاصل بصحته في نفس الأمر وهكذا ما حكم

1 محاسن الإصطلاح ص 101

2 النكت على ابن الصلاح ج 1 ص 380

3 النكت 1/374

4 الفتوى 18/73

5 19-1

البخارى بصحته في كتابه وذلك لأن الأمة تلقت ذلك بالقبول سوى من لا يعتد بخلافه ووفاقه في الاجماع .. والذى نختاره أن تلقى الأمة للخبر المنحط عن درجة التواتر بالقبول يوجب العلم النظري بصدقه خلافا لبعض محققى الاصوليين حيث نفى ذلك بناء على أنه لا يفيد في حق كل منهم الا الظن وإنما قبله لانه يجب عليه العمل بالظن والظن قد يخطئ قال الشيخ وهذا مندفع لأن ظن من هو معصوم من الخطأ لا يخطئ والامة في اجماعها معصومة من الخطأ ... وقد اتفقت الأمة على أن ما اتفق البخارى ومسلم على صحته فهو حق وصدق .<sup>1</sup>

قال النووي : وإنما يفترق الصحيحان وغيرهما من الكتب في كون ما فيهما صحيحا لا يحتاج إلى النظر فيه بل يجب العمل به مطلقا وما كان في غيرهم لا يعمل به حتى ينظر وتوجد فيه شروط الصحيح .<sup>2</sup>

و قال الحافظ العلائي : " الأمة اتفقت على أن كل ما أسنده البخاري و مسلم في كتابيهما الصحيحين ، فهو صحيح لا ينظر فيه "

قال ابن حجر في النك : فقول الشيخ محبي الدين النووي: " خالف ابن الصلاح المحققون والأكثرؤن ". غير متوجه.

بل تعقبه شيخنا شيخ الإسلام في محسن الاصطلاح فقال: " هذا منوع فقد نقل بعض الحفاظ المتأخرین عن جمع من الشافعية والحنفية والمالكية والحنابلة أنهم يقطعون بصحة الحديث الذي تلقته الأمة بالقبول ".

قلت: وكأنه عني بهذا الشيخ تقى الدين بن تيمية فإني رأيت فيما حكاہ عن بعض ثقات أصحابه ما ملخصه: الخبر إذا تلقته الأمة بالقبول تصديقا له و عملا بموجبه أفاد العلم عند جماهير العلماء من السلف والخلف وهو الذي ذكره جمهور المصنفين في أصول الفقه كشمس الأئمة السرخسي وغيره من الحنفية والقاضي عبد الوهاب وأمثاله من المالكية، والشيخ أبي حامد الإسفاريني والقاضي أبي الطيب الطبرى والشيخ أبي إسحاق الشيرازى وسلیم الرازى وأمثالهم من الشافعية، وأبي عبد الله بن حامد و القاضي أبي يعلى وأبي الخطاب وغيرهم من الحنبليه وهو قول أكثر أهل الكلام من الأشاعرة وغيرهم كأبي إسحاق الإسفاريني وأبي بكر

<sup>1</sup> نفس المصدر 1/20<sup>2</sup> نفس المصدر

ابن فورك وأبي منصور التميمي وابن السمعاني وأبي هاشم الجبائي وأبي عبد الله البصري قال: وهو مذهب أهل الحديث قاطبة وهو معنى ما ذكره ابن الصلاح في مدخله إلى علوم الحديث - فذكر ذلك استنباطاً وافق فيه هؤلاء الأئمة وخالفه في ذلك من ظن أن الجمهرة على خلاف قوله لكونه لم يقف إلا على تصانيف من خالف في ذلك كالقاضي أبي بكر الباقياني والغزاوي وابن عقيل وغيرهم، لأن هؤلاء يقولون إنه لا يفيد العلم مطلقاً. وعمدتهم أن خبر الواحد لا يفيد العلم بمجرده، والأئمة إذا عملت بموجبه فالوجوب العمل بالظن عليهم وأنه لا يمكن جزم الأئمة بصدقه في الباطن، لأن هذا جزم بلا علم.

والجواب: أن إجماع الأئمة معصوم عن الخطأ في الباطن.. وإجماعهم على تصديق الخبر كإجماعهم على وجوب العمل به، والواحد منهم وإن جاز عليه أن يصدق في نفس الأمر من هو كاذب أو غالط فمجموعهم معصوم عن هذا كالواحد من أهل التواتر يجوز عليه بمجرده الكذب والخطأ، ومع انضمامه إلى أهل التواتر ينتفي الكذب والخطأ عن مجموعهم ولا فرق، (انتهى كلامه).

وأصرح من رأيت كلامه في ذلك من نقل الشيخ تقي الدين عنه ذلك فيما نحن بصدده - الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني فإنه قال: "أهل الصنعة مجمعون على أن الأخبار التي اشتمل عليها الصحيحان مقطوع بما عن صاحب الشيع وإن حصل الخلاف في بعضها فذلك خلاف في طرقها ورواتها".

و قال : قوله "ما ادعاه من أن ما أخرجه الشیخان مقطوع بصححته قد سبقه إليه أبو الفضل بن طاهر وأبو نصر بن يوسف". أقول: أراد الشيخ بذلك هذين الرجلين كونهما من أهل الحديث وإلا فقد قدمنا من كلام جماعة من أئمة الأصول موافقته على ذلك وهم قبل ابن الصلاح.

نعم، وسبق ابن طاهر إلى القول بذلك جماعة من المحدثين كأبي بكر الجوزي وأبي عبد الله الحميدي بل نقله ابن تيمية كما تقدم عن أهل الحديث قاطبة."

فإذا تقرر أن الحديث يحكم له بالصحة اذا تلقته الأئمة بالقبوا ، فما بالك بالأحاديث التي  
أجمع أنها أصح الصحيح؟!

### -3- ما أستثنى من الإجماع لإنقاد بعض الحفاظ !

قال الحافظ في "شرح النخبة" : و من ثم<sup>1</sup> قدم صحيح البخاري على غيره من الكتب المصنفة في الحديث ، ثم صحيح مسلم لمشاركته البخاري في اتفاق العلماء على تلقي كتابه بالقبول أيضا ، سوى ما عدل<sup>2</sup> .

و قال في مقدمة الفتح - في الفصل الثامن الذي عقده في سياق بيان الأحاديث التي انتقدتها الدارقطني و غيره - : ينبغي لكل منصف أن يعلم أن هذه الأحاديث وإن كان أكثرها لا يقدح في أصل موضوع الكتاب فإن جميعها وارد من جهة أخرى وهي ما ادعاه الإمام أبو عمرو بن الصلاح وغيره من الإجماع على تلقي هذا الكتاب بالقبول والتسليم لصحة جميع ما فيه فإن هذه الموضع متنازع في صحتها فلم يحصل لها من التلقي ما حصل لمعظم الكتاب وقد تعرض لذلك بن الصلاح في قوله إلا موضع يسيرة انتقدتها عليه الدارقطني و غيره وقال في مقدمة شرح مسلم له ما أخذ عليهما يعني على البخاري و مسلم وقدح فيه معتمد من الحفاظ فهو مستثنى مما ذكرناه لعدم الإجماع على تلقيه بالقبول انتهى وهو احتراز حسن واختلف كلام الشيخ محى الدين في هذه الموضع فقال في مقدمة شرح مسلم ما نصه فصل قد استدرك جماعة على البخاري و مسلم أحاديث أخلا فيها بشرطهما ونزلت عن درجة ما الترماد و قد ألف الدارقطني في ذلك ولأبي مسعود الدمشقي أيضا عليهما استدرك وأبى علي الغساني في جز العلل من التقييد استدرك عليهم وقد أجب عن ذلك أو أكثره أه وقال في مقدمة شرح البخاري فصل قد استدرك الدارقطني على البخاري و مسلم أحاديث فطعن في بعضها وذلك الطعن مبني على قواعد بعض المحدثين ضعيفة جدا مخالف لما عليه الجمهور من أهل الفقه والأصول وغيرهم فلا تغتر بذلك ه كلامه وسيظهر من سياقها والبحث فيها على التفصيل أنها ليست كلها كذلك و قوله في شرح مسلم وقد أجب عن ذلك أو أكثره هو الصواب فإن منها ما الجواب عنه غير منتهض<sup>3</sup>

<sup>1</sup> عند كلامه على أرجحية شرط البخاري على غيره

<sup>2</sup> شرح النخبة ص 32

<sup>3</sup> مقدمة الفتح 346

و قال في "النكت" تعقيبا على قول شيخه العراقي في "التقييد والإيضاح": "أن ما استثناه - ابن الصلاح - من الموضع قد أجاب العلماء عنها" قال ابن حجر: و أما كونها يمكن الجواب عنها فلا يمنع ذلك استثناءها ، لأن من تعقبها من جملة من ينسب إليه الإجماع على التلقي ، فالموضع المذكورة متخلفة عنده من التلقي ، فيتعين إستثناؤها ، وقد اعتبر أبو الحسن الدارقطني بتتبع ما فيهما من الأحاديث المعللة فزادت على المائتين. ولأبي مسعود الدمشقي في أطرافه انتقاداً عليهما. ولأبي الفضل بن عمار تصنيف لطيف في ذلك وفي كتاب التقييد لأبي علي الجياني جملة في ذلك.

والكلام على هذه الانتقادات من حيث التفصيل من وجوه:

منها: ما هو مندفع بالكلية.

ومنها: ما قد يندفع:

1- منها: الزيادة التي تقع في بعض الأحاديث إذا انفرد بها ثقة من الثقات ولم يذكرها من هو مثله أو أحفظ منه فاحتمال كون هذا الثقة غلط ظن مجرد وغایتها أنها زيادة ثقة فليس فيها منافاة لما رواه الأحفظ والأكثر فهي مقبولة.

2- منها: الحديث المروي من حديث تابعي مشهور عن صحابي سمع منه. فيعمل بكونه روى عنه بواسطة كالذي يروى عن سعيد المقرئ عن أبي هريرة - رضي الله عنه - . ويروى عن سعيد عن أبيه عن أبي هريرة.

وأن مثل هذا لا مانع أن يكون التابعي سمعه بواسطة ثم سمعه بدون ذلك الواسطة. ويتحقق بذلك ما يرويه التابعي عن الصحابي، فيروى من روايته عن صحابي آخر، فإن هذا يكون سمعه منهمما فيحدث به تارة عن هذا وتارة عن هذا.

كما قال علي بن المديني في حديث رواه عاصم عن أبي قلابة عن أبي الأشعث عن شداد بن أوس.

ورواه يحيى بن أبي كثیر عن أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان - رضي الله تعالى عنه - قال ما أرى الحديثين إلا صحيحين لإمكان أن يكون أبو قلابة سمعه من كل منهما  
قلت هذا إنما يطرد حيث يحصل الاستواء في الضبط والاتقان

3 - ومنها ما يشير صاحب الصحيح الى علته كحديث يرويه مسندا ثم يشير الى أنه يروى مرسلا فذلك مصير منه الى ترجيح رواية من أسنده على من أرسله

4 - ومنها ما تكون علته مرجوحة بالنسبة الى صحته كالحديث الذي يرويه ثقات متصل ويخالفهم ثقة فيرويه منقطعا أو يرويه ثقة متصلة ويرويه ضعيف منقطعا

ومسألة التعليل بالإنقطاع وعدم اللحاق قل أن تقع في البخاري بخصوصه لأنه معلوم أن مذهبه عدم الاكتفاء في الإسناد المعنون بمجرد إمكان اللقاء وإذا اعتبرت هذه الأمور من جملة الأحاديث التي انتقدت عليهما لم يبق بعد ذلك مما انتقد عليهما سوى مواضع يسيرة جدا ومن أراد حقيقة ذلك فليطلع المقدمة التي كتبتها لشرح صحيح البخاري فقد بينت فيها ذلك بيانا شافيا بحمد الله تعالى".

### ثانيا : نظرة في انتقادات بعض الحفاظ للأحاديث الصحيحة

#### - 1- ابن عمار الشهيد و انتقاده لبعض احاديث صحيح مسلم :

صنف الإمام أبو الفضل محمد بن أبي الحسين ابن عمار الحافظ الشهيد كتابه ( علل الأحاديث في كتاب الصحيح لمسلم بن الحجاج ) ، أعل فيه – رحمه الله – ستة و ثلاثون حديثا من الناحية الحديبية الصرف ، مثل : تكلمه في بعض الرواية ، أو استدراكه على مسلم طرقا و روایات أخرى ، أو تكلمه على بعض الأحاديث من ناحية الزيادة أو التفرد . و كجهد بشري فقد أصاب – رحمه الله – في بعض انتقاداته ، و أخطأ في بعض ! و حتى ما أصاب فيه فهو محتمل و لا يؤثر في صحة الحديث لوروده من طرق أخرى .

من أمثلة اعترافاته :

- وجدت في كتاب مسلم الذي سماه كتاب الصحيح عن أبي غسان المسمعي عن معاذ بن هشام عن أبيه عن يحيى بن أبي كثير عن أبي قلابة عن ثابت بن الضحاك عن النبي صلى الله عليه وسلم قال(ليس على الرجل نذر فيما لا يملك ولعن المؤمن كقتله ومن قتل نفسه بشيء عذب به يوم القيمة)

زاد فيه كلاما لم يجيء به أحد عن معاذ بن هشام ولا عن هشام الدستوائي وهو قوله : " من ادعى دعوى كاذبة ليكتثر بها لم يزده الله إلا قلة ومن حلف على يمين صبر فاجرة " هذا الكلام لا أعلم أحدا ذكره غيره وقد روى هذا الحديث عن يحيى بن أبي كثير جماعة غير هشام أيضا لم يذكروا فيه هذه الزيادة وليس هذه الزيادة عندنا محفوظة في حديث ثابت بن الصحاح أكبر وهي أن الغلط من أبي غسان المسمعي.<sup>1</sup>

و قد أجاب العلماء عن هذا الإعتراض : بأن أبي غسان لم يتفرد بهذه الزيادة بل توبع عليها.

- وقال وجدت عن يوسف بن يعقوب الصفار عن علي بن عثام عن سعير بن الخمس عن مغيرة عن إبراهيم عن علقة عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم في حديث الوسوسة وليس هذا الحديث عندنا بالصحيح لأن جرير بن عبد الحميد وسليمان التميمي رويا عن مغيرة عن إبراهيم ولم يذكرها علقة ولا ابن مسعود وسعير ليس هو من يحتاج به لأنه أخطأ في غير حديث مع قلة ما أسنده من الأحاديث.<sup>2</sup>

أعل ابن عمار هذا الحديث بالإرسال و ضعف أحد رواته . و قد أجاب العلماء عن هذا : الإرسال : أصاب ابن عمار في ترجيح الإرسال في هذه الرواية ، لكن لمن الحديث شواهد عدّة ، منها ما أخرجه مسلم في الصحيح و أبو داود و النسائي و أبو عوانة و ابن منده و الطياليسري من طرق عن سهيل بن أبي صالح عن أبي هريرة . و في الباب عن عائشة و غيرها .

ضعف الراوي " سعير " فقد قال ابن أبي حاتم سألت أبي عنه فقال : صالح الحديث ، يكتب حديثه و لا يحتاج به ."

لكن و ثقه ابن معين و الترمذى و الدارقطنى .<sup>3</sup>

## 2- أبو علي الغساني الجياني

خصص في كتابه ( تقييد المهمل ) جزءاً للذكر " العلل الواقع في أسانيد مسلم " قال - رحمه الله - في مقدمة هذا الفصل : و هذا الكتاب يتضمن التنبية على ما في كتاب أبي الحسين مسلم بن الحاجاج - رضي الله عنه - من الأوهام لرواية الكتاب عنه ، أو لمن فوقهم من

<sup>1</sup> العلل ص 41-37

<sup>2</sup> نفس المصدر ص 44-42

<sup>3</sup> انظر هامش ص 44 من تحقيق الشيخ علي الحلبي لكتاب العلل لابن عمار.

شيخ مسلم و غيرهم مما لم يذكره أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني في كتاب " الإستدراك " . قال النووي : .. فيه استدراك ، أكثره على الرواية عنهم ، و فيه ما يلزمهم و قد أجب عن كل ذلك أو أكثره .<sup>1</sup>

### 3- أبو مسعود الدمشقي

ألف رسالة صغيرة سماها " الألوجبة عما أشكل الشيخ الدارقطني على صحيح مسلم بن الحجاج " . و يرتكز الكتاب على ثلاثة محاور :

الأول : ذكر أحاديث إنتقد الدارقطني مسلما في إخراجها في الصحيح و الجواب عنها ، و هذا النوع هو غالب الكتاب ، حيث أورد أربعة وعشرين حديثا و أجاب عنها .

الثاني : إيراد بعض الأحاديث التي ذكر الدارقطني أنه يلزم مسلما إخراجها لإنبطاق شرطه في صحيحه عليها .. و هي أحاديث قليلة تبين أن الدارقطني مخطئ في تعقبه على مسلم .

الثالث : إيراده تعقب الدارقطني على مسلم في الرواية عن بعض الرواية في صحيحه ، مع رميهم بالضعف ، و جوابه عن ذلك و عددهم قليل أيضا .

إن معظم هذه الإنتقادات تتعلق بالأسانيد ، دون أن يؤثر ذلك على علة في المتن ، و عشرة منها فقط تتعلق بالمتن ، و الصواب فيها إلى جانب مسلم .

### 4- الإمام الدارقطني :

#### - كتاب ( الإلزامات )

قال - رحمه الله - في مقدمته : " ذكرن ما حضرني ذكره مما أخرجه البخاري و مسلم أو أحدهما من حديث بعض التابعين و تركا من حديثه شيئاً به ، ولم يخرجاه ، أو من حديث نظير له من التابعين الثقات ما يلزم إخراجه على شرطهما ومذهبهما ، فيما نذكره إن شاء الله تعالى . وبالله التوفيق " .

قال الشيخ مقبل - رحمه الله - : .. فينبغي أن يعلم أنهما لم يلتزما إخراج جميع الصحيح ، فقد

قال البخاري رحمه الله : لم أخرج في هذا الكتاب إلا الصحيح ، و ما تركت من الصحيح

أكثر ، كما في مقدمة الفتح ص 7 ، و صرحت أنه ليس كل صحيح أخرجه ... و قال

الحاكم في المستدرك ص 2 : و لم يحكما و لا واحد منهما أنه لم يصح من الحديث غير ما أخرجه " .

فعلى هذا فلا يلزمهما رحمة الله ما ألزمهما الإمام الدارقطني رحمة الله .<sup>1</sup>

### - كتاب (التتبع)

إن الناظر في انتقادات الدارقطني يرى أنها تنصب في غالبيها على السند من حيث الإختلاف أو الإرسال ، أو الكلام في الرواية ، وقد أصاب في بعض هذه الملاحظات رغم صحة المتن الذي جاء صحيحاً . ولم يسلم له باقي الإعتراضات ، قال السيوطي :

وانتقدوا عليهم يسيراً ..... فكم ترى نحوهم نصيراً

قال العلامة المحدث أَخْمَدْ شَاكِرْ :

الحق الذي لا مرية فيه عند أهل العلم بالحديث من المحققين ، و من اهتدى بهديهم ، و تبعهم على بصيرة من الأمر : أن أحاديث الصحيحين صحيحة كلها ، ليس في واحد منها مطعن أو ضعف ، وإنما انتقد الدارقطني وغيره من الحفاظ بعض الأحاديث على معنى أن ما انتقدوه لم يبلغ الدرجة العليا التي التزمها كل واحد منهما في كتابه ، و أما صحة الحديث نفسه ، فلم يخالف أحد فيها ، فلا يهوننك ارجاف المرجفين و زعم الزاعمين أن في الصحيحين أحاديث غير صحيحة ..<sup>2</sup>

### 5- ابو زرعة الرازي

قال النووي : " عاب عائدون مسلماً بروايته في صحيحه عن جماعة من الضعفاء والمتوسطين الواقعين في الطبقة الثانية الذين ليسوا من شرط الصحيح ولا عيب عليه في ذلك بل جوابه من أوجه ذكرها الشيخ الإمام أبو عمرو بن الصلاح رحمة الله .

أحدها : أن يكون ذلك فيما هو ضعيف عند غيره ثقة عنده ولا يقال الجرح مقدم على التعديل لأن ذلك فيما إذا كان الجرح ثابتًا مفسر السبب والا فلا يقبل الجرح إذا لم يكن كذلك وقد قال الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي وغيره ما احتاج البخاري ومسلم وأبو داود به من جماعة علم الطعن فيهم من غيرهم محمول على أنه لم يثبت الطعن المؤثر مفسر السبب .

<sup>1</sup> الإلزامات و التتبع . ص 116 تحقيق العلامة مقبل الوادعي .

<sup>2</sup> تعليقه على مختصر علوم الحديث لابن كثير ص 35

الثاني : أن يكون ذلك واقعا في المتابعات والشواهد لافي الأصول وذلك بأن يذكر الحديث أولاً بأسناد نظيف رجاله ثقات ويجعله أصلا ثم يتبعه بأسناد آخر أو أسانيد فيها بعض الضعفاء على وجه التأكيد بالمتابعة أو لزيادة فيه تنبه على فائدة فيما قدمه وقد اعتذر الحاكم أبو عبد الله بالمتابعة والاستشهاد في اخراجه عن جماعة ليسوا من شرط الصحيح منهم مطر الوراق وبقية بن الوليد ومحمد بن إسحاق بن يسار وعبد الله بن عمر العمري والنعمان بن راشد وأخرج مسلم منهم في الشواهد في أشباه لهم كثيرين . الثالث : أن يكون ضعف الضعيف الذي احتج به طرأ بعد أخذه عنه باختلاط حدث عليه فهو غير قادر فيما رواه من قبل في زمن استقامته كما في أحمد بن عبد الرحمن بن وهب بن أخي عبد الله بن وهب فذكر الحاكم أبو عبد الله أنه اختلط بعد الخمسين وما تئن بعد خروج مسلم من مصر فهو في ذلك كسعيد بن أبي عربة وعبد الرزاق وغيرهما من اختلط آخرا ولم يمنع ذلك من صحة الاحتجاج في الصحيحين بما أخذ عنهم قبل ذلك الرابع أن يعلو بالشخص الضعيف أسناده وهو عنده من رواية الثقات نازل فيقتصر على العالى ولا يطول باضافة النازل إليه مكتفيا بمعرفه أهل الشأن في ذلك وهذا العذر قد رويناه عنه تنصيصا وهو خلاف حاله فيما رواه عن الثقات أولا ثم أتبعه بمن دونهم متابعة وكان ذلك وقع منه على حسب حضور باعث النشاط وغيبته .

و هذا القسم هو الذي انتقده أبو زرعة ، قال ابن الصلاح : روينا عن سعيد بن عمرو البرذعي أنه حضر أبا زرعة الرازي وذكر صحيح مسلم وانكار أبي زرعة عليه روایته فيه عن اسياط بن نصر وقطن بن نسير وأحمد بن عيسى المصري وأنه قال أيضا يطرق لأهل البدع علينا فيجدون السبيل بأن يقولوا اذا احتج عليهم بحدث ليس هذا في الصحيح .

قال سعيد بن عمرو : فلما رجعت إلى نيسابور ذكرت لمسلم انكار أبي زرعة فقال لي مسلم : إنما قلت صحيح وإنما أدخلت من حديث اسياط وقطن وأحمد ما قد رواه الثقات عن شيوخهم إلا أنه ربما وقع إلى عنهم بارتفاع ويكون عندي من رواية أو ثق من هم بنزول فأقتصر على ذلك وأصل الحديث معروف من رواة الثقات .

قال سعيد وقدم مسلم بعد ذلك الرى فبلغنى أنه خرج إلى أبي عبد الله محمد بن مسلم بن وارة فجفاه وعاتبه على هذا الكتاب وقال له نحوا مما قاله لـ أبو زرعة ان هذا يطرق لأهل

البدع فاعتذر مسلم وقال إنما أخرجت هذا الكتاب وقلت هو صحيح ولم أقل إن ما لم أخرجه من الحديث في هذا الكتاب فهو ضعيف وإنما أخرجت هذا الحديث من الصحيح ليكون مجموعاً عندى وعند من يكتبه عنى ولا يرتاب في صحته فقبل عذرها وحمد الله.

وقد قدمنا عن مسلم أنه قال : عرضت كتابي هذا على أبي زرعة الرازي فكل ما أشار أن له علة تركته وكل ما قال انه صحيح وليس له علة فهو هذا الذي أخرجته .

قال الشيخ فهذا مقام وعر وقد مهدته بواضح من القول لم أره مجتمعاً في مؤلف والله الحمد قال وفيما ذكرته دليل على أن حكم شخص بمجرد رواية مسلم عنه في صحيحه بأنه من شرط الصحيح عند مسلم فقد غفل وأخطأ بل يتوقف ذلك على النظر في أنه كيف روى عنه على ما بيناه من انقسام ذلك والله أعلم <sup>1</sup>

قال النووي : " قال الشيخ أبو عمرو رحمه الله روياناً عن أبي قريش الحافظ قال كنت عند أبي زرعة الرازي فجاء مسلم بن الحجاج فسلم عليه وجلس ساعة وتذاكراً فلما قام قلت له هذا جمع أربعة آلاف حديث في الصحيح قال أبو زرعة فلمن ترك الباقي قال الشيخ أراد أن كتابه هذا أربعة آلاف حديث أصول دون المكررات وكذا كتاب البخاري ذكر أنه أربعة آلاف حديث باسقاط المكرر وبالملكر سبعة آلاف ومائتان وخمسة وسبعون حديثاً<sup>2</sup> ...

## 6- ابن تيمية و ابن القيم

قال رحمه الله في كتابه ( اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم ) : " وأما ما يوجد في كتب المسلمين في هذه الأوقات من الأحاديث التي يذكرها صاحب الكتاب مرسلة؛ فلا يجوز الحكم بصحتها باتفاق أهل العلم، إلا أن يعرف أن ذلك من نقل أهل العلم بالحديث، الذين لا يحدثون إلا بما صح كالبخاري في المعلقات التي يجزم فيها بأنها صحيحة عنده، وما وفه كقوله: وقد ذكر عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده " ونحو ذلك، فإنه حسن عنده.

هذا، وليس تحت أديم السماء بعد القرآن كتاب أصح من البخاري.<sup>3</sup>

1-27 المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج .. الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت

الطبعة: الثانية

21/1<sup>2</sup>

ص 350<sup>3</sup>

و قال : " كتب الإسلام التي تقرأ في المجالس الخاصة وال العامة، ك صحيح البخاري ومسلم، و موطأ مالك ، و مسند الإمام أحمد ، و سنن أبي داود ، و الترمذى ، و النسائي ، وأمثال ذلك من كتب المسلمين ".<sup>1</sup>

و قال في مجموع الفتاوى : " وكذلك تصحيح الترمذى والدارقطنى وابن خزيمة وابن منه وأمثالهم فيما يصحح الحديث. فإن هؤلاء وإن كان في بعض ما ينقلونه نزاع فهم أتقن في هذا الباب من الحاكم ولا يبلغ تصحيح الواحد من هؤلاء مبلغ تصحيح مسلم ولا يبلغ تصحيح مسلم مبلغ تصحيح البخاري بل كتاب البخاري أجل ما صنف في هذا الباب؛ والبخاري من أعرف خلق الله بالحديث وعلمه مع فقهه فيه وقد ذكر الترمذى أنه لم ير أحداً أعلم بالعلم منه وهذا كان من عادة البخاري إذا روى حديثاً اختلف في إسناده أو في بعض ألفاظه أن يذكر الاختلاف في ذلك لثلا يغتر بذلك له بأنه إنما ذكره مقرضاً بالاختلاف فيه. ولهذا كان جمهور ما أنكر على البخاري مما صححه يكون قوله فيه راجحاً على قول من نازعه... ولكن جمهور متون الصحاحين متفق عليها بين أئمة الحديث تلقوها بالقبول وأجمعوا عليها وهم يعلمون عملاً قطعياً أن النبي صلى الله عليه وسلم قالها. وبسط الكلام في هذا له موضع آخر.<sup>2</sup>

و قال : " ابتدأ البخاري صحيحة بيده الوحي ونزوله؛ فأخبر عن صفة نزول العلم والإيمان على الرسول أولاً ثم أتبعه بكتاب الإيمان الذي هو الإقرار بما جاء به ثم بكتاب العلم الذي هو معرفة ما جاء به فرتبه الترتيب الحقيقي. وكذلك الإمام أبو محمد الدارمي صاحب (المسندي) : ابتدأ كتابه بدلائل النبوة وذكر في ذلك طرفاً صالحاً. وهذا الرجحان: أفضل بكثير من مسلم؛ والترمذى ونحوهما؛ ولهذا كان أَحمد بن حنبل: يعظم هذين ونحوهما؛ لأنهم فقهاء في الحديث أصولاً وفروعاً".<sup>3</sup>

<sup>1</sup> شرح حديث النزول ص 5

<sup>2</sup> مجموع الفتاوى 1/ 255-256-257

<sup>3</sup> الفتوى 4/2

و قال ابن القيم عن البخاري : إمام أهل السنة والحديث محمد بن إسماعيل البخاري<sup>1</sup> .

حافظ الإسلام<sup>2</sup> و قال في نونيته ص 91 :

وانظر إلى ما في صحيح محمد ... ذاك البخاري العظيم الشان.

الحديث ينشئ لها خلقاً آخرين ...<sup>3</sup>

قال ابن تيمية في مقدمة في أصول التفسير: أن ما وقع في بعض طرق البخاري: «أن النار لا تمتليء حتى ينشئ الله لها خلقاً آخر» مما وقع فيه الغلط.

و قال في منهاج السنة النبوية : " وقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة وأنس بن مالك أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: "«لا يزال يلقى في النار وتقول: هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة فيها قدمه وفي رواية فيضع قدمه عليها فتقول: قط قط، وبينزوي بعضها إلى بعض " أي تقول: حسبي حسبي. وأما الجنة فيبقى فيها فضل، فينشئ الله لها خلقاً فيسكنهم فضول الجنة». هكذا روی في الصحاح من غير وجه، ووقع في بعض طرق البخاري غلط قال فيه: "«وأما النار فيبقى فيها فضل»<sup>4</sup>

<sup>1</sup> الصواعق المرسلة 1395/4

<sup>2</sup> الصواعق 1432/4

<sup>3</sup> حديث أبي هريرة رضي الله عنه ولفظه: (واما الجنة فإن الله عز وجل ينشئ لها خلقا) في البخاري 138/6 - 139 ; مسلم 4/ 2186 - 2187. وفي مسلم 6/ 2188 عن أنس رضي الله عنه: (يبقى من الجنة ما شاء الله أن يبقى، ثم ينشئ الله تعالى لها خلقاً مما يشاء) وعن أنس رضي الله عنه رواية أخرى جاء فيها: (ولا تزال الجنة تفضل حتى ينشئ الله لها خلقاً فيسكنهم فضل الجنة) وهي في البخاري 9/ 117 وفي مسلم 4/ 2188

<sup>4</sup> لعله يقصد ما رواه في كتاب التوحيد، باب ما جاء في قول الله تعالى: (إن رحمة الله قريب من المحسنين). عن أبي هريرة رضي الله عنه وفيه: (وقال للناس: أنت عذابي أصيّب بك من أشاء ولكل واحدة منكم ملوكها: قال: فأما الجنة فإن الله لا يظلم من خلقه أحدا وإنه ينشئ للنار من يشاء فيلقون فيها فتقول: هل من مزيد؟ ثلاثاً، حتى يضع فيها قدمه فتمتلئ ويُرده بعضها إلى بعض وتقول: قط قط قط) وذكر ابن حجر في شرحه للحديث فتح الباري 13/ 436 - 437: وقال أبو الحسن القابسي: المعروف في هذا الموضع أن الله ينشئ للجنة خلقاً، وأما النار فيضع فيها قدمه، قال: ولا أعلم في شيء من الأحاديث أنه ينشئ للنار خلقاً إلا هذا. انتهى، وقد قال جماعة من الأئمة: إن هذا الوضع مقلوب، وجزم ابن القيم بأنه غلط، واحتج بأن الله تعالى أخبر بأن جهنم تمتليء من إبليس وأتباعه، وكذا أنكر الرواية شيخنا البليغاني واحتج بقوله: (ولا يظلم ربك أحدا) ثم قال: وحمله على أحجار تلقى في النار أقرب من حمله على ذي روح يعذب بغير ذنب. انتهى. و جزم ابن القيم بأن هذا غلط من الرواية . قال رحمة الله : وأما اللفظ الذي وقع في صحيح البخاري في حديث أبي هريرة فإنه ينشئ للنار من يشاء فيلقون فيها فتقول هل من مزيد فغلط من بعض الرواية

والبخاري رواه في سائر الموضع على الصواب ليبين غلط هذا الراوي، كما جرت عادته بمثل ذلك إذا وقع من بعض الرواية غلط في لفظ، ذكر ألفاظ سائر الرواية التي يعلم بها الصواب، وما علمت وقع فيه غلط إلا وقد بين فيه الصواب، بخلاف مسلم فإنه وقع في صحيحه عدة أحاديث غلط، أنكرها جماعة من الحفاظ على مسلم. والبخاري قد أنكر عليه بعض الناس تخريج أحاديث، لكن الصواب فيها مع البخاري، والذي أنكر على الشيوخين أحاديث قليلة جداً، وأما سائر متونهما فمما اتفق علماء الحديثين على صحتها وتصديقها وتلقيها بالقبول لا يستردون في ذلك.<sup>1</sup>

### 7- ابن حزم :

أبو محمد علي بن سعيد بن حزم ، من كبار علماء أهل السنة ، فقيه حافظ متنفسن.  
أولاً : تعظيم ابن حزم للصحابيين :

لأبي محمد تعظيمًا كثيرة لكتب الحديث و خاصة الصحيحين ، يستشفه كل منقرأ كتب الإمام . وقد ذكر له قول من يقول : "أجل المصنفات الموطأ" فقال : " بل أولى الكتب بالتعظيم صحيح البخاري و مسلم ..." كما ذكر الذهي في ترجمته من السير .

و قال تلميذه الحميدي : " قد جرى ذكر الصحيحين فعظم منها و رفع من شأنهما ، و حكى أن سعيد بن السكن إجتمع إليه يوماً من أصحاب الحديث فقالوا له : " إن الكتب من الحديث قد كثرت علينا فلو دلنا الشيخ على شيء نقتصر عليه منها ؟ فسكت عنهم و دخل إلى بيته فأخرج أربع رزم و وضع بعضها على بعض و قال : " هذه قواعد الإسلام :

انقلب عليه لفظه والروايات الصحيحة ونص القرآن يرده فإن الله سبحانه وآخبر أنه يملا جهنم من إبليس واتباعه فإنه لا يغدو ألا من قامت عليه حجته وكذب رسالته قال تعالى: {كُلَّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلُوكُمْ حَزَنَتْهَا أَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ قَالُوا بَلَى فَقَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ} ولا يظلم الله أحداً من خلقه.

هادي الأرواح ص 394

1 منهاج السنة النبوية ج 5 ص 101-102

كتاب مسلم وكتاب البخاري وكتاب أبي داود وكتاب النسائي . ثم جرى الكلام فقال لنا أبو محمد : و ما وجدنا للبخاري و مسلم رحمهما الله في كتابيهما شيئاً لا يحتمل مخرجاً إلا حديثين لكل واحد منهمما حديث ..<sup>1</sup>

ثانياً : السنة وهي واجب إتباعها .

قال ابن حزم : قد تيقنا وجوب طاعة الله عز وجل ورسوله عليه السلام علينا فحرام علينا الخروج عن طاعتهما في شيء مما امر به أو أن نقول في شيء مما ألمتنا إله منسوخ ساقط بعد وجوبه إلا ببيان جلي لا شك فيه.<sup>2</sup>

و قال : ونحن إنما أطعنا أمر نبينا عليه السلام لعلمنا أنه كله من عند الله عز وجل وأنه لا يقول من تلقاء نفسه شيئاً قال الله عز وجل {وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحي يوحى}<sup>3</sup>

و قال : لما بينا أن القرآن هو الأصل المرجوع إليه في الشرائع نظرنا فيه فوجدنا فيه إيجاب طاعة ما أمرنا به رسول الله صلى الله عليه وسلم ووجدناه عز وجل يقول فيه واصفاً لرسوله صلى الله عليه وسلم {وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحي يوحى} فصح لنا بذلك أن الوحي ينقسم من الله عز وجل إلى رسوله صلى الله عليه وسلم على قسمين أحدهما وحي متلو مؤلف تأليفاً معجز النظام وهو القرآن والثاني وحي مروي منقول غير مؤلف ولا معجز النظام ولا متلو لكنه مقتول وهو الخبر الوارد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو المبين عن الله عز وجل مراده منا قال الله تعالى {بلبيات ولزير وأنزلنا إليك لذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون} ووجدناه تعالى قد أوجب طاعة هذا الثاني كما أوجب طاعة القسم الأول الذي هو القرآن ولا فرق فقال تعالى {يا أيها لذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا رسول وأولي لأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله ولرسول إن كنتم تؤمنون بله ولديوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً} فكانت الأخبار التي ذكرنا أحد الأصول الثلاثة التي ألمتنا طاعتها في الآية الجامعة لجميع الشرائع أولها عن آخرها وهي قوله تعالى {يا أيها لذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا رسول وأولي لأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله ولرسول إن كنتم

1 نوادر الإمام ابن حزم 5/2 لابن عقيل الظاهري

2 الأحكام 81/1

3 الأحكام 94/1

تؤمنون بله ول يوم لآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً} فهذا أصل وهو القرآن ثم قال تعالى {يا أيها الذين آمنوا أطاعوا الله وأطعوا رسول وأولي لأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله ولرسول إن كنتم تؤمنون بله ول يوم لآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً} فهذا ثان وهو الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال تعالى

{يا أيها الذين آمنوا أطاعوا الله وأطعوا رسول وأولي لأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله ولرسول إن كنتم تؤمنون بله ول يوم لآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً} فهذا ثالث وهو الإجماع المنقول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم حكمه وصح لنا بنص القرآن أن الأخبار هي أحد الأصول المرجوع إليها عند التنازع قال تعالى {يا أيها الذين آمنوا أطاعوا الله وأطعوا رسول وأولي لأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله ولرسول إن كنتم تؤمنون بله ول يوم لآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً}. و البرهان على أن المراد بهذا الرد إنما هو إلى القرآن والخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لأن الأمة مجتمعة على أن هذا الخطاب متوجه إلينا وإلى كل من يخلق ويركب روحه في جسده إلى يوم القيمة من الجنة والناس متوجّه إلى من كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وكل من أتى بعده عليه السلام وقبلنا ولا فرق وقد علمنا علم ضرورة أنه لا سبيل لنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وحتى لو شغب مشغب بأن هذا الخطاب إنما هو متوجه إلى من يمكن لقاء رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أمكنه هذا الشغب في الله عز وجل إذ لا سبيل لأحد إلى مكالمته تعالى فبطل هذا الظن وصح أن المراد بالرد المذكور في الآية التي نصصنا إنما هو إلى كلام الله تعالى وهو القرآن وإلى كلام نبيه صلى الله عليه وسلم المنقول على مرور الدهر إلينا جيل بعد جيل <sup>1</sup>.

و قال : فلم يسع مسلما يقر بالتوحيد أن يرجع عند التنازع إلى غير القرآن والخبر على رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أن يأتي بما وجد فيهما فإن فعل ذلك بعد قيام الحجة عليه فهو فاسق وأما من فعله مستحلا للخروج عن أمرهما ومحاجا لطاعة أحد دونهما فهو كافر شك عندنا في ذلك وقد ذكرنا محمد بن نصر المروزي أن إسحاق بن راهويه كان يقول من بلغه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر يقر بصحته ثم رد به بغير تقبية فهو كافر ولم يخرج في

هذا بإسحاق وإنما أوردناه لغلا يظن جاهل أننا منفردون بهذا القول وإنما احتججنا في تكفيينا من استحل خلاف ما صح عنده عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول الله تعالى مخاطبا لنبيه صلى الله عليه وسلم {فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما} قال علي هذه كافية ملء عقل وحدر وآمن بالله واليوم الآخر وأيقن أن هذا العهد عهد ربه تعالى إليه ووصيته عز وجل الواردة عليه فليفتش الإنسان نفسه فإن وجد في نفسه مما قضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم في كل خبر يصححه مما قد بلغه أو وجد نفسه غير مسلمة لما جاءه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ووجد نفسه مائلة إلى قول فلان وفلان أو قياسه واستحسانه وأوجد نفسه تحكم فيما نازعت فيه أحدا دون رسول الله صلى الله عليه وسلم متى صاحت فمن دونه فليعلم أن الله تعالى قد أقسم وقوله الحق إنه ليس مؤمنا وصدق الله تعالى وإذا لم يكن مؤمنا فهو كافر ولا سبيل إلى قسم ثالث..<sup>1</sup>

ثالثا : خبر الواحد يوجب العمل و اليقين بصحته .

قال رحمه الله : القسم الثاني من الأخبار ما نقله الواحد عن الواحد فهذا إذا اتصل برواية العدول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجب العمل به ووجب العلم بصحته أيضا وبين هذا وبين شهادة العدول فرق ذكره إن شاء الله تعالى وهو قول الحارث بن أسد المخاسيي والحسين بن علي الكرابيسي وقد قال به أبو سليمان وذكره ابن خويز منداد عن مالك بن أنس..<sup>2</sup> ثم ذكر الأدلة على صحة ما ذهب إليه من القرآن و السنة و عمل الصحابة و التابعين . ثم حكى الإجماع على ذلك ، قال : فصح بهذا إجماع الأمة كلها على قبول خبر الواحد الثقة عن النبي صلى الله عليه وسلم وأيضا فإن جميع أهل الإسلام كانوا على قبول خبر الواحد الثقة عن النبي صلى الله عليه وسلم يجزي على ذلك كل فرقة في علمها كأهل السنة والخوارج والشيعة والقدريه حتى حدث متكلمو المعتزلة بعد المائة من التاريخ فخالفوا الإجماع في ذلك...<sup>3</sup>

رابعا : توجيه كلام ابن حزم رحمه الله :

1 الاحكام 99/1

2 الاحكام 108/1

3 الاحكام 1/114-113

قال الحميدي وهو أحد تلامذة ابن حزم رحمهم الله تعالى: سمعت الفقيه أبا محمد علي ابن أحمد بن سعيد الحافظ - وهو ابن حزم الأندلسي - وقد جرى ذكر الصحيحين فعظم منهما ورفع من شأنهما ، وحکى أن سعيد بن السكن اجتمع إليه يوماً قوم من أصحاب الحديث فقالوا له: إن الكتب من الحديث قد كثرت علينا فلو دلنا الشيخ على شيء نقتصر عليه منها؟ . فسكت عنهم ودخل إلى بيته فأخرج أربع رزم ووضع بعضها على بعض وقال: هذه قواعد الإسلام كتاب مسلم ، وكتاب البخاري ، وكتاب أبي داود ، وكتاب النسائي ، ثم جرى الكلام. فقال لنا أبو محمد: " وما وجدنا للبخاري ومسلم - رحمهما الله - في كتابهما شيئاً لا يحتمل مخرجاً إلا حديثين لكل واحد منهما حديث .

فأما الذي في كتاب مسلم فأخرجه عن عباس بن عبد العظيم ، وأحمد بن جعفر المعربي: عن النضر بن محمد اليماني: عن عكرمة - هو ابن عمـار -: عن أبي زمـيل وهو سماـك الحنـفي: عن ابن عباس قال: " كان المسلمين لا ينظرون إلى أبي سـفيان ولا يقـاعدونـه . فقال للنبي صـلـى الله عـلـيه وـسـلـمـ: يـانـي الله ثـلـاث أعـطـنـيـهـنـ .

قال: نعم

قال: عندي أحسن نساء العرب وأجملهن أم حبيبة بنت أبي سـفيان أزوجـكـهاـ .

قال: نـعـمـ .

قال: ومعاوية تحـلـهـ كـاتـبـاـ بـيـنـ يـدـيـكـ .

قال: نـعـمـ .

قال: وتوـمـريـ حـتـىـ أـقـاتـلـ الـكـفـارـ كـمـاـ كـنـتـ أـقـاتـلـ الـمـسـلـمـيـنـ قال: نـعـمـ .

قال أبو زـمـيلـ: ولوـلاـ أـنـهـ طـلـبـ ذـلـكـ مـنـ النـبـيـ صـلـىـ اللهـ عـلـيهـ وـسـلـمـ ماـ أـعـطـاهـ ذـلـكـ ، لأنـهـ لـمـ يـسـأـلـ شـيـئـاـ إـلـاـ قـالـ نـعـمـ ."

قال لنا ابن حزم: وهذا حديث موضوع لاشك في وضعه ، والآفة فيه من عكرمة بن عمـار ، ولا يختلف اثنان من أهل المعرفة بالأخبار في أن النبي صـلـىـ اللهـ عـلـيهـ وـسـلـمـ لمـ يـتـزـوـجـ أـمـ حـبـيـبةـ إلاـ قـبـلـ الفـتـحـ بـدـهـ وـهـيـ بـأـرـضـ الـحـبـشـةـ وـأـبـوـهـاـ أـبـوـ سـفـيـانـ كـافـرـ هـذـاـ مـاـ لـاـ شـكـ فـيـهـ .

واما الذي في كتاب البخاري وقد تابـعـهـ مـسـلـمـ عـلـيـهـ فـهـوـ قـبـلـ تـمـ الـكـتـابـ بـأـورـاقـ فـيـ بـابـ تـرـجـمـةـ (وـكـلـمـ اللـهـ مـوـسـىـ تـكـلـيـمـاـ)ـ - سـوـرـةـ النـسـاءـ - ذـكـرـهـ عـنـ عـبـدـ الـعـزـيزـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ: عـنـ

سلیمان هو ابن بلال: عن شریک بن عبد الله قال: سمعت أنس بن مالک يقول : " ليلة أسری برسول الله صلی الله علیه وسلم من مسجد الكعبة أنه جاءه ثلاثة نفر قبل أن يوحى إليه ". هكذا قال ، ثم مضى في الحديث وفيه: حتى جاء سدرة المنتهى ودنا الجبار رب العزة فتدلى حتى كان منه قاب قوسين أو أدنى فأوحى الله فيما أوحى إليه خمسين صلاة " قال ابن حزم: فهذه ألفاظ معجمة منكرة والآفة من شریک في ذلك .

أولها: قوله: قبل أن يوحى إليه وأنه حينئذ فرضت عليه الخمسون صلاة . وهذا بلا خلاف من أحد من أهل العلم: إنما كان قبل الهجرة بسنة بعد أن أوحى إليه بنحو اثنتي عشرة سنة. فكيف يكون ذلك قبل أن يوحى إليه .

أولا : هذا الكلام المنقول عن ابن حزم لا يوجد في مؤلفاته المطبوعة بأيديينا ! بل هي حكاية نقلها عنه تلميذه الحمیدي في أحد مجالس مدارسة الحديث و الفقه ، و يدل على ذلك قول الحمیدي : " سمعت الفقيه أبا محمد علي بن أحمد بن سعيد الحافظ و قد جرى ذكر الصحیحین ... "

قال الحافظ العراقي في التبصرة 135/1 : " و روينا عن محمد بن طاهر المقدسي و من خطه نقلت ، قال : سمعت أبا عبد الله محمد بن أبي نصر الحمیدي ببغداد يقول : قال لنا أبو محمد بن حزم : و ما وجدنا للبخاري و مسلم في كتابيهما شيئاً لا يحتمل مخرجاً إلا حديثين لكل واحد منهما حديث ، تم عليه في تخريجه الوهم مع اقانهما و حفظهما و صحة معرفتهما " .

و العجب من الطاعن في صحة ثبوت تأليف البخاري لجامعه الصحيح بدعوى عدم وجود نسخة خطية أصلية بخط البخاري ! و بذلك كم على صحيح البخاري بالوضع و الإختلاف و أن صاحبه أسطورة . فكيف يستدل بكلام منسوب لابن حزم لم يخطه بيديه ، و لا وجد في أحد مصنفاته ، بل منقول عنه !؟ و المخطوطه التي ذكر فيها كلام ابن حزم وجدت بمكتبة أحمد الثالث بتركيا برقم 624/7 ، و هي من خطوط القرن التاسع الهجري ، كما قال محققتها الشيخ ابن عقيل الظاهري - رحمه الله - في كتابه ( نوادر ابن حزم ) 5/2 . و تم نشرها كذلك في مجلة عالم الكتب مجلد 1 ص 595 العدد الرابع .

فكان على الطاعن إحتراماً لمنهجه الذي اتبعه في الطعن في الصحيح : أن يثبت أولاً أن هذا الكلام المنسوب لابن حزم كلامه حقيقة ، وأنه وقف على نسخة من كلام ابن حزم بخط يده أو عليها توقيع أو إجازته !

ثانياً : إختلاف قول ابن حزم في الحكم على الحديث الأول ، فمرة ينقل عنه أنه قال : " موضوع " ، ومرة قال : " هذا الحديث وهم من بعض الرواة " وشتان بين الوهم والوضع !

قال النووي : وقال بن حزم هذا الحديث وهم من بعض الرواة لأنه لا خلاف بين الناس أن النبي صلى الله عليه وسلم تزوج أم حبيبة قبل الفتح بدهر وهي بأرض الحبشة وأبوها كافر وفي رواية عن بن حزم أيضاً أنه قال موضوع قال والآفة فيه من عكرمة بن عمارة الراوي عن أبي زميل وأنكر الشيخ أبو عمرو بن الصلاح رحمة الله هذا على بن حزم وبالغ في الشناعة عليه قال وهذا القول من جسارتة فإنه كان هجوماً على تخطئة الأئمة الكبار وإطلاق اللسان فيهم قال ولا نعلم أحداً من أئمة الحديث نسب عكرمة بن عمارة إلى وضع الحديث وقد وثقه وكيع ويجي بن معين وغيرهما وكان مستجاب الدعوة .<sup>1</sup>

ثالثاً : قوله رحمة الله : " و ما وجدنا للبخاري و مسلم في كتابيهما شيئاً لا يحتمل مخرجاً إلا حديثين .. " ، يفيد أن جميع الأحاديث التي انتقدت على الصحيحين هي صحيحة عند ابن حزم ! . فلماذا لم يذكر الطاعن هذا الإعتراف الواضح وبين الذي يعلي من مكانة الصحيحين ، ويبطل كل دعاوى الطاعنين ؟!

وشتان بين عالم محقق يعتقد بصحة ما في الصحيحين ، مع الثناء الجميل العطر على الشيوخين ، و بين كاتب صحف شكك في وجود البخاري واعتبر ما أحيط به من مناقب " أسطoir الرواة و المحدثين " لإختلاق أحاديث ونسبتها للرسول لكرم صلى الله عليه وسلم .

رابعاً : مع جلاله ابن حزم ونبوغه في شتى العلوم الشرعية خاصة الفقه و الحديث و المنطق ، إلا أنه رحمة الله أنتقدت عليه كثير من حكامه على الأحاديث و الرجال .

---

1 شرح مسلم 63/16 دار احياء التراث العربي ط 2

قال الذهبي : ولني أنا ميل إلى أبي محمد لحبته في الحديث الصحيح و معرفته به ، و إن كنت لا أوفقه في كثير مما يقوله في الرجال و العلل ..<sup>1</sup>

و قال ابن القيم : قالوا وأما تصحيح أبي محمد بن حزم له فما أجدره بظاهرите وعدم التفاتة إلى العلل والقرائن التي تمنع ثبوت الحديث بتتصحیح [مثل] هذا الحديث وما هو دونه في الشذوذ والنکاره فتصحیحه للأحادیث المعلولة وإنکاره لنقلتها نظیر إنکاره للمعنى والمناسبات والأقیسة التي یستوی فيها الأصل والفرع من كل وجه والرجل یصحح ما أجمع أهل الحديث على ضعفه وهذا بین في کتبه ملن تأمله .<sup>2</sup>

و لهذا يتوقف العلماء في أحکامه على الرواة خاصة إذا كان غير مسبوق إليها . لعلمهم أنه ليس من يعتمد عليه في الجرح و التعديل إذا انفرد .

### حدیث مسلم

لم يوافق ابن حزم أحد من العلماء في ما نسب إليه من القول بوضع الحديث ، و اشتد إنکارهم عليه خصوصا اتهامه لعکرمة بن عمار بوضع الحديث .

و ما نسب إليه منتقد لوجوه منها :

أنه مخالف لإجماع النقاد على عصمة الصحيحين من الوضع والإختلاق . ثم أنه مخالف لإجماع النقاد – كذلك – على برأة كعمرمة من الوضع .

قال ابن الصلاح : " و لا نعلم أحدا من أئمۃ الحديث نسب عکرمة بن عمار الى وضع الحديث ، و قد وثقه وكيع و يحيى بن معین و غيرهما .."

و سئل أحمد بن حنبل : هل كان باليمامة أحد يقدم على عکرمة اليمامي مثل أیوب بن عتبة و ملازم بن عمرو و هؤلاء ، فقال : عکرمة فوق هؤلاء .

قال يحيى بن معین : ثقة . ثبت .

و قال ابن المديني : كان عكرمة من أصحابنا ثقة ثبتا .

و قال العجلی : ثقة . و قال النسائي : ليس به بأس ، إلا ي حديث يحيى بن أبي كثیر .<sup>1</sup>

و قد أجاب العلماء على ما أستشكل من الحديث :

قال النووي : واعلم أن هذا الحديث من الأحاديث المشهورة بالاشكال ووجه الإشكال أن أبا سفيان إنما أسلم يوم فتح مكة سنة ثمان من الهجرة وهذا مشهور لا خلاف فيه وكان النبي صلی الله علیه وسلم قد تزوج أم حبیبة قبل ذلك بزمان طویل ..<sup>2</sup>

قال القاضي عياض : قال القاضي والذی وقع في مسلم من هذا غریب جدا عند أهل الخبر ... و قد تکلف بعض أهل العلم في الإجابة لتصویب هذا الخطأ ، و تعددت إجاباتهم و اختلفت . و الذی تطمئن له النفس ما ذهب إليه ابن القیم و ابن کثیر و آخرون : أن الحديث صحيح ، لكن الغلط وقع من أحد الرواة في تسمیة أم حبیبة ، و إنما سأله أن يزوجه أختها عزة ، و خفاء التحریم عليه غير مستبعد ...<sup>3</sup>

### حدیث البخاری

و هذا الحديث أستشكلت بعض ألفاظه ، قال النووي : وقد جاء في رواية شریک في هذا الحديث في الكتاب أوهام أنکرها عليه العلماء وقد نبه مسلم على ذلك بقوله فقدم وأخر وزاد ونقص منها قوله وذلك قبل أن يوحی إليه وهو غلط لم يوافق عليه ..<sup>5</sup>

قال ابن حزم : " فهذه ألفاظ معجمة منكرة والآفة من شریک في ذلك .

1 يراجع : تهذیب التهذیب 7/263-261 و الكاشف 2/276  
2 63/16

3 أکمال المعلم بفوائد مسلم 7/546

4 يراجع البداية و النهاية 4/144-145 زاد المعاد 1/111-112  
5 209/2

أولها: قوله: قبل أن يوحى إليه وأنه حينئذ فرضت عليه الخمسون صلاة.

وهذا بلا خلاف من أحد من أهل العلم: إنما كان قبل الهجرة بسنة بعد أن أوحى إليه بنحو إثنين عشرة سنة. فكيف يكون ذلك قبل أن يوحى إليه .

أولاً : ما ذهب إليه ابن حزم من أ ، الإسراء كان قبل الهجرة بسنة ، و أنه لا خلاف في هذا بين أهل العلم ، فيه نظر إذ يوجد خلاف في تاريخ وقوع الإسراء .

قال النووي : الإسراء أقل ما قيل فيه أنه كان بعد مبعثه صلى الله عليه وسلم بخمسة عشر شهراً وقال الحربي كان ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الآخر قبل الهجرة بسنة وقال الزهري كان ذلك بعد مبعثه صلى الله عليه وسلم بخمس سنين وقال بن إسحاق أسرى به صلى الله عليه وسلم وقد فشا الإسلام بمكة والقبائل وأشباه هذه الأقوال قول الزهري وبن إسحاق إذ لم يختلفوا أن خديجة رضي الله عنها صلت معه صلى الله عليه وسلم بعد فرض الصلاة عليه ولا خلاف أنها توفيت قبل الهجرة بمنة قيل بثلاث سنين وقيل بخمس ومنها أن العلماء مجتمعون على أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء ..<sup>1</sup>

و قال في فتاويه : وكان الإسراء سنة خمس أو ست من النبوة ، و قيل سنة إثنين عشرة منها ، و قيل بعد سنة و ثلاثة أشهر منها ، و قيل غير ذلك .<sup>2</sup>

ثانياً: اتهام شريك بالتفرد

قال ابن حجر : وصرح المذكورون بأن شريكاً تفرد بذلك وفي دعوى التفرد نظر فقد وافقه كثير بن حنيس بمعجمة ونون مصغر عن أنس كما أخرجه سعيد بن يحيى بن سعيد الأموي في كتاب المغازي من طريقه .<sup>3</sup>

210-209/2 1

2 فتاوى النووي 18/17

3 الفتح 480/13

قال أبو الفضل بن طاهر : قال أبو الفضل بن طاهر تعليل الحديث بتفرد شريك ودعوى بن حزم أن الآفة منه شيء لم يسبق إليه فإن شريكا قبله أئمة المجرح والتعديل ووثقوه ورووا عنه وأدخلوا حديثه في تصانيفهم واحتجوا به وروى عبد الله بن أحمد الدورقي وعثمان الدارمي وعباس الدوري عن يحيى بن معين لا بأس به وقال بن عدي مشهور من أهل المدينة حدث عنه مالك وغيره من الثقات وحديثه إذا روى عنه ثقة لا بأس به إلا أن يروي عنه ضعيف. وحديثه هذا رواه عنه ثقة وهو سليمان بن بلال قال وعلى تقدير تسليم تفرده قبل أن يوحى إليه لا يقتضي طرح حديثه فوهم الثقة في موضع من الحديث لا يسقط جميع الحديث ولا سيما إذا كان الوهم لا يستلزم ارتكاب محظوظ ولو ترك الحديث من وهم في تاريخ لترك حديث جماعة من أئمة المسلمين ولعله أراد أن يقول بعد أن أوحى إليه فقال قبل أن يوحى

<sup>1</sup> إليه انتهى.

قال الحافظ : وقد سبق إلى التنبيه على ما في رواية شريك من المخالفه مسلم في صحيحه فإنه قال بعد أن ساق سنته وبعض المتن ثم قال فقدم وأخر وزاد ونقص وسبق بن حزم أيضا إلى الكلام في شريك أبو سليمان الخطابي كما قدمته وقال فيه النسائي وأبو محمد بن الجارود ليس بالقوي وكان يحيى بن سعيد القطان لا يحدث عنه نعم قال محمد بن سعد وأبو داود ثقة فهو مختلف فيه فإذا تفرد به شاذ وكذا منكرا على رأي من يقول المنكر والشاذ شيء واحد والأولى التزام ورود الموضع التي خالف فيها غيره والجواب عنها إما بدفع تفرده وإما بتأويله على وفاق الجماعة ..<sup>2</sup>

<sup>1</sup> الفتح 485/13

<sup>2</sup> 485/13

الشيخ الألباني

في محاولة من أبیال لحشد الأدلة المؤيدة لطرحه ، ذهب يتمسح بكلام للعلامة الألباني حول بعض أحاديث الصحيحين . و هذا الإستدلال لا يخدم في الحقيقة غایة أبیال ، إذا علم موقف الشيخ من الصحيحين ، و جهوده في الدفاع عن أحاديثهما أمام مطاعن المبتدةعة ، و تم تحقيق مسألة تضييفه لبعض أحاديث الصحيحين .

أولاً : تعظيم الشيخ للصحيحين

قال رحمه الله : " الصحيحان هما أصح الكتب بعد كتاب الله تعالى باتفاق علماء المسلمين من المحدثين وغيرهم، فقد امتازا على غيرهما من كتب السنة يتفرد بهما بجمع أصح الأحاديث الصحيحة، وطرح الأحاديث الضعيفة والمتوتون المكررة، على قواعد متينة، وشروط دقيقة، وقد وفقا في ذلك توفيقاً بالغاً لم يوفق إليه من بعدهم من ناحية نحوهم في جمع الصحيح، كابن خزيمة، وابن حبان، والحاكم، وغيرهم حتى صار عرفاً عاماً أن الحديث إذا أخرجه الشيوخان أو أحدهما، فقد جاوز القنطرة، ودخل في طريق الصحة والسلامة، ولا ريب في ذلك، وأنه هو الأصل عندنا، وليس معنى ذلك أن كل حرف أو لفظة أو كلمة في "الصحيحين" هو منزلة ما في "القرآن" لا يمكن أن يكون فيه وهم أو خطأ في شيء من ذلك من بعض الرواية، كلاماً فلسني نعتقد العصمة لكتاب بعد كتاب الله تعالى أصلاً، فقد قال الإمام الشافعي وغيره: "أبي الله أن يتم إلا كتابه"، ولا يمكن أن يدعى ذلك أحد من أهل العلم من درسوا الكتابين

دراسة تفهم وتدرك مع نبذ التعصب، وفي حدود القواعد العلمية الحديثة، لا الأهواء الشخصية، أو الثقافة الأجنبية عن الإسلام وقواعد علمائه..<sup>1</sup>

و قال في الصحيحه : " إن حديثا يخرجه الإمام البخاري في المسند الصحيح ، ليس من السهل الطعن في صحته مجرد ضعف إسناده ، لاحتمال أن يكون له شواهد تأخذ ببعضه و تقويه "<sup>2</sup>

و قال في تمام المنة : " ينبغي لمن يستغلي بكتب السنة أن يجعل عمدته على الصحيحين ، لإتفاق الأمة عليهما ، و اعتنائهما برواياتهما أكثر من غيرهما من كتب السنة الأخرى "<sup>3</sup>

### ثانياً : تضييف الشيخ الألباني اجتهاد منه، قابل للقبول والرد

إجتهاد الشيخ و تكلم على أحاديث قليلة جدا في صحيح البخاري ، و كان مدار تعقباته هو الإسناد من حيث التكلم في أحد رجاله أو الاضطراب فيه . وبعض ألفاظ المتون من حيث غرائبها أو شذوذها أو نكارتها .

ولكن لا يلزم من تضييف الشيخ لها أن تكون ضعيفة بالفعل، بل قد تكون صحيحة كما ذهب إلى ذلك البخاري من قبل، وقد تكون ضعيفة فعلا. و هذا ما أقر به الشيخ عندما رد على الشيخ محمود سعيد المصري ، حيث قال : " في كتاب له سماه ( تنبيه المسلم إلى تعددي الألباني على صحيح مسلم ) إنعقد فيه تضييفي لأحاديث من رواية أبي الزبير عن جابر و غيرها ، ولو أنه سلك فيه طريق أهل العلم المخلصين في بيان ما يمكن أن تكون قد أخطأ فيهم ، فإنه لا عصمة لأحد بعد النبي صلى الله عليه وسلم لشకرته على ذلك ..<sup>4</sup>"

### ثالثاً : تخوفه الشديد من رد أحاديث الصحيحين بدعوى باطلة كمخالفتها للواقع !

<sup>1</sup> شرح الطحاوية ص 22-23 طبع المكتب الإسلامي

<sup>2</sup> الصحيحه رقم 1640 ج 4 ص 185

<sup>3</sup> تمام المنة ص 291

<sup>4</sup> أداب الرفاف ص 49

قال في معرض تعقبه على قول الشيخ أبي الفيض الغماري : " و منها أحاديث الصحيحةين ، فإن فيها ا هو مقطوع ببطلانه فلا تغتر بذلك ، و لا تتهيب الحكم عليه بالوضع ، لما يذكرون من الإجماع على صحة ما فيهما ، فإنها دعوى فارغة لا ثبت عند البحث و التمحص . فإن الإجماع على صحة جميع أحاديث الصحيحةين غير مقبول و لا واقع و لتقدير ذلك موضع آخر ، و ليس معنى هذا أن أحاديثهما ضعيفة أو باطلة أو يوجد فيها ذلك بكثرة ، بل المراد أنه يوجد فيهما أحاديث غير صحيحة مخالفتها للواقع "

فقال الشيخ : " و هذا مما لا يشك فيه كل باح متدرس في هذا العلم .. غير أني أخوّف من قول الغماري أخيراً " مخالفتها للواقع " .

فالشيخ أقر الغماري على عدم صحة الإجماع على صحة كل حديث في الصحيحةين ، كما أقره على كلامه الأخير أنه ليس معنى هذا أن أحاديثهما ضعيفة أو باطلة . لكنه لم يقره على شرط مخالفة الواقع ، الذي وضعه الغماري كمعيار لرد أحاديث الصحيحةين . و هذه الجملة الأخيرة لم ينقلها أبى إلال لأنها تخدم غايته و هدفه !

رابعاً : تحرزه الشديد و ترثيه في الكلام على أحاديث الصحيحةين حتى التي تكلم فيها بعض  
النقاد السابقين .

لما تعرض رحمه الله للكلام على بعض الأحاديث التي تكلم فيها بعض الأئمة ، و تبين له أنها صحيح خلافاً لمن تكلم عليها ، قال رحمه الله : " إن حديثاً يخرجه الإمام البخاري في المسند الصحيح ليس من السهل الطعن في صحته مجرد ضعف في إسناده ، لإحتمال أن يكون له شواهد تأخذ ببعضه و تقويه "

خامساً : تشديده النكير على كل من تعدد على حديث واحد من أحاديث الصحيحةين .  
 و منهم هؤلاء : الغماريين و محمد زاهد الكوثري<sup>1</sup> . و العقلانيين كأبي رية .

---

<sup>1</sup> انظر أداب الرفاف ص 50 و ما بعدها . شرح العقيدة الطحاوية ص 50 - 51 .

قال رحمة الله : " وفي مقابل هؤلاء بعض الناس من لهم مشاركة في بعض العلوم، أو في الدعوة إلى الإسلام - ولو بفهمهم الخاص - يتجرؤون على رد ما لا يعجبهم من الأحاديث الصحيحة وتضعيتها، ولو كانت مما تلقته الأمة بالقبول، لا اعتماداً منهم على أصول هذا العلم الشريف، وقواعد المعرفة عند المحدثين، أو لشبهة عرضت لهم في بعض روايتها؛ فإنهم لا علم لهم بذلك، ولا يقيمون لأهل المعرفة به والاختصاص وزنا، وإنما ينطلقون في ذلك من أهوائهم، أو من ثقافاتهم البعيدة عن الإيمان الصحيح، القائم على الكتاب والسنة الصحيحة؛ تقليداً منهم للمستشرقين أعداء الدين، ومن تشبيه بهم في ذلك من المستغربين أمثال أبي ريا المصري، وعز الدين بلقيس اللبناني، والشيخ محمد الغزالى، وغيرهم من ابتليت بهم الأمة في العصر الحاضر بإنكار الأحاديث الصحيحة بأهوائهم، وبلبلوا أفكار بعض المسلمين بشبها لهم.

وأقرب من هؤلاء بعض المشغلين بهذا العلم؛ إلا أنهم لغبة التعصب المذهبى عليهم، وتمكن الأهواء منهم؛ فإنهم في كثير من الأحيان يضعفون الأحاديث الصحيحة؛ كالشيخ الكوثري، وعبد الله الغماري، وأخوه الشيخ أحمد، والشيخ إسماعيل الأنباري، ومن شاء الاطلاع على شيء من ذلك؛ فليرجع إلى مقدمةي على "شرح الطحاوية"، ومقدمةي لكتاب "آداب الزفاف في السنة المطهرة" وغيرها؛ يجد العجب العجاب.

والله تعالى هو المستعان والمسؤول أن يحفظ السنة من أيدي الجاهلين والعابثين بها، والجاعلين لها تبعاً للأهواء، وأن يعرفنا بقدر جهود سلف أئمتنا في خدمتها، الذين وضعوا لنا أصولاً وقواعد معرفة صحيحة من سقيمها، من التزمها؛ كان على الحجة البيضاء، ومن حاد عنها؛ ضل ضلالاً بعيداً.

ورحم الله الإمام البخاري، الذي كان له السبق في هذا المجال، فوضع لنا كتابه هذا "ال صحيح"؛ منقيا إياه من الألوف المؤلفة من أحاديث النبي - صلى الله عليه وسلم -، فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.<sup>1</sup>

ساساً : تفصيله القول في أحاديث البخاري .

قال رحمه الله : " من المقرر في علم الحديث أن أحاديث " صحيح البخاري " تنقسم إلى قسمين :

الأول: هي التي يسندها البخاري إلى النبي صلى الله عليه وسلم، أي يسوق أسانيدها متصلة منه إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

وهذا القسم كله صحيح عند العلماء إلا أحراضاً يسيرة جداً وهم فيها بعض الرواة.

والآخر: هي التي يذكرها بدون إسناد متصل إلى النبي صلى الله عليه وسلم وله صور كثيرة لا مجال لذكرها الآن، وهذا القسم يسمى بالحديث المعلق، وقد اتفقوا أن فيه الصحيح والحسن والضعيف، ولا يمكن العلم بمعرفة رتبة هذا القسم من مجرد إيراد البخاري إياه في " صحيحه " بخلاف القسم الأول، اللهم إلا إذا صدر الحديث المعلق بصيغة الجزم مثل « قال وروى وذكر » ونحوها، فإنه يدل على أنه صحيح عنده، وإذا صدره بصيغة التمريض، مثل « رُوي » و « ذَكْرٌ » ونحوهما، فإنه يدل على ضعفه عنده، على أن هذا ليس مضطراً عنده، فكثيراً ما يصدره بصيغة الجزم، ويكون ضعيفاً، وقد يصدره بصيغة التمريض وهو عنده صحيح لأسباب لا مجال لذكرها الآن، وقد أوردها الحافظ ابن حجر العقلا尼 في " مقدمة فتح الباري " فمن شاء الاطلاع عليها فليرجع إليه.

وإنما الطريق الوحيد لمعرفة ذلك الرجوع إلى سند الحديث الذي علقه البخاري، في كتب السنة الأخرى كالسنن وغيرها، فيدرس سنته ثم يعطى ما يستحقه من رتبة.

---

<sup>1</sup> مختصر صحيح البخاري 2/8-10

إذا عرفنا هذا، فإن كثيراً من الناس ممن لا علم عندهم بهذا التفصيل في أحاديث البخاري ، يتوهם أن كل حديث فيه صحيح، وعلى ذلك فهو ينقل منه بعض الأحاديث المعلقة، ثم يعزوها إليه عزواً مطلقاً، فيوهم الناس ما توهمه هو نفسه أن الحديث صحيح، وقد يكون ضعيفاً، فيخطئ ويكون سبباً لخطأ غيره، من أجل ذلك اتفق علماء الحديث على أنهم إذا نقلوا من صحيح البخاري حديثاً من القسم الثاني ، أن يشار إلى ذلك بمثل قولهم «رواه البخاري معلقاً»، أو «ذكره البخاري بدون إسناد» وذلك لكي لا يوهموا الناس أن الحديث من القسم الأول الصحيح !

وقد أخل بذلك كثير من المصنفين، خاصة منهم المؤلفون، مثل مؤلف كتاب "الجامع للأصول الخمسة" ، فكثيراً ما رأينا في تحريره لبعض الأحاديث «رواه البخاري»، وهي عنده معلقة! وجرى على نسقه الشيخ الكتاني، فوجب التنبيه عليها، مع ذكر الصحيح والضعيف منها.<sup>1</sup>

#### سابعاً : عدم تحكيم العقل و الهوى في رد الحديث الصحيح

قال رحمه الله : " وبعد فقط أطلت الكلام على هذا الحديث وراويه دفاعاً عن السنة ولكي لا يتقول متقول، أو يقول قائل من جاهل أو حاسد أو مغرض:

إن الألباني قد طعن في " صحيح البخاري " وضعف حديثه، فقد تبين لكل ذي بصيرة أنني لم أحكم عقلي أو رأيي كما يفعل أهل الأهواء قديماً وحديثاً، وإنما تمسكت بما قاله العلماء في هذا الرواية وما تقتضيه قواعدهم في هذا العلم الشريف ومصطلحه من رد حديث الضعيف، وبخاصة إذا خالف الثقة. والله ولي التوفيق.<sup>2</sup>

ثامناً : خطأ أغلب الإنتقادات الموجهة لأحاديث الصحيح

<sup>1</sup> نقد نصوص حديثية ص 8-7

<sup>2</sup> سلسلة الأحاديث الضعيفة 3/465

قال رحمه الله : " واعلم أن " صحيح البخاري " مع جلالته وتلقي العلماء له بالقبول كما سبق ذكره في المقدمة؛ فإنه لم يسلم من النقد من بعض العلماء، وإن كان غالبه مجانبا للصواب؛ كما شرحه الحافظ ابن حجر في مقدمة "الفتح" ، ومن أسباب ذلك أن الناقد يقف في نقهء عند خصوص إسناد البخاري، وهو في هذه الحالة مصيب ، ولكن يكون مخطئا حين لم يتتجاوزه إلى غيره؛ كما فعل ابن حزم .."<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> مختصر صحيح مسلم 4/2

## **الفصل السادس    تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح**

رد الأحاديث بدعوى إساءتها للرسول .

## الرسول يسحر فيهذه

قال أَيْلَالٌ : ورد في صحيح البخاري تحت رقم 5433 حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : " سُحْرَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى إِنَّهُ لَيَحْيَى إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ وَهُوَ عِنْدِي دَعَا اللَّهَ وَدَعَاهُ ثُمَّ قَالَ أَشَعَرْتِ يَا عَائِشَةَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَفْتَانِي فِيمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيهِ قُلْتُ وَمَا ذَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ جَاءَنِي رَجُلٌ فَجَلَسَ أَحْدُهُمَا عِنْدَ رَأْسِي وَالْآخْرُ عِنْدَ رِجْلِيِّ ثُمَّ قَالَ أَحْدُهُمَا لِصَاحِبِهِ مَا وَجَعَ الرَّجُلِ قَالَ مَطْبُوبٌ قَالَ وَمَنْ طَبَهُ قَالَ لَيْبُدُ بْنُ الْأَعْصَمِ الْيَهُودِيُّ مِنْ بَنِي زُرْقَيْ قَالَ فِيمَا ذَا قَالَ فِي مُشْطٍ وَمُشَاطٍ وَجُفْفٍ طَلْعَةً ذَكَرٌ قَالَ فَأَيْنَ هُوَ قَالَ فِي بَيْرِ ذِي أَرْوَانَ قَالَ فَذَهَبَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَنَاسٍ مِنْ أَصْحَابِهِ إِلَى الْبَيْرِ فَنَظَرَ إِلَيْهَا وَعَلَيْهَا نَخْلٌ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى عَائِشَةَ فَقَالَ وَاللَّهِ لَكَانَ مَاءَهَا نُقَاعَةُ الْحِنَاءِ وَلَكَانَ نَخْلَهَا رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَأَحْرَجْتُهُ قَالَ لَا أَمَا أَنَا فَقَدْ عَافَانِي اللَّهُ وَشَفَانِي وَحَشِّيشَتُ أَنْ أُثْوَرَ عَلَى النَّاسِ مِنْهُ شَرًا وَأَمَرَ بِهَا فَلُدْفِنَتْ " .

وقد عقب ابن حجر العسقلاني في فتح الباري تعليقا على هذا الحديث بقوله: " ثم ذكر المصنف في الباب سبعة وعشرين حديثا الأول حديث عائشة قالت : " سحر النبي صلى الله عليه وسلم " الحديث ، وسيأتي شرحه في كتاب الطب ، ووجه إيراده هنا من جهة أن السحر إنما يتم باستعانة الشياطين على ذلك ، وسيأتي إيضاح ذلك هناك ، وقد أشكل ذلك على بعض الشرح . " بمعنى أن الرسول صلى الله عليه وسلم ليس من المخلصين ، فقد قال تعالى : ( قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبَعَّثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ إِلَى يَوْمِ الْوُقْتِ الْمَعْلُومِ قَالَ رَبِّ بِمَا أَعْوَيْتَنِي لَأَرْزِيَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَا عُوِّنَّهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُحْلَصِينَ ) الحجر: 40(

وهاته إساءة بالغة لنبينا عليه أفضل الصلوات وأركى التسليم. و بالإضافة الى هذه الإساءة فهذا الحديث يخالف جملة وتفصيلا عصمة الرسول وحفظ الله له ، كما يخالف قوله تعالى :

نَحْنُ أَعْلَمُ إِمَّا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ تَجْوَى إِذْ يَقُولُ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا (الاسراء: 47) فالله ينفي عن نبيه أنه سحر ، ويقول عمن يقول بأن الرسول مسحور بأنه ظالم ، بل وصلت بهؤلاء وقادتهم أن اعتقدوا أن رسول الله كان يخيل إليه أنه يقوم بالعمل وهو لم يقم به ، فهو كان يتوهם - حاشاه - أنه يجامع نساءه رغم أنه لم يقم بذلك ، وذلك من المذيان ، وهي إساءة من الإساءات التي لم يتورع من ألف هذا الكتاب عن تدوينها فيه ، لكن مادام هذا الحديث في صحيح البخاري فلا يمكن تكذيبه ، وأن من يعتقد بما في القرآن وينفي عن الرسول بأنه سحر ، وينكر هذا الحديث المسيء لبنينا فهو كافر بفتوى شيوخ الوهابية ، كما أوردنا نقلا عنهم في هذا الكتاب.<sup>1</sup>

### أولاً : تخریج الحديث

الحديث لم يتفرد به البخاري<sup>2</sup> حتى يزعم أيا لال أنه من تأليفات كاتب الصحيح ! فقد أخرجه جمع من الأئمة قبل البخاري و بعده منهم :

الحميدي في مسنده رقم 261 و ابن أبي شيبة في مصنفه رقم 23519 واسحق بن راهويه في مسنده رقم 737 ، و احمد في المسند رقم 24237-24300-24347-24650-24348 ، و مسلم في صحيحه رقم 2189 ، و النسائي في السنن الكبرى -6583-7569 ، وابن أبي يعلى في مسنده رقم 4882 ، و ابن حبان في صحيحه رقم 6584 ، و الطحاوي في شرح مشكل الآثار رقم 5934 ، و البيهقي في السنن الكبرى رقم 16494 ، و السنن الصغرى رقم 3130

<sup>1</sup> ص 153-154

<sup>2</sup> صحيح البخاري رقم 3175-3268-5763-5765-5766-6063-6064

## الرسول يسحر فيهذه

**ثانياً** : هذا الحديث طعن فيه المعتزلة و قالوا : أن ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم سحر باطل لا يصح ، بل هو من وضع الملحدين ! و من ذهب الى ذلك أبو بكر الجصاص في أحکام القرآن .<sup>3</sup>

فالتفق هذه الدعوى دعاة العقلانية في العصر الحاضر كأبي رية و احمد صبحي منصور و زكريا أوزون و غيرهم فعلت أصواتهم طعنا في السنة و تشابهت أقواهم ، غير أن تلميذهم أبلاط فاقهم جرأة في الطعن و التكذيب و سفالة في التعبير !

**ثالثاً** : أين قال العلماء أن النبي صلى الله عليه وسلم أصابه الهدىان ؟ و من قال بهذا ؟ وهذا الذي قاله كذب صراح على العلماء . فالمهديان هو " : كلام غير معقول مثل كلام المبرسم والمعتوه " <sup>4</sup> فأين المهديان في تخيل شيء حصل وهو لم يحصل !

ألم تقل إنك تسلم بصحة القرآن ؟ فإننا نجد في الذكر الحكيم ذكر السحر و أثره و ضرره و كفر فاعله ، و أنه يفرق بين المرأة و زوجها ، و أنه لا يضر إلا بإذن الله و قضائه و قدره ككل شر و ضر في هذا الوجود . فإذا انكر أبلاط إخراج البخاري و غيره لهذا الحديث لأنه ينكر السحر و حقيقته ، فمشكلته مع القرآن لا مع البخاري !

و إن كان ينكر أن يكون له تأثير على النبي صلى الله عليه وسلم و لو بمجرد تخيله في شأن أمر دنيوي كالجماع فقد أخبر القرآن عن موسى أنه خيل له من سحر سحرة فرعون أن الحبال و العصي تسعى قال الله تعالى فيه : ﴿لَوَا يَا مُوسَى إِمَا أَنْ تَلْقَى وَإِمَا أَنْ تَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى﴾ \* قالَ بَلَ أَلْقَوَا فَإِذَا حَبَالُهُمْ وَعَصِيَّهُمْ يَخْيَلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى

<sup>3</sup> أحکام القرآن ص 58-59

<sup>4</sup> لسان العرب لابن منظور ج 15 ص 360

\*فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى \* قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى<sup>5</sup> . فعلى كلام  
أيالل إإن قوله : ( يخيل إليه من سحرهم ) أنه هذيان ! فما جوابه ؟

و قد جاء في القرآن الكريم أن الأنبياء و الرسل بشر .. { قل إنما أنا بشر مثلكم } و  
يسألون الله الشفاء { و إذا مرضت فهو يشفين } و يصيبهم ما يصيب بقية البشر من  
الألام و الأقسام و الأمراض و يتعرضون للأذى من أعدائهم من الجن و الإنس { إني مسني  
الشيطان بنصب و عذاب } و قد قتل اليهود أنبياءهم و آذوهם { و قتلهم الأنبياء }  
أو كلما جاءكم رسول بما لا تقوى أنفسكم استكبرتم ففريقاً كذبتم و فريقاً تقتلون } و قال  
موسى { لم تؤذوني و قد تعلمون إني رسول الله إليكم } . وكل هذا لا دخل له في  
عصمتهم عن الخطأ في تبليغ الرسالة ، و العصمة من الفواحش و المعاشي و ليس للشيطان  
عليهم سبيل من جهة الإغواء و الإضلal .

#### رابع : إدعاؤه تكفير الوهابية لنكر حديث السحر !

ما دخل الوهابية بما قرره العلماء من تصحيح الحديث أو تضعيده أو شرحه قبل أن يولد  
الشيخ محمد بن عبد الوهاب بقرون ؟ ثم من أفتى بكفر من نفي عن النبي صلى الله عليه  
وسلم السحر ؟ ولو صح تكبير من أنكر حديث سحر النبي صلى الله عليه وسلم لـ كفر  
العلماء علماء كبار جهابذة كأبي بكر الجصاص و الزمخشري و محمد عبده و رشيد رضا و  
القاسمي ، لكن هذا لم يقع فعلم أن هذا مما لا يكفر صاحبه .

#### خامساً : جواب العلماء على هذا الـ اعتراض .

أن ما تعرض له النبي - صلى الله عليه وسلم - من سحر، هو مرض من الأمراض، وعارض  
من العلل، وهذه تجوز على الأنبياء كغيرهم من البشر، وهي مما لا ينكر ولا يقدح في النبوة،  
ولا يدخل بالرسالة أو الوحي، والله سبحانه إنما عصم نبيه - صلى الله عليه وسلم - مما يحول  
بينه وبين الرسالة وتبلیغها، وعصمه من القتل، دون العوارض التي تعرض للبدن. وأن السحر

<sup>5</sup> سورة طه الآيات 65-68

## الرسول يسحر فيهذه

إنما تسلط على ظاهر النبي - صلى الله عليه وسلم - وجوارحه، لا على قلبه واعتقاده وعقله، ومعنى الآية: عصمة القلب والإيمان، دون عصمة الجسد عما يرد عليه من الحوادث الدنيوية.

قال الإمام المازري<sup>6</sup> : أهل السنة وجمهور العلماء من الأمة مجتمعون على إثبات السحر وأن له حقيقة كحقائق غيره من الأشياء الثابتة خلافاً لمن أنكره ونفي حقيقته وأضاف ما يتافق منه إلى خيالات باطلة لا حقائق لها، وقد ذكره الله سبحانه في كتابه العزيز وذكر أنه مما يتعلم، وذكر ما يشير إلى أنه مما يكفر به وأنه يفرق به بين المرء وزوجه وهذا كله مما لا يمكن أن يكون فيما لا حقيقة له وكيف يتعلم ما لا حقيقة له.

وهذا الحديث أيضاً فيه إثباته وأنه أشياء دفت وأخرجت وهذا كله يبطل ما قالوه. والذي يعرف بالعقل من هذا أن إحالة كونه من الحقائق محال وغير مستنكر في العقل أن يكون الباري سبحانه يخرب العادات عند النطق بكلام ملتف أو تركيب أجسام أو المزج بين قوى على ترتيب مala يعرفه إلا الساحر ومن شاهد بعض الأجسام منها قتالة كالسموم وغيرها مسقمة كالأدوية الحادة، ومنها مصحة كالأدوية المضادة للمرض لم يبعد في عقله أن ينفرد الساحر بعلم قوى قتالة أو كلام مهلك أو مؤد إلى التفرقة.

وقد أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث من طريق ثابتة ، وزعموا أنه يحيط منصب النبوة ويشكك فيها وكل ما أدى إلى ذلك فهو باطل وزعموا أن تجويز هذا يعدم الثقة بما شرعوه من الشرائع ولعله يتخيل إليه جبريل - عليه السلام - وليس ثم ما يراه أو أنه أوحى إليه وما أوحى إليه وهذا الذي قالوه باطل وذلك أن الدليل قد قام على صدقه فيما يبلغه عن الله سبحانه وعلى عصمته فيه والمعجزة شاهدة بصدقه وتجويز ما قام الدليل على خلافه باطل، وما يتعلق ببعض أمور الدنيا التي لم يبعث بسببيها ولا كان رسولاً مفضلاً من أجلها هو في كثير منه عرضة لما ي تعرض البشر فغير بعيد أن يخيل إليه في أمور الدنيا ما لا حقيقة له، وقد قال بعض الناس إنما المراد بالحديث أنه كان يخيل إليه أنه وطئ زوجاته وليس بواطئ وقد

<sup>6</sup> المعلم بفوائد مسلم 3/158-159 الدار التونسية للنشر ط 2 - 1991

يتخيل في المنام للإنسان مثل هذا المعنى ولا حقيقة له فلا يبعد أن يكون - صلى الله عليه وسلم - يتخيله في اليقظة وإن لم يكن حقيقة وقال بعض أصحابنا يمكن أن يكون يخيلي إليه الشيء أنه فعله وما فعله ولكنه لا يعتقد ما تخيله أنه صحيح فتكون اعتقاداته كلها على السداد فلا يبقى لاعتراض الملحظ طريق .

أما القاضي عياض فقد بوب في الشفا باب ( فيما يخصهم في الأمور الدنيوية و ما يطرأ عليهم من العوارض البشرية )<sup>7</sup> ، قال رحمه الله : " قد قدمنا أنه صلى الله عليه وسلم وسائل الأنبياء والرسل من البشر ، وأن جسمه وظاهره خالص للبشر يجوز عليه من الآفات و التغيرات والألام ، والأسقام وتجزع كأس الحمام ما يجوز على البشر . و هذا كله ليس بنقيصة فيه ، لأن الشئ إنما يسمى ناقضا بالإضافة إلى ما هو أتم منه وأكمل من نوعه ، وقد كتب الله تعالى على أهل هذه الدار فيها يحيون وفيها يموتون ومنها يخرجون . و خلق جميع البشر بمدرجة الغير ، فقد مرض صلی الله عليه وسلم واشتكتي وأصابه الحر ، والقر وأدركه الجوع والعطش ولحقه الغضب ، والضجر وناله الإعياء والتعب ومسسه الضعف وال الكبر ، وسقط فجحش شقه وشجه الكفار ، وكسروا رباعيته وسقي السم ، وسحر وتداوي واحتجم ، وتنشر وتعود ، ثم قضى نحبه فتوفي صلی الله عليه وسلم ولحق بالرفيق الأعلى وتخلاص من دار الامتحان والبلوى . وهذه سمات البشر التي لا محيد عنها ، وأصاب غيره من الأنبياء ما هو أعظم منه ، فقتلوا قتلا ورموا في النار ونشروا بالمناشير ، ومنهم من وقاه الله ذلك في بعض الأوقات ومنهم من عصمه ، كما عصم نبينا من الناس ، فلئن لم يكف نبينا ربہ يد ابن قمئة يوم أحد ولا حجبه عن عيون عداه عند دعوته أهل الطائف . فلقد أخذ على عيون قريش عند خروجه إلى ثور ، وأمسك عنه سيف غورث وحجر أبي جهل وفرس سراقة ، ولئن لم يقه من سحر ابن الأعصم فلقد وقا ما هو أعظم من سم اليهودية . وهكذا سائر أنبيائه مبتلى ومعافي ، وذلك من تمام حكمته ليظهر شرفهم في هذه المقامات ، ويبين أمرهم ويتم كلامته فيهم ، وليحقق بامتحانهم بشريتهم ويرتفع الالتباس عن أهل الضعف فيهم ، لئلا يضلوا بما يظهر من العجائب على أيديهم ضلال النصاري بعيسى ابن مريم ولি�كون في محنهم تسلية

<sup>7</sup> الشفا بتعريف حقوق المصطفى 2/178-179-180-181-182-183 ط دار الفكر 1988

لأنهم و وفور لأجورهم عند ربهم تماما على الذي أحسن إليهم، قال بعض المحققين وهذه الطوارى والتغييرات المذكورة إنما تختص ب أجسامهم البشرية ، المقصود بها مقاومة البشر ومعناه بني آدم لمشاكلة الجنس ، وأما باطنهم فمتزهه غالبا عن ذلك معصومة منه متعلقة بالملائكة ، لأنها عنهم وتلقبها الوحي منهم . قال : وقد قال صلى الله عليه وسلم (إن عيني نائم ولا ينام قلبي) وقال (إني لست كهيتكم إني أبیت يطعني ربي ويسبقني) وقال (لست أنسى ولكن أنسى ليسن بي) فأخبر أن سره وباطنه وروحه خلاف جسمه وظاهره ، وأن الآفات التي تحل ظاهرة من ضعف، وجوع وسهر و نوم ، لا يخل منها شيء باطنها بخلاف غيره من البشر في حكم الباطن ، لأن غيره إذا نام استغرق النوم جسمه وقلبه وهو صلی الله عليه وسلم في نومه حاضر القلب كما هو في يقظته ، حتى قد جاء في بعض الآثار أنه كان محروسا من الحدث في نومه، لكون قلبه يقطن كما ذكرناه. وكذلك غيره إذا جاء ضعف لذلك جسمه ، وخارت قوته فبطلت بالكلية جملته ، وهو صلی الله عليه وسلم قد أخبر أنه لا يعتريه ذلك ، وأنه بخلافهم لقوله (إني لست كهيتكم إني أبیت يطعني ربي ويسبقني وكذلك أقول إنه في هذه الأحوال كلها من وصب ومرض وسحر وغضب لم يجر على باطنها ما يخل به ولا فاض منه على لسانه وجوارحه ما لا يليق به كما يعتري غيره من البشر مما نأخذ بعد في بيانه .

**فصل فإن قلت فقد جاءت الأخبار الصحيحة أنه صلی الله عليه وسلم سحر كما حدثنا**  
 الشيخ أبو محمد العتابي بقراءتي عليه قال نا حاتم بن محمد نا أبو الحسن علي بن خلف نا  
 محمد بن أحمد نا محمد بن يوسف نا البخاري نا عبيد ابن إسماعيل نا أبوأسامة عن هشام  
 بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها قالت : سحر رسول الله صلی الله عليه وسلم  
 حتى إنه ليخيل إليه أنه فعل الشيء وما فعله وفي رواية أخرى حتى كان يخيل إليه أنه كان يأتي النساء ولا يأتيهن (ال الحديث) . وإذا كان هذا من التباس الأمر على المسحور ذوي الأضاليل  
 يستفاد من نفس الحديث ، وهو أن عبد الرزاق قد روی هذا الحديث عن ابن المسيب وعروة  
 بن الزبير، وقال فيه عنهما سحر يهود بنى زريق رسول الله صلی الله عليه وسلم ، فجعلوه في  
 بئر حتى كاد رسول الله صلی الله عليه وسلم أن ينكر بصره ، ثم دله الله على ما صنعوا  
 فاستخرجه من البئر، وروي نحوه عن الواقدي وعن عبد الرحمن بن كعب وعمر بن الحكم

وذكر عن عطاء الخراساني عن يحيى بن يعمر حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عائشة سنة فبينا هو نائم أتاه ملكان فقعد أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه (ال الحديث) ، قال عبد الرزاق : حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عائشة خاصة سنة حتى أنكر بصره ، وروى محمد بن سعد عن ابن عباس مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم فحبس عن النساء والطعام والشراب فهبط عليه ملكان وذكر القصة ، فقد استبان لك من مضمون هذه الروايات أن السحر إنما تسلط على ظاهره وجوارحه لا على قلبه واعتقاده وعقله وأنه إنما أثر في بصره وحبسه عن وطء نسائه وطعامه وأضعف جسمه وأمرضه ويكون معنى قوله : يخيل إليه أنه يأتي أهله ولا يأتيهن ، أي : يظهر له من نشاطه ومتقدم عادته القدرة على النساء فإذا دنا منهن أصابته أخذه السحر فلم يقدر على إتيانهن كما يعتري من أخذ واعتراض ، ولعله مثل هذا أشار سفيان بقوله : وهذا أشد ما يكون من السحر ويكون قول عائشة في الرواية الأخرى إنه ليخيل إليه أنه فعل الشيء وما فعله من باب ما اختلف من بصره كما ذكر في الحديث فيظن أنه رأى شخصاً من بعض أزواجه أو شاهد فعلاً من غيره ولم يكن على ما يخيل إليه لما أصابه في بصره وضعف نظره لا لشيء طرأ عليه في ميزه وإذا كان هذا لم يكن فيما ذكر من إصابة السحر له وتأثيره فيه ما يدخل لبسه ولا يجدر به الملاحد المعترض أنسا .

قال ابن بطال : قال المهلب : وأيضاً فإن ذلك السحر لم يضره (صلى الله عليه وسلم) ؛ لأنه لم يفقده شيئاً من الوحي ، ولا دخلت عليه داخلة في الشريعة ، وإنما اعتراه شيء من التخييل والتوهם ، ثم لم يتركه الله على ذلك ، بل تداركه ثم عصمه وأعلمته بموضع السحر ، وأمره باستخراجه وحله عنه ، فعصيمه الله من الناس ومن شرهم ، كما وعده ، وكما دفع عنه أيضاً ضر السم بعد أن أطلعه الله على المكيدة فيه ، بأنه أظهرها إليه معجزة من كلام الذراع . وقد اعترض بعض الملحدين بحديث عائشة ، وقالوا : وكيف يجوز السحر على النبي ، والسحر كفر وعمل من أعمال الشياطين ، فكيف يصل ضره إلى النبي مع حياة الله له وتسديده إياه بملائكته ، وصون الوحي من الشياطين ؟ وهذا اعتراض يدل على جهل وغباءة من قائله وعناد القرآن ؛ لأن الله قال لرسوله : (قل أَعُوذ بِرَبِّ الْفَلَقِ) إلى قوله : (وَمِنْ شَرِ النَّفَاثَاتِ فِي الْعَقْدِ) والنفاثات : السواحر ينفثن في العقد كما ينفث الراقي في الرقيقة ، فإن كانوا أنكروا ذلك ؛ لأن الله لا يجعل للشياطين سبيلاً على النبي ، فقد قال تعالى : (وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا

## الرسول يسحر فيهذه

إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته ) يريد إذا تلا ألقى الشيطان. وقد روى عن النبي - (صلى الله عليه وسلم) أن عفريتاً تغلب عليه ليلة ليقطع عليه الصلاة حتى هم أن يربطه إلى سارية من سورى المسجد فذكر قول سليمان: (رب اغفر لي وهب لي ملگاً لا ينبغي لأحد من بعدي ) فرده خاسئاً. وليس في جواز ذلك على النبي ما يدل أن ذلك يلزمه أبداً، أو يدخل معه عليه داخلة في شيء من حاله أو شريعته، وإنما ناله من ضر السحر ما ينال المريض من ضر الحمى والبرسام من غير سحر، من الضعف عن الكلام، وسوء التخيل، ثم زال ذلك عنه، وأفاق منه، وأبطل الله كيد السحرة، وقد أجمع المسلمون أنه معصوم في الرسالة فسقط اعتراض الملحدة .<sup>8</sup>

و بهذا قال جمهور العلماء من المحدثين و المفسرين و المؤرخين و للزيادة يراجع : الخطابي<sup>9</sup>، و ابن القيم<sup>10</sup>، والعيني<sup>11</sup>، والسندي<sup>12</sup>، وابن حجر الهيثمي<sup>13</sup> و الحجوبي<sup>14</sup> و قد فصلت في الموضوع في كتاب ( مسالك المالكية في الجواب عما أشكل من أحاديث الصحيحين ) .

<sup>8</sup> شرح صحيح البخاري لابن بطال 358/5-359-360 مكتبة الرشد ط 2 .

<sup>9</sup> اعلام الحديث 1501/2

<sup>10</sup> بذائع الفوائد 192/2

<sup>11</sup> عمدة القاري 98/15

<sup>12</sup> حاشية السندي على سنن النسائي 113/7

<sup>13</sup> الزواجر عن اقتراف الكبائر، للهيثمي (2 / 163 . 164 .).

<sup>14</sup> الدفاع عن الصحيحين

## الرسول يحاول الانتحار !

قال أيا لال : -الرسول يحاول الانتحار

في " صحيح البخاري برقم (6581) من كتاب " التعبير " ، باب " أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصالحة " " قَالَ الزُّهْرِيُّ فَأَحْبَرَنِي عُرْوَةُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ : ... وَقَتْرُ الْوَحْيِ فَتْرَةٌ حَتَّى حَرْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا بَلَغَنَا حُرْنًا غَدَ مِنْهُ مِرَارًا كَيْ يَرَدَّى مِنْ رُءُوسِ شَوَاهِقِ الْجِبَالِ ، فَكُلُّمَا أَوْفَى بِذِرْوَةِ جَبَلٍ لِكَيْ يُلْقِي مِنْهُ نَفْسَهُ تَبَدَّى لَهُ حِبْرِيَلٌ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ إِنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ حَقًّا ، فَيَسْكُنُ لِذَلِكَ جَاسُهُ ، وَتَقْرُنَ نَفْسَهُ ، فَيَرْجِعُ ؛ فَإِذَا طَالَتْ عَلَيْهِ فَتْرَةُ الْوَحْيِ غَدَ لِمِثْلِ ذَلِكَ ، فَإِذَا أَوْفَى بِذِرْوَةِ جَبَلٍ تَبَدَّى لَهُ حِبْرِيَلٌ فَقَالَ لَهُ مِثْلُ ذَلِكَ " .

الحديث ورد في كتاب من كتب صحيح البخاري ، وهو يتهم الرسول بمحاولة الانتحار ، ومحاولة الانتحار لاتنتفع عن إنسان سوي ، فهي نتيجة لاضطرابات نفسية ، فكيف يسوغ لإنسان مسلم أن يتهم رسوله بهذا ، ورغم المحاولة التي قام بها ابن حجر العسقلاني وغيره لتبرير رواية البخاري لبلاغ إقدام الرسول على محاولات الانتحار مرات عده ، معتبرا أن الزياد "فيما بلغنا" وما بعدها ليست من كلام عائشة بل هي زيادة للزهري ، لكن رغم أن هذا تأويل مجرد تأويل ، فالكذب على رسول الله واضح من خلال الرواية الموجودة في صحيح البخاري ، لكن عباد الأسطورة لا يتورعون عن القول : "إن كل ما في صحيح البخاري

صحيح<sup>15</sup>

و قال أيضا : من بلاغات صحيح البخاري في أول كتاب منه يتهم الرسول بمحاولة الانتحار - حاشاه صلى الله عليه وسلم - وإليكم نص ما ورد بـ صحيح البخاري بكتاب

التعبير باب أول ما بدئ به رسول الله من الوحي الرؤيا الصالحة بال الحديث رقم [ 6581 ] [ حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم فيما بلغنا حزناً غداً منه مراراً كي يتربى من رؤوس شواهق الجبال ]. لكن ما زال البعض يعتقد أن كل ما في صحيح البخاري صحيح ، افلا تقلون؟!!<sup>16</sup>

تخریج روایة البلاغ :

البخاري رقم 6982 ج 9 ص 29 و احمد في المسند رقم 25959 ج 113-112/43 . عبد الرزاق في المصنف 323/5 ابن عوانة في المستخرج رقم 328 ج 1/102 و ابن حبان في الصحيح رقم 33 ج 1/216 ، ابن منه في الإيمان 2/692 ، الالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة و الجماعة 4/835 ، أبو نعيم الأصبهاني في دلائل النبوة 214 ، الدولابي في الذريعة الطاهرة 33 ، ابن عبد البر في اختصار المغازي و السير 33 و ذكره القاضي عياض في الشفا 2/244 و ابن كثير في السيرة 1/386 و البغوي في الأنوار في شمائل النبي المختار 17.

- صنيع البخاري رحمه الله :

أخرج هذه الرواية في صحيحه في مواضع متعددة و لم يذكر في واحد منها ما ذكره في روایة باب أول نا بدئ به رسول الله صلة الله عليه وسلم ! فمن ذلك أنه أخرجه من حدیث الليث عن عقیل عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة الى قوله : " ثم لم ينشب ورقة أن توفي ، و فتر الوحي . قال ابن شهاب : و أخبرني ابو سلمة ... ". دون ذكر محاولة التردی .

ثم أخرجه في (باب وادّکر في الكتاب موسى انه كان مخلصا) رقم 3392 ج 4/151

عن ابن شهاب أيضاً و ليس فيه ذكر بلاغ محاولة التردي . و أخرجه في ( باب ما ودعك ربك و ما قل ) رقم 4953 ج 6/173 عن ابن الشهاب عن عروة عن عائشة و فيه : " ثم لم ينشب ورقة أن توفي و فتر الولي حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم .

فهذه الزيادة ليست من شرطه في الصحيح " و لعل البخاري ذكرها لينبهنا إلى مخالفتها لما صح عنده من حديث بدء الولي الذي لم تذكر فيه هذه الزيادة .<sup>17</sup>

### - أنها من بلاغات الزهري و ليست موصولة

قال ابن حجر : و قوله هنا فترة حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم فيما بلغنا هذا وما بعده من زيادة عمر على رواية عقيل ويونس وصنيع المؤلف يوهم أنه داخل في رواية عقيل وقد جرى على ذلك الحميدي في جمعه فساق الحديث إلى قوله وفتر الولي ثم قال انتهى حديث عقيل المفرد عن بن شهاب إلى حيث ذكرنا وزاد عنه البخاري في حديثه المقترب بعمر عن الزهري فقال وفتر الولي فترة حتى حزن فساقه إلى آخره والذي عندي أن هذه الزيادة خاصة برواية عمر فقد أخرج طريق عقيل أبو نعيم في مستخرجه من طريق أبي زرعة الرازي عن يحيى بن بكير شيخ البخاري فيه في أول الكتاب بدونها وأخرجه مقوينا هنا برواية عمر وبين أن اللفظ لعمر وكذلك صرخ الإماماعيلي أن الزيادة في رواية عمر وأخرجه أحمد ومسلم والإماماعيلي وغيرهم وأبو نعيم أيضاً من طريق جمع من أصحاب الليث عن الليث بدونها . ثم إن القائل فيما بلغنا هو الزهري ومعنى الكلام أن في جملة ما وصل إلينا من خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه القصة وهو من بلاغات الزهري وليس موصولاً .

وقال الكرماني<sup>18</sup> هذا هو الظاهر ويحتمل أن يكون بلغه بالإسناد المذكور ووقع عند بن مردويه في التفسير من طريق محمد بن كثير عن عمر بإسقاط قوله فيما بلغنا ولفظه فترة حزن النبي صلى الله عليه وسلم منها حزناً غداً منه إلى آخره فصار كله مدرجاً على رواية الزهري وعن عروة عن عائشة ، والأول هو المعتمد قوله فيها .<sup>19</sup>

<sup>17</sup> السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة 265/1

<sup>18</sup> انظر الكواكب الدراري 97/24

<sup>19</sup> الفتح 359/12

قال الدكتور أبو شهبة : هذه الرواية ليست على شرط الصحيح ، لأنها من البلاغات ، و هي من قبيل المنقطع ، و المنقطع من أنواع الضعيف ، و البخاري لا يخرج إلا الأحاديث المسندة برواية العدول الضابطين ، و لعل البخاري ذكرها لينبهنا إلى مخالفتها لما صح عنده من حديث بدء الولي الذي لم تذكر فيه هذه الزيادة .<sup>20</sup>

قال الألباني — رحمه الله — : إن هذه الزيادة علتين :

الأولى تفرد عمر بها دون يونس و عقيل ، فهبي شادة .

ال الأخرى : أنها مرسلة معضلة ، فإن القائل ( فيما بلغنا ) إنما هو الزهري ، كما هو ظاهر من السياق ، و بذلك جزم الحافظ في الفتح ، و قال : و هو من بلاغات الزهري و ليس موصولا .<sup>21</sup>

أما قوله طاعنا في ابن حجر : " و رغم المحاولة التي قام بها ابن حجر العسقلاني وغيره لتبرير رواية البخاري لبلاغ إقدام الرسول على محاولات الانتحار مرات عدة ، معتبراً أن الزياد "فيما بلغنا" وما بعدها ليست من كلام عائشة بل هي زيادة للزهري ، لكن رغم أن هذا تأويل مجرد تأويل ، فالكذب على رسول الله واضح من خلال الرواية الموجودة في صحيح البخاري "

فما قام به ابن حجر و غيره من العلماء و المحدثين إنما نقد حديثي صرف خاضع لقواعد علم الحديث و هو الظاهر ، و ليست تأويل ! . فالتأويل لا يكون للظاهر إلى المعنى بعيد ، وليس إلى المبادر ، فهذا الصحفى العقلاوى لا يفرق بين الظاهر و التأويل و لا يستطيع فهم عبارات و مصطلحات العلماء ثم يستدرك و يعقب عليهم بهذه الطريقة الصبيانية .

فالعلماء إنما انتقدوا هذه الزيادة التي تفرد بها عمر من دون باقي الرواية عن الزهري .

<sup>20</sup> السيرة النبوية في ضوء القرآن و السنة 1/265

<sup>21</sup> دفاع عن الحديث النبوي و السيرة 41-42

## الرسول البذيء

قال أبى إلال : تحت هذا العنوان <sup>22</sup> : " حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ الْجُعْفُرِيُّ، حَدَّثَنَا وَهْبُ بْنُ جَرِيرٍ، حَدَّثَنَا أَبِي، قَالَ: سَمِعْتُ يَعْلَى بْنَ حَكِيمٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ: «لَعَلَّكَ قَبَلْتَ، أَوْ عَمِّرْتَ، أَوْ نَظَرْتَ» قَالَ: لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «أَنْكَثَتَهَا». لَا يَكُنْي، قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ أَمْرٌ بِرْجِمٍ" هذا الحديث في صحيح البخاري يبرز أن الرسول كان بذينا ، وكان صلوات الله عليه ينطق بالكلام الفاحش ، حيث ورد في حديث آخر أنه قال لشخص " اعضض هن أبيك" ، وفي حديث آخر " من تعزى بعزاء الجاهليه فأعضضوه بهن أبيه ولا تكنوا" بل منسوب للرسول في صحيح البخاري أنه كان يسب المؤمنين كما في حديث عن أبي هريرة " : ( سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول اللهم فأيما مؤمن سببته فاجعل ذلك له قربة إليك يوم القيمة ) . فإذا كان الله تعالى في محكم كتابه يقول في حق نبيه " إنك لعلى خلق عظيم " فالرسول كان أكثر الناس أدبا ، وأوفهم خلقا ، وأرقهم عفة ، وأكثرهم أناقة في اللفظ والقول ، لكن عباد الأساطير ، يفضلون الإساءة لرسولنا الكريم على أن يطعن في أسطورة صحيح البخاري ، ويقولون في تبجح غريب وقلة أدب لا توصف بأن هذا حديث صحيح والرسول قال هذا الكلام وأمر به ، وأنا أفضل ألف مرة أن أنسب هذا الفحش لخطأ الراوي على أن أنسبه للرسول ، وأحكם على الحديث بالوضع والتلفيق. "

**أولاً** : الحديث أخرجه البخاري في صحيحه 167/8 رقم 6824 ، ولم يتفرد به ، فقد رواه جمع من الأئمة منهم :

مسلم في صحيحه 1319/3 ، ابن أبي شيبة في مصنفه 520/5 ، أبو داود في سنته 147/4 ، النسائي في السنن الكبرى 418/6 ، الطبراني في المعجم الأوسط 81/3

الدارقطني في سنته 133/4 ، الحاكم في مستدركه 402/4 ، البيهقي في معرفة السنن و الأثار 12/305 ، عبد بن حميد في المنتخب من سنته ص 199

**ثانياً** : تصديره لهذا الحديث و لغيره كما مر سابقاً بعناوين مستفزة ، غرضه إيهام القارئ أن البخاري يسيء إلى مقام النبوة ، ليصل بذلك إلى خلق نفرة و فجوة بين القارئ و البخاري.

**ثالثاً** : لو درس أياً لال هذا الحديث جيداً و تتبعه في كتب الحديث لعلم أن المحدثين ساقوا هذا الحديث في كتاب الحدود للتدليل على أن القاضي يجب عليه المبالغة في التحري إذ المقام مقام حد من حدود الله . فالبخاري ذكره في كتاب الحدود باب هل يقول الإمام للمقر علك لمست أو غمرت .

و مسلم في كتاب الحدود باب من اعترف على نفسه بالزنى .

أبو داود في كتاب الحدود باب رجم ماعز بن مالك .

النسائي في كتاب الرجم . مسألة المعترف بالزنا عن كيفية ..

و كذلك أخرجه الدارقطني و الحاكم و غيرهما في كتاب الحدود .

**ثالثاً** : لم يثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم التلفظ بهذا الكلام إلا لضرورة ومصلحة شرعية ، قال الشوكاني " كان - صلى الله عليه وسلم - يتحاشى عن التكلم به في جميع حالاته ولم يسمع منه إلا في هذا الموضع " أما الإعتراض على الحديث بأنه يتعارض مع ما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حياء ، والذي يجهله المعترض أن " محل وجود الحياء منه صلى الله عليه وسلم في غير حدود الله وهذا قال للذى اعترف بالزنا أنكتها لا يكفي "<sup>23</sup>

**رابعاً** : فهم العلماء للحديث

قال الحافظ : هذه الترجمة معقودة لجواز تلقين الإمام المقر بالحد ما يدفعه عنه وقد خصه بعضهم بن يظن به أنه أخطأ أو جهل

.. قوله لما أتى ماعز بن مالك في رواية خالد الحذاء أن ماعز بن مالك أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال إنه زنى فأعرض عنه فأعاد عليه مرارا فسائل قومه أئمرون هو قالوا ليس به بأس وسنته على شرط البخاري وذكر الطبراني في الأوسط أن يزيد بن زريع تفرد به عن خالد الحذاء .

قوله قال له لعلك قبلت حذف المفعول للعلم به أي المرأة المذكورة ولم يعين محل التقبيل وقوله أو غمزت بالغين المعجمة والزاي أي بعينك أو يدك أي أشرت أو المراد بغمزت بيديك الجس أو وضعها على عضو الغير وإلى ذلك الإشارة بقوله لمست بدل غمزت وقد وقع في رواية يزيد بن هارون عن جرير بن حازم عند الإمام علي بلفظ لعلك قبلت أو لمست قوله أو نظرت أي فأطلقت على أي واحدة فعلت من الثلاث زنا ففيه إشارة إلى الحديث الآخر المخرج في الصحيحين من حديث أبي هريرة العين تزني وزناها النظر وفي بعض طرقه عندهما أو عند أحدهما ذكر اللسان واليد والرجل والأذن زاد أبو داود والفهم وعند هم والفرح يصدق ذلك أو يكذبه وفي الترمذى وغيره عن أبي موسى الأشعري رفعه كل عين زانية .

قوله أنكتها بالنون والكاف لا يكفي أي تلفظ بالكلمة المذكورة ولم يكن عنها بلفظ آخر وقد وقع في رواية خالد بلفظ أفعلت بها وكأن هذه الكنية صدرت منه أو من شيخه للتصریح في رواية الباب بأنه لم يكن ..<sup>24</sup>

قال القرطبي : " ( قوله: أَنْزَيْتَ؟ فَقَالَ: نَعَمْ ) جاء هذا المعنى في كتاب أبي داود بأوضح من هذا: قال له النبي - صلى الله عليه وسلم -: (أَنْكَتْهَا؟) قال: نعم. قال: (حتى غاب ذلك منك في ذلك منها؟) قال: نعم. قال: (كما يغيب المرؤود في المكحولة، والرِّشاء في البئر؟)

قال : نعم . قال : ( هل تدری ما الزنى ؟ ) قال : نعم ، أتیت منها حراماً ما يأتي الرجل من أهله حلالاً ) ( 1 ). وهذا منه - صلی الله عليه وسلم - أخذ ماعز بغایة النصّ الرافع لجميع الاحتمالات كلها تحقيقاً للأسباب ، وسعياً في صيانة الدماء . ثمَّ لما فرغ - صلی الله عليه وسلم - من استفصاله ( 2 ) عن ذلك سأله عن الإحسان . فقال : ( هل أحصنت ؟ ) قال : نعم ؛ يعني : هل تزوجت تزويجاً صحيحاً ، ووطئت وطئاً مباحاً ؟ فعندما أجابه بنعم ، أمر بترجمه ، وذلك عند تحقق السبب الذي هو الزنى بشرطه ؛ الذي هو الإحسان . وقد أخذ علماؤنا من حديث أبي داود : أن شهود الزنى يصفون الزنى كما وصف ماعز ، فيقول الشاهد : رأيت فرجه في فرجها كالمروء في المكحولة . وإليه ذهب معاوية ، والزهري ، ومالك ، والشافعي ، وأبو ثور ، وأصحاب الرأي . " <sup>25</sup>

قال ابن بطال : قال المهلب وغيره : في هذا الحديث دليل على جواز تلقين المقر في الحدود ما يدرأ بها عنه ألا ترى أن النبي ( صلی الله عليه وسلم ) قال ماعز : ( لعلك غمزت أو قبلت ) ليذرأ عنه الحد إذ لفظ الزنا يقع على نظر العين وجميع الجوارح ، فلما أتى ماعز بلفظ مشترك لم يحده النبي ( صلی الله عليه وسلم ) حتى وقف على صحيح ما أتاها بغير إشكال ؛ لأن من سننه ( صلی الله عليه وسلم ) درء الحدود بالشبهات ، فلما أفصح وبين أمر بترجمه . قال غيره : وهذا يدل أن الحدود لا تقام إلا بالإفصاح دون الكنيات ، ألا ترى لو أن الشهود شهدوا على رجل بالزنا ، ولم يقولوا رأيناه أو لج فيها كان حكمهم حكم من قذف لا حكم من شهد ، رفقاً من الله بعباده وستراً عليهم ليتوبوا . <sup>26</sup>

قال النووي : و قد يستعملون صريح الإسم لمصلحة راجحة و هي إزالة اللبس أو الإشتراك أو نفي المجاز أو نحو ذلك كقوله تعالى { الزانية و الزاني } و كقوله صلی الله عليه وسلم ( أنكتها ) و كقوله صلی الله عليه وسلم ( أدب الشيطان و له ضراط ) و كقول أبي هريرة رضي الله عنه عن الحدث ( فساد ، أو ضراط ) و نظائر ذلك كثيرة . <sup>27</sup>

<sup>25</sup> المفہم 91/2

<sup>26</sup> شرح صحيح البخاري 445-444/8

<sup>27</sup> المنهاج 238/1

قال الشوكاني : " ذكر هذا اللفظ صريحا ولم يكن عنه بلفظ آخر كالجماع .. وفي هذا من المبالغة في الاستثناء والاستفصال ما ليس بعده في تطلب بيان حقيقة الحال فلم يكتفى بإقرار المقر بالزنا بل استفهمه بلفظ لا أصرح منه في المطلوب وهو لفظ النكارة الذي كان - صلى الله عليه وسلم - يتحاشى عن التكلم به في جميع حالاته ولم يسمع منه إلا في هذا الموضع، ثم لم يكتفى بذلك بل صوره تصويرا حسيا، ولا شك أن تصوير الشيء بأمر محسوس أبلغ في الاستفصال من تسميته بأصرح أسمائه وأدتها عليه. وقد استدل بجهل الحديثين على مشروعية الاستفصال للمقر بالزنا، وظاهر ذلك عدم الفرق بين من يجهل الحكم ومن يعلمه ومن كان متلهكا للحرب ومن لم يكن كذلك لأن ترك الاستفصال ينزل منزلة العموم في المقال 28 "

### - بين نكح و ناك

جاء في لسان العرب : " **وَالْعَرَبُ تَقُولُ: فُلَانٌ خَطْبٌ فُلَانَةٌ إِذَا كَانَ يَخْطُبُهَا.** ويقول **الخاطِبُ: خَطْبٌ فَيَقُولُ الْمُخْطُوبُ إِلَيْهِمْ: نِكْحٌ وَهِيَ كَلِمَةٌ كَانَتِ الْعَرَبُ تَنْرَوْجُهَا.** وكانت امرأة من العرب يقال لها: أم خارجة، يضرب بـها المثل، فيقال: أسرع من نكاح أم خارجة. **وَكَانَ الْخاطِبُ يَقُولُ عَلَى بَابِ خِبَائِهَا فَيَقُولُ: خَطْبٌ فَتَقُولُ: نِكْحٌ وَخَطْبٌ فَيَقُولُ: نِكْحٌ** 29 . وقال : **نَكْحٌ فُلَانٌ** امرأة ينكحها نكاحا إذا تزوجها. ونكحها ينكحها: باضعها أيضا، وكذلك دحمتها وخجأها؛ وقال الأعشى في **نَكْحٌ** معنى تزوج: **وَلَا تَقْرَبَنَّ جَارَةً، إِنَّ سِرَّهَا ... عَلَيْكَ حَرَامٌ، فَإِنْكِحْنَ أَوْ تَأْبِدَا.** الأزهرى: **وَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ:** الزانية لا ينكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك؛ تؤيله لا يتزوج الزانية إلا زانية، وكذلك الزانية لا يتزوجها إلا زان؛ وقد قال قوم: معنى النكاح هاهنا الوطء، فالمعنى عندهم: الزانية لا يطأ إلا زانية والزانية لا يطئها إلا زان؛ قال: وهذا القول يبعد لأنه لا يعرف شيئاً من ذكر النكاح في كتاب الله تعالى إلا على معنى التزويج؛ قال الله تعالى: **وَأَنْكِحُوا الْأَيَامِي مِنْكُمْ** ؛ فهذا تزويج لا شك فيه؛ وقال تعالى: يا أيها الذين آتُوا إذا

<sup>28</sup> نيل الأوطار 119/7

<sup>29</sup> 360/1

نَكْحُتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ؛ فَأَعْلَمُ أَنْ عَقْدَ التَّزْوِيجِ يُسَمِّي النِّكَاحَ، وَأَكْثَرُ التَّعْسِيرِ أَنْ هَذِهِ الْآيَةُ  
 نَزَّلَتْ فِي قَوْمٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فُقَرَاءَ بِالْمَدِينَةِ، وَكَانَ إِنَّمَا بَعَائِيَا يَزْرِينَ وَيَأْخُذُنَ الْأُجْرَةَ، فَأَرَادُوا  
 التَّزْوِيجَ بَهْنَ وَعَوْهَنَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ تَحْرِيمَ ذَلِكَ. قَالَ الْأَزْهَرِيُّ: أَصْلُ النِّكَاحِ فِي كَلَامِ  
 الْعَرَبِ الْوَطْءُ، وَقَبْلَ لِلتَّزْوِيجِ نِكَاحٌ لَأَنَّهُ سَبَبٌ لِلْوَطْءِ الْمُبَاحِ. الْجُوهَرِيُّ: النِّكَاحُ الْوَطْءُ وَقَدْ  
 يَكُونُ الْعَقْدَ، تَقُولُ: نَكْحُتُهَا وَنَكْحَتْ هِيَ أَيْ تَزَوَّجْتَ؛ وَهِيَ نَاكِحٌ فِي بَنِي فُلَانٍ أَيْ ذَاتُ  
 زَوْجٍ مِنْهُمْ. قَالَ ابْنُ سِيدَهُ: النِّكَاحُ الْبَضْعُ، وَذَلِكَ فِي نَوْعِ الْإِنْسَانِ خَاصَّةً، وَاسْتَعْمَلَهُ ثَعْلَبُ  
 فِي الدُّبَابِ؛ نَكَحَهَا يَنْكِحُهَا نَكْحًا وَنِكَاحًا، وَلَيْسَ فِي الْكَلَامِ فَعَلَ يَفْعَلُ بِمَا لَامَ الْفَعْلِ مِنْهُ  
 حَاءٌ إِلَّا يَنْكِحُ وَيَنْطِخُ وَيَنْمِخُ وَيَنْضِخُ وَيَنْبِخُ وَيَرْجُحُ وَيَأْنِخُ وَيَنْلِخُ. وَرَجُلٌ نِكَحَهُ وَنَكَحْ  
 كَثِيرًا النِّكَاحِ. قَالَ: وَقَدْ يَجْرِي النِّكَاحُ بَعْرِي التَّزْوِيجِ؛ وَفِي حَدِيثِ مُعَاوِيَةَ: لَسْتُ بُنْكَحْ طُلْقَةً  
 أَيْ كَثِيرًا التَّزْوِيجِ وَالظَّلَاقِ، وَالْمَعْرُوفُ أَنْ يُعَالَ نِكَحَةً وَلَكِنْ هَكَذَا رُوِيَ، وَفُعْلَةً مِنْ أَبْنِيَةِ  
 الْمُبَالَغَةِ لِمَنْ يَكُثُرُ مِنْهُ الشَّيْءُ. وَأَنَّكَحَهُ الْمَرْأَةُ: زَوَّجَهُ إِيَاهَا. وَأَنَّكَحَهَا: زَوَّجَهَا، وَالْإِسْمُ النِّكْحُ  
 وَالنِّكْحُ؛ وَكَانَ الرَّجُلُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يُأْتِي الْحَيَّ حَاطِبًا فَيَقُولُ فِي نَادِيهِمْ فَيَقُولُ: خَطْبٌ أَيْ جِئْتُ  
 حَاطِبًا، فَيَقُولُ لَهُ: نِكْحٌ أَيْ قَدْ أَنْكَحْنَاكَ إِيَاهَا؛ وَيَقُولُ: نِكْحٌ إِلَّا أَنْ نِكْحًا هُنَا لِيُوازِنَ  
 خَطْبًا، وَقَصَرَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ وَابْنُ الْأَعْرَابِيِّ قَوْلَهُمْ خَطْبٌ، فَيَقُولُ نِكْحٌ عَلَى حَبْرٍ أُمٌّ حَارِجَةٌ؛ كَانَ  
 يُأْتِيهَا الرَّجُلُ فَيَقُولُ: خَطْبٌ، فَتَقُولُ هِيَ: نِكْحٌ، حَتَّى قَالُوا: أَسْرَعُ مِنْ نِكَاحٍ أُمٌّ حَارِجَةٌ. قَالَ  
 الْجُوهَرِيُّ: النِّكْحُ وَالنِّكْحُ لُغَتَانِ، وَهِيَ كَلِمَةٌ كَانَتِ الْعَرَبُ تَنْزَوِجُهُ إِلَيْهَا. وَنِكَحُهَا: الَّذِي  
 يَنْكِحُهَا، وَهِيَ نِكْحَتُهُ؛ كِلَاهُمَا عَنِ الْلِّحْيَانِ. قَالَ أَبُو زَيْدٍ: يُقَالُ: إِنَّهُ لِنِكَحَةٍ مِنْ قَوْمٍ  
 نِكَحَاتٍ إِذَا كَانَ شَدِيدَ النِّكَاحِ. وَيُقَالُ: نِكَحُ الْمَطْرُ الْأَرْضَ إِذَا اعْتَمَدَ عَلَيْهَا. وَنِكَحُ النُّعَاصُ  
 عَيْنَهُ، وَنِكَحُ الْمَطْرُ الْأَرْضَ، وَنِكَحُ النُّعَاصُ عَيْنَهُ إِذَا غَلَبَ عَلَيْهَا. وَامْرَأَةُ نَاكِحٌ، بِعَيْرِهَا: ذَاتُ  
 زَوْجٍ؛ قَالَ:

أَحَاطَتْ بِخُطَابِ الْأَيَامِيِّ، وَطَلَقَتْ، ... عَدَاهُ عَدِّيَّ، مِنْهُنَّ مَنْ كَانَ نَاكِحًا

وَقَدْ جَاءَ فِي الشِّعْرِ نَاكِحَةً عَلَى الْفِعْلِ؛ قَالَ الطِّرِمَاخُ:

وَمِثْلُكَ نَاحْتُ عَلَيْهِ النِّسَاءُ، ... مِنْ بَيْنِ بِكْرٍ إِلَى نَاكِحِهِ

وَيَقُوِّيهِ قَوْلُ الْآخِرِ:

لَصَلْصَلَةُ الْلَّجَامِ بِرَأْسِ طَرْفِ ... أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ تَنْكِحِي

وَفِي حَدِيثٍ

قَيْلَةً: انطَّلَقْتُ إِلَى أُخْتٍ لِي نَاكِحٍ فِي بَنِي شَيْبَانَ  
أَيْ ذَاتِ نِكَاحٍ يَعْنِي مُتَزَوِّجَةً، كَمَا يُقَالُ حَائِضٌ وَطَاهِرٌ وَطَالِقٌ أَيْ ذَاتُ حَيْضٍ وَطَهَارَةٍ  
وَطَالِقٍ؛ قَالَ أَبْنُ الْأَئْمَرِ: وَلَا يُقَالُ نَاكِحٌ إِلَّا إِذَا أَرَادُوا بِنَاءَ الاسمِ مِنَ الْفِعْلِ فَيُقَالُ: نَاكَحْتُ،  
فَهِيَ نَاكِحٌ؛ وَمِنْهُ حَدِيثُ سُبَيْعَةَ: مَا أَنْتِ بِنَاكِحٍ حَتَّى تَنْقُضِي الْعَدَّةَ.  
وَاسْتَنْكَحَ فِي بَنِي فُلَانٍ: تَزَوَّجُ فِيهِمْ، وَحَكَى الْفَارِسِيُّ اسْتَنْكَحَهَا كَنَكَحَهَا؛ وَأَنْشَدَ:  
وَهُمْ قَتَلُوا الطَّائِيَّ، بِالْحِجْرِ عَنْوَةً، ... أَبَا جَابِرٍ، وَاسْتَنْكَحُوْا أُمَّ جَابِرٍ<sup>30</sup>

وَكَانَ بِبِلَادِ الْمَغْرِبِ إِلَى عَهْدِ قَرِيبٍ رَسَمَ الزَّوْاجَ يَطْلُقُ عَلَيْهِ عَقْدَ نِكَاحٍ ، إِلَى أَنْ غَيْرَ مُؤْخِرٍ  
بَعْدَ زَوْاجٍ .

وَرَغْمَ أَنَّ الْفَاظَ نِكَاحٌ ، جَمَاعٌ ، وَطَءٌ ، مِبَاضِعَةٌ ، يُمْكِنُ أَنْ تَطْرُقَ سَمْعَ الْمَرْءِ سَوَاءً فِي  
خُطْبَ الْجَمْعَةِ أَوْ مَحَاضِرَةٍ وَدَرْسٍ عَلْمِيٍّ ، دُونَ أَيْ حَرْجٍ أَوْ اسْتِهْجَانٍ . لَكِنْ لَا يُمْكِنُ أَنْ  
يَمْرُ التَّلْفُظُ بِهَا أَمَامَ الْأَهْلِ دُونَ اسْتِنْكَارٍ لِمَا أَصْبَحَ تَحْمِلَهُ فِي الْمَخِيلَةِ الْجَمْعِيَّةِ لِدِيِ الْعَوْمِ مِنْ  
حَمْوَلَةِ جَنْسِيَّةٍ !

وَكَذَلِكَ لَفْظُ ( النِّيكَ ) الَّتِي لَهَا مَدْلُولَاتٌ عَدَّةٌ فِي لُغَةِ الْعَرَبِ مِنْهَا الْوَطْءُ كَذَلِكَ ، مَعَ أَنْ  
كَثِيرًا مِنْ مَعَانِيهَا تَدْلِي عَلَى الْخَصْبِ ! وَتَدْلِي عَلَى نِيكَ الْمَطْرِ لِلأَرْضِ ، وَتَدْلِي عَلَى حَمِيمِيَّةِ  
الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ الَّذِي يَشْبَهُ عَنَاقَ الْأَجْفَانِ عِنْدَ النَّوْمِ .

قَالَ الْعَالَمَةُ صَدِيقُ حَسَنٍ خَانَ فِي كِتَابِ ( نِشَوَةُ السَّكَرَانِ مِنْ صَهْبَاءِ تَذَكَّرِ الْغَلَانِ ) : إِنَّ  
النِّيكَ بِالْعَرَبِيَّةِ الْجَمَاعِ ، وَلَكِنْ خَصَّ الْمُتَأْخِرُونَ مِنْهُمْ هَذِهِ الْفَظْةَ بِالْفَوْاحِشِ فِي عَرْفِ هَذَا  
الزَّمَانِ " .

وَبِالرَّجُوعِ إِلَى لِسَانِ الْعَرَبِ وَتَاجِ الْعَرَوْسِ وَالْقَامِوسِ الْمُحيَطِ نَجَدُهُ تَتَشَابَهُ فِي شَرْحِ كَلْمَةِ  
النِّيكَ .

جَاءَ فِي تَاجِ الْعَرَوْسِ : { نَاكِهَا } يَنِيكُهَا { نِيَگَّا } جَامِعُهَا: وَهُوَ أَصْرَخُ مِنَ الْجَمَاعِ.

و النَّيَاكُ كشَدَّادٌ: الْمُكْثِرُ مِنْهُ شُدَّدَ لِكَثْرَةِ وَفِي الْمِثَلِ قَالَ: مَنْ {يَنِيكِ الْعَيْرَ يِنِيكُ} نَيَاكًا.  
يُضَرِّبُ فِي مُغَالَبَةِ الْعَلَابِ.

وَمِنْ الْمِجازِ: تَنَايِكُوا: غَلَبُهُمُ النَّعَاسُ.

ومنه أيضاً: تنايكَت الأَجْفانُ انطَقَ بعْضُها عَلَى بعْضٍ.

**وَمِمَّا يُسْتَدِرُكُ عَلَيْهِ:** نَاكَ الْمَطَرُ الْأَرْضَ وَنَاكَ النَّعَاصُ عَيْنَهُ: إِذَا غَلَبَ عَلَيْهَا نَفَّلَهُ الْأَزْهَرِيُّ فِي

٣١

## ورع زائف من حداثي متحرر !

و قد يحيى صور الجاحظ حال قوم يصطنعون الورع الزائف عند ذكر مثل هذه الألفاظ كحال صاحبنا ، { تشابهت قلوبهم } .

قال الجاحظ : " وبعض من يظهر النسخ والتقصّف إذا ذكر الحر والأير والنيل تقرّز وانقبض . وأكثر من تجده كذلك فإنما هو رجل ليس معه من المعرفة والكرم ، والنبل والوقار ، إلا بقدر هذا التصنّع ."

ولو علم أن عبد الله بن عباس أنسد في المسجد الحرام وهو محرم:  
وهرن يخشين بنا هميسا ... إن تصدق الطير ننك لميسا

فَقِيلَ لَهُ: إِنَّ هَذَا مِنْ الرَّفْثِ! قَالَ: إِنَّمَا الرَّفْثَ مَا كَانَ عِنْدَ النِّسَاءِ وَقَوْلُ عَلَيْيِ رَضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ  
وَدَخَلَ عَلَى بَعْضِ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي حِسْبِهِ بِذَلِكَ، قَالَ: مَنْ فِي هَذِهِ الْبَيْوْتِ؟ قَالَ:  
عَقَائِلُ مِنْ عَقَائِلِ الْعَرَبِ. قَالَ: «مَنْ يَطْلُ أَيْرَ أَبِيهِ يَنْتَطِقُ بِهِ» .  
فَعَلَى عَلَيْيِ فِي التَّنْزِهِ يَعْوَلُ.

وقول أبي بكر الصديق رضي الله عنه لبديل بن ورقاء يوم الحديبية، وقد تحدّد رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَضَضْتَ بِبَيْظَ الْلَّاتِ، أَخْنَ نَخْذَلَهُ؟!». .

وقول حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه: «وأنت يا ابن مقطعة البظور من يكثّر علينا!». وحديث مرفوع: «من عذيري من ابن أم سباع مقطعة البظور».

ولو تبّعـت هذا وشـبهـه وجـدـتهـ كـثـيرـاـ .  
وـإـنـماـ وـضـعـتـ هـذـهـ الـأـلـفـاظـ لـيـسـعـمـلـهـاـ أـهـلـ اللـغـةـ ،ـ وـلوـ كـانـ الرـأـيـ أـلـاـ يـلـفـظـ بـهـاـ مـاـ كـانـ لـأـوـلـ  
كـوـنـهـاـ معـنـىـ ،ـ وـلـكـانـ فـيـ التـحـرـيمـ وـالـصـوـبـ لـلـغـةـ الـعـرـبـ أـنـ تـرـفـعـ هـذـهـ الـأـسـمـاءـ وـالـأـلـفـاظـ مـنـهـاـ .  
وـقـدـ أـصـابـ كـلـ الصـوـبـ مـنـ قـالـ :ـ «ـ لـكـلـ مـقـامـ مـقـالـ »ـ .

ولـوـ كـانـ مـنـ يـتـصـوـفـ وـيـتـقـشـفـ ،ـ عـلـمـ قـوـلـ اـمـرـأـ رـفـاعـةـ الـقـرـظـيـ تـجـبـهـ عـنـدـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ غـيرـ مـخـتـشـمـةـ :ـ إـنـيـ تـرـوـجـتـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ الزـبـيرـ ،ـ وـإـنـماـ مـعـهـ مـثـلـ هـدـبـةـ التـوـبـ ،ـ  
وـكـنـتـ عـنـدـ رـفـاعـةـ فـطـلـقـيـ -ـ وـرـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ مـاـ يـزـيدـ عـلـىـ التـبـسـمـ حـتـىـ قـضـتـ  
كـلـامـهـاـ -ـ فـقـالـ :ـ «ـ تـرـبـدـيـنـ أـنـ تـرـجـعـيـ إـلـىـ رـفـاعـةـ؟ـ لـاـ ،ـ حـتـىـ تـذـوقـيـ مـنـ عـسـيـلـتـهـ وـيـذـوقـ مـنـ  
عـسـيـلـتـكـ »ـ .

وـرـوـاهـ اـبـنـ الـمـبـارـكـ عـنـ مـعـمـرـ عـنـ الـزـهـرـيـ عـنـ عـرـوـةـ عـنـ عـائـشـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ -ـ لـعـمـ أـنـهـ عـلـىـ  
سـبـيلـ التـصـنـعـ وـالـرـيـاءـ ..<sup>32</sup>

<sup>32</sup>كتاب مفاخرة الجواري و الغلمان ص 165 ضمن الرسائل الأدبية للجاحظ.

## الرسول جاء بالذبح

قال أبى إلأ : " جاء في صحيح البخاري معلقاً حديثاً منسوباً للرسول صلى الله عليه وسلم يقول فيه : ( لقد جئتم بالذبح ) ، ففي الوقت الذي تقرأ ليل نهار قوله تعالى { و ما أرسلناك إلا رحمة للعالمين } ( الانبياء 107) نجد هاته الرواية التي تسير على عكس التيار ، و تبرز أن رسولنا كان دموياً ، وأنه جاء بالذبح . و من هنا جاءت داعش ، و جاءت كل التصورات الإرهابية من هذا الموروث الديني ، الذي إنْخَذ قداسة أكبر من قداسة كتاب الله الداعي إلى الحبة والرحمة ، فاستعاذه الناس بعهاته المرويات عن كتاب الله الذي لا يأته الباطل من بين يديه ولا من خلفه . و الغريب أن عباد الأسطورة حاولوا أن يبرروا هذا الحديث حتى لا يخطئوا الراوي ، بأن المقصود به المشركين ، و نسوا أن الرسول أرسله الله رحمة للعالمين ، لكل الناس بمختلف انتتماءاتهم ، و اعتقاداتهم ، و نسوا أن الرسول كان أرحم الناس بالمشركين والكافر ، وكل المخالفين ، و له مواقف كثيرة معهم ، فكيف ينسب إليه أنه يقول ( لقد جئتم بالذبح ) لكن ماذا يمكن أن يقال بعد أن وجدنا في المسلمين من يؤمن بأن الرسول فعلًا قال هذا الكلام .<sup>33</sup>

أولاً : هذا الحديث ليس في صحيح البخاري كما افترى أبى إلأ ، و هذا دليل على كذبه في إدعاء البحث العلمي و أنه أجهد نفسه في قراءة صحيح البخاري و دراسة أحاديثه ! و دليل قوي على أنه حاطب ليل لا يدرى ما تنقل يداه ، بل يكتفى بالقص و اللصق دون مراجعة أو تثبت !

ثانياً : هذا الحديث بهذا اللفظ أخرجه جماعة من الأئمة منهم :

البخاري في خلق أفعال العباد ص 75 ط دار المعارف السعودية .

الأمام أحمد في مسنده عبد الله بن عمرو بن العاص برقم (7036)<sup>34</sup>

<sup>33</sup> ص 151

<sup>34</sup> المسند 609/11 ط مؤسسة الرسالة بتحقيق شعيب الأرنؤوط

قال يعقوب: حدثنا أبي، عن ابن إسحاق، قال: وحدثني يحيى بن عروة بن الربير، عن أبيه عروة، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: قلت له: ما أكثر ما رأيت قريشاً أصابت من رسول الله، فيما كانت تظهر من عداوته؟ قال: حضرتهم وقد اجتمع أشرافهم يوماً في الحجر، فذكروا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالوا: ما رأينا مثل ما صبرنا عليه من هذا الرجل قط، سفه أحلامنا، وشتم آباءنا، وعاب ديننا، وفرق جماعتنا، وسب آهتنا، لقد صبرنا منه على أمر عظيم، أو كما قالوا: قال: فيبينما هم كذلك، إذ طلع عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبل يمشي، حتى استلم الركن، ثم مر بهم طائفاً بالبيت، فلما أن مر بهم غمزوه بعض ما يقول، قال: فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى، فلما مر بهم الثانية، غمزوه بمثلها، فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى، ثم مر بهم الثالثة، فغمزوه بمثلها، فقال: «تسمعون يا معاشر قريش، أما والذي نفس محمد بيده، لقد جئتكم بالذبح» ، فأخذت القوم كلمته، حتى ما منهم رجل إلا كأنما على رأسه طائر واقع، حتى إن أشدهم فيه وصاة قبل ذلك ليرفوه بأحسن ما يجد من القول، حتى إنه ليقول: انصرف يا أبا القاسم، انصرف راشدا، فهو الله ما كنت جهولاً، قال: فانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان الغد، اجتمعوا في الحجر وأنا معهم، فقال بعضهم لبعض: ذكرتم ما بلغ منكم وما بلغكم عنه، حتى إذا بادأكم بما تكرهون تركتموه في بينما هم في ذلك، إذ طلع عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوثبوا إليه وثبة رجل واحد، فأحاطوا به، يقولون له: أنت الذي تقول كذا وكذا؟ لما كان يبلغهم عنه من عيب آهاتهم ودينهم، قال: فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نعم، أنا الذي أقول ذلك» ، قال: فلقد رأيت رجلاً منهم أخذ بمجمع ردائه، قال: وقام أبو بكر الصديق رضي الله تعالى عنه، دونه، يقول وهو يبكي: {أَتَقْتَلُونَ رجلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّ اللَّهِ} [غافر: 28] ؟ ثم انصرفوا عنه، فإن ذلك لأشد ما رأيت قريشاً بلغت منه قط. "

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره رقم 15197 ج 8 ص 2698 . و البزار في مسنده رقم 2497 ج 6 ص 456 . و ابن حبان في صحيحه رقم 6567 ج 14 ص 525 . و البهقي في دلائل النبوة ج 2 ص 275 . ابن هشام في السيرة 1/309-310 .

و ذكره كثير من أصحاب السير و التفاسير

## الرسول جاء بالذبح

ثالثا : الذي في صحيح البخاري ليس فيه ذكر للذبح و لا للقتل ، فقد أخرج رحمه الله في الجامع الصحيح في ثلث موضع :

في باب قول النبي صلى الله عليه وسلم " لو كنت متخدنا خليلا " رقم 3678 ج 5/10 و باب ما لقي النبي صلى الله عليه وسلم و أصحابه من المشركين بمكة . رقم 3856 ج 5/46 . و باب قوله { و نفح في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض، إلا من شاء الله، ثم نفح فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون} رقم 4815 ج 6/127

قال البخاري : حدثنا عياش بن الوليد، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثني الأوزاعي، حدثني يحيى بن أبي كثير، عن محمد بن إبراهيم التيمي، قال: حدثني عروة بن الزير، قال: سألت ابن عمرو بن العاص: أخبرني بأشد شيء صنعه المشركون بالنبي صلى الله عليه وسلم، قال: «بينا النبي صلى الله عليه وسلم يصلی في حجر الكعبة، إذ أقبل عقبة بن أبي معيط، فوضع ثوبه في عنقه، فخنقه خنقا شديدا» فأقبل أبو بكر حتى أخذ بمنكبها، ودفعه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: {أتقتلون رجلاً أن يقول رب الله} [غافر: 28] الآية، تابعه ابن إسحاق، حدثني يحيى بن عروة، عن عروة، قلت: لعبد الله بن عمرو، وقال: عبدة، عن هشام، عن أبيه، قيل لعمرو بن العاص، وقال: محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، حدثني عمرو بن العاص.<sup>35</sup>

رابعا : إن ما يقوم به أئيال من إيراد حديث واحد ، ثم بناءا على فهمه السقيم للحديث ، يملا الدنيا صيحا و طعنا في المحدثين ، يعد منهاجا مختلا غير علمي . فالحديث يجب أن يفهم في ضوء سياقه ، و نوع المخاطبين به و الحادثة التي تفسره . وكذلك ينظر في طرقه و شواهده ثم استقراء الأحاديث التي لها علاقة بالموضوع لفهم الموقف الشرعي من المسألة التي يعالجها الحديث .

خامساً: أما إعترافه على الحديث بحججة أن فيه طعنا بالنبي صلى الله عليه وسلم عليه المبعوث بالرحمة ، فالجواب ما سقناه في الجواب على الحديث السالف . و أن معنى الرحمة إفاضة النعم على المحتاجين والشفقة عليهم واللطف بهم وقد أعطى الله تعالى نبينا صلى الله عليه وسلم وأمته منها ما لم يعطه أحداً من العالمين ويكتفي من ذلك قوله تعالى : {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ} [الأنبياء: 107] فهو أعظم كل رحمة وأمته القابلة لما جاء به قد حصلت على أعظم حظ من هذه الرحمة وشفاعته يوم القيمة لأهل الموقف أعم كل رحمة ولأهل الكبائر أجل كل نعمة وخاتمة ذلك شفاعته في ترفع منازل أهل الجنة، و هونبي الملهمة التي بسببها عممت الرحمة وثبتت المرحمة اه من المفهم، قال الأبي: وقع في غير مسلم ونبي الملاحم معطوفاً على النبي الرحمة والملاحم جمع ملهمة وهي الحرب ولذلك أورد الخطابي فقال: فإن قيل كيف الجمع بين كونهنبي الرحمة ونبي الملهمة لا سيما مع قوله: {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ} [الأنبياء: 107] ومع قوله صلى الله عليه وسلم: "إِنَّمَا أَنَا رَحْمَةٌ مُهَدِّدٌ" وأجاب عنه بأن بعثه صلى الله عليه وسلم بالسيف وال الحرب من وجوه الرحمة لأن الله تعالى أيد رسالته صلى الله عليهم وسلم بالمعجزات وجرت عادته تعالى في الأمم السابقة بأنهم إذا كذبوا عوجلوا بالعذاب المستأصل إثر التكذيب واستؤن ب بهذه الأمة ولم يعالجو بالعذاب المستأصل وأمر بجهادهم ليتردعوا عن الكفر ولم يجاحوا بالسيف لأن السيوف له بقية وليس العذاب المستأصل بقية، وروي أن قوماً من العرب قالوا: يا رسول الله أفنانا السيوف، قال: "إِنَّهُ أَبْقَى لِأَجْرَكُمْ" هذا معنى الرحمة المبعوث بها صلى الله عليه وسلم، ومن وجوه الرحمة ما صح أنه صلى الله عليه وسلم جاءه ملك الجبال فقال: إن شئت أطبقت عليهم الأخشبين، قال: "أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يُوحِدُهُ وَلَا يُشْرِكُ بِهِ" ، ومن وجوهها أيضاً أن الله تعالى وضع على أمته الإصر والأغلال التي كانت على الأمم قبلها كما قال تعالى في قصة موسى - عليه السلام - {وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ} إلى قوله تعالى: {الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ} .

## - الرسول يصلي بدون وضوء

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ كُرْبَبَةِ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : إِنِّي تُبَشِّرُ عِنْدَ مَيْمُونَةَ وَالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَهَا تِلْكَ الْلَّيْلَةَ فَتَوَضَّأَ ، ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي فَقُمْتُ عَلَى يَسَارِهِ فَأَخْدَنِي فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ فَصَلَّى ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، ثُمَّ نَامَ حَتَّى نَفَحَ ، وَكَانَ إِذَا نَامَ نَفَحَ ثُمَّ أَتَاهُ الْمُؤْذِنُ فَخَرَجَ فَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْ" ، قَالَ عَمْرُو : فَحَدَّثْتُ بِهِ بُكْرِيًّا ، فَقَالَ : حَدَّثَنِي كُرْبَبَةُ بِدَلِيلِهِ".

و هاته إساءة أخرى تبرز أن رسولنا الكريم الطاهر ، ينهض للصلوة بعد نوم عميق ، ليصلي بدون وضوء ، وهو الشيء الذي يستحب في حق نبينا ، والمعلوم من ديننا وكما توادر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء ، فكيف يخالف الرسول أمرا هو من جاء به ، و هو من أمر به ، لكن العقول تتوقف ، واحترام الرسول يتوقف عندما يتعلق الأمر برواية من روايات الكتاب المقدس "صحيح البخاري" <sup>36</sup>

أولا الحديث لم يتفرد به البخاري ، فقد رواه جمع من الأئمة المحدثين منهم :

البخاري رقم 117-138-697-859-726-6316-992 . و رواه في الأدب المفرد ص 241 . مسلم رقم 763 ، المنتخب من مسنده عبد بن حميد ص 209 . عبد الرزاق في مصنفه 404/2 . الحميدي في مسنده 428/1 . ابن أبي شيبة 124/1 . احمد في المسند في مواضع كثيرة منها 394/3 و 505 - 58/4 و 475-76 و 339/4 . الشافعي في السنن المؤثرة ص 149 . البزار في مسنده 11/383 و 454/5 . النساءي في السنن الكبرى 1/234 . ابن حبان في صحيحه 6/363 و غيرهم

## ثانياً : أقوال العلماء في فقه الحديث

قال ابن عبد البر رحمه الله : وختلف العلماء في النوم هل هو حدث كسائر الأحداث أم له حكم منفرد في ذلك<sup>37</sup> - ثم ذكر أقوال العلماء وناقشها ، ثم قال - ليس بنا حاجة إلى هذا في النبي صلى الله عليه وسلم لأنّه محفوظ مخصوص بأنّ تنايم عيناه ولا ينام قلبه صلى الله عليه وسلم وإنما النوم الموجب للوضوء ما غالب على القلب أو خالطه وقد روی عن أبي هريرة قال من استحق النوم فعليه الوضوء<sup>38</sup>

قال القاضي عياض : وربما احتاج لهذا المذهب بصلوة النبي صلى الله عليه وسلم بعد نومه حتى نفح (1)، والنبي صلى الله عليه وسلم بخلاف غيره لقوله صلى الله عليه وسلم : " إن عيني تنايمان ولا ينام قلبي "<sup>39</sup>

قال الحافظ في الفتح : " قوله فصلي ولم يتوضأ فيه دليل على أن النوم ليس حدثا بل مظنة الحدث لأنّه صلى الله عليه وسلم كان تنايم عينيه ولا ينام قلبه فلو أحدث لعلم بذلك وهذا كان رعا توّضاً إذا قام من النوم وربما لم يتوضأ قال الخطابي وإنما منع قلبه النوم ليعي الوحي الذي يأتيه في منامه "<sup>40</sup>

قال النووي : " هذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم أن نومه مضطجعا لا ينقض الوضوء لأن عينيه تنايمان ولا ينام قلبه فلو خرج حدث لأحس به بخلاف غيره من الناس "<sup>41</sup> قوله : " والمعلوم من ديننا وكما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء "

معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن " النوم من نواقض الوضوء " ليس حدثا متواترا ! و هل يميز أيالل بين الحديث وأقوال الفقهاء ؟ و هل يعرف الفرق بين الحديث المتواتر وغير

<sup>37</sup> التمهيد 241/18

<sup>38</sup> التمهيد 250/18

<sup>39</sup> إكمال المعلم بفوائد مسلم 233/2

<sup>40</sup> الفتح 239/1

<sup>41</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحاج 45/44/6

## الرسول يصلي بدون وضوء

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ كُرَيْبٍ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : إِنِّي تَوَضَّأْتُ عَنْ دِينِي مَيْمُونَةً وَالنَّجْيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَهَا تِلْكَ الْلَّيْلَةَ فَتَوَضَّأْتُ ، ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي فَقُمْتُ عَلَى يَسَارِهِ فَأَخْدَنِي فَجَعَلَنِي عَنْ مَيْمِينِهِ فَصَلَّى ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، ثُمَّ نَامَ حَتَّى نَفَخَ ، وَكَانَ إِذَا نَفَخَ ثُمَّ أَتَاهُ الْمُؤْدِنُ فَخَرَجَ فَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْ " ، قَالَ عَمْرُو : فَحَدَّثْتُ يَهُ بُكَيْرًا ، فَقَالَ : حَدَّثَنِي كُرَيْبٌ بِذَلِكَ " .

و هاته إساءة أخرى تبرز أن رسولنا الكريم الطاهر ، ينهض للصلوة بعد نوم عميق ، ليصلي بدون وضوء ، وهو الشيء الذي يستحيل في حق نبينا ، والمعلوم من ديننا وكما توادر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء ، فكيف يخالف الرسول أمرا هو من جاء به ، و هو من أمر به ، لكن العقول تتوقف ، واحترام الرسول يتوقف عندما يتعلق الأمر برواية من روايات الكتاب المقدس "صحيح البخاري" <sup>42</sup>

أولا الحديث لم يتفرد به البخاري ، فقد رواه جمع من الأئمة المحدثين منهم :

البخاري رقم 117-138-183-697-859-726-697-138-117

و رواه في الأدب المفرد ص 241 . مسلم رقم 763 ، المنتخب من مسنده عبد بن حميد ص 209 . عبد الرزاق في مصنفه 404/2 . الحميدي في مسنده 428/1 . ابن أبي شيبة -76 و 475-58/4 - 505 و 394/3 . احمد في المسند في مواضع كثيرة منها 124/1 و 454/5-339/4

الشافعی في السنن المأثورة ص 149 . البزار في مسنده 383/11 . النسائي في السنن الكبیر 1/234 . ابن حبان في صحيحه 6/363 و غيرهم

### ثانياً : أقوال العلماء في فقه الحديث

قال ابن عبد البر رحمه الله : واختلف العلماء في النوم هل هو حدث كسائر الأحداث أم له حكم منفرد في ذلك<sup>43</sup> - ثم ذكر أقوال العلماء و نقاشها ، ثم قال - ليس بنا حاجة إلى هذا في النبي صلى الله عليه وسلم لأنّه محفوظ مخصوص بأنّ تنام عيناه ولا ينام قلبه صلى الله عليه وسلم وإنما النوم الموجب لل موضوع ما غالب على القلب أو خالطه وقد روي عن أبي هريرة قال من استحق النوم فعليه الوضوء<sup>44</sup>

قال القاضي عياض : وربما احتج لهذا المذهب بصلوة النبي صلى الله عليه وسلم بعد نومه حتى نفخ ، والنبي صلى الله عليه وسلم بخلاف غيره لقوله صلى الله عليه وسلم : " إن عيني تناماً ولا ينام قلبي "<sup>45</sup>

قال الحافظ في الفتح : " قوله فصلٍ ولم يتوضأ فيه دليل على أن النوم ليس حدثاً بل مظنة الحدث لأنّه صلى الله عليه وسلم كان تنام عينيه ولا ينام قلبه فلو أحدث لعلم بذلك وهذا كان ربما توضأ إذا قام من النوم وربما لم يتوضأ قال الخطابي وإنما منع قلبه النوم ليعي الوحي الذي يأتيه في منامه "<sup>46</sup>

قال النووي : " هذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم أن نومه مضطجعاً لا ينقض الوضوء لأن عينيه تناماً ولا ينام قلبه فلو خرج حدث لأحس به بخلاف غيره من الناس"<sup>47</sup> قوله : " والمعلوم من ديننا وكما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء "

<sup>43</sup> التمهيد 18/241

<sup>44</sup> التمهيد 18/250

<sup>45</sup> إكمال المعلم بفوائد مسلم 2/233

<sup>46</sup> الفتاح 1/239

<sup>47</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحاج 6/44/45

معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن " النوم من نواقض الوضوء " ليس حديثا متواترا ! و هل يميز أيبال بين الحديث و أقوال الفقهاء ؟ و هل يعرف الفرق بين الحديث المتواتر و غير المتواتر ؟ و ما المعيار الذي اتبعه لقبول بعض الاحاديث و هو الذي رفض السنة و اعتبرها ليست دينا ؟ ثم أين يجد في القرآن الكريم أن النوم من نواقض الوضوء ؟

قال أيبال في صفحته على الفيسبوك : والأغرب أن الروايات تنقض بعضها، في هذه المسألة ما جعل الفقهاء يختلفون اختلافا شديدا في النوم هل هو من نواقض الوضوء أم لا، على عكس الجمهور الذي يأخذ ما تواتر عن الرسول تواترا عمليا لا روائيا.

قلت ماذا يقصد أيبال بالجمهور ؟ هل هم جمهور العلماء ؟ أم جمهور الناس من العوام ؟ ، فإن قصد جمهور العلماء فلماذا أخرج الفقهاء من زمرةهم و فيهم فقهاء محدثين ؟ و إن قصد بالجمهور عوام المسلمين ، فلعمرو الله إنها لسقطة كبيرة و لفضيحة علمية أن يتجرأ على نقد الصحيح و الطعن في علماء المسلمين من جعل معياره لقبول الأحكام عمل جمهور عوام الناس !

## نسيان الرسول

قال" : صحيح البخاري ينسب لرسول الله نسيان كلامه، وكأن الله أخلف للنبي وعده إياه<sup>48</sup> ، مع أن الله في كتابه يقول : ﴿سَتَرَنِي فَلَا تَنْسَى﴾ \* إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِلَّا يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَحْكُمُ﴾<sup>49</sup> ، ويقول مخاطباً نبيه صلى الله عليه وسلم : ﴿وَمَا يَنْسِيَنَّ لَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ الذِّكْرِ إِلَّا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>50</sup> ، ويقال في الاستثناء، والنسيان هنا ما قيل في سابقه.

وقال : " وعند البخاري أيضاً " في كتاب فضائل القرآن باب نسيان القرآن وكذلك باب من لا يرى بأساً أن يقول سورة كذا وكذا وأخرج مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها بباب الأمر بتعهد القرآن وكراهة قول نسيت آية كذا .. عن عائشة قالت : سمع رسول الله (ص) رجلاً يقرأ في سورة بالليل ، فقال : يرحمه الله لقد أذكرني آية كذا وكذا كنت أنسيتها من سورة كذا وكذا. ولعل القارئ الحصيف والعاقل الأريب من خلال هذا الأسلوب المبهم من كذا وكذا إلى كذا وكذا، سيصل إلى أن هذا مجرد افتراء على النبي الرحمة ، الذي كلف بتبليغ الوحي للناس كل الناس ، فكيف لهذا الرسول الكريم أن ينسى آية من كتاب ربه ، فيتذكرة من شخص آخر من أفراد أمته ، غريب أمر هؤلاء الذين يقبلون مثل هذا الكلام على نبيهم ، مخافة أن يكذبوا كتاباً لا نعرف من ألفه، ولم تثبت نسبته إلى البخاري أصلاً ، كما سنقف بعد قليل من خلال الفصول القادمة من هذا الكتاب.

إننا نجد أنفسنا مضطرين لرفض هذا الغثاء ، كما نجد أنفسنا مضطرين أيضاً للصبر على ما يعتنا به هؤلاء الذين لم ينقص إيمانهم ، بقدر ما نقص علمهم وعقلهم عن العقل عن الله والفهم عن رسوله الكريم الأكرم ..<sup>51</sup>

<sup>48</sup> صحيح البخاري نهاية الأسطورة، ص 107

<sup>49</sup> سورة الأعلى، الآية 7-6

<sup>50</sup> سورة الأنعام، الآية 68

<sup>51</sup> ص 63-64

- تخریج الحديث :

أخرجه البخاري (2655)، أبو داود (3970)، ومسلم (5042)، وأحمد (8006)، وأبي حزم في ((السنن الكبرى)) (24335) باختلاف يسير، وابن حزم في ((الإحکام)) (481/4)

- توجيه العلماء للحديث

قال الحافظ في الفتح : "كنت أنسيتها هي مفسرة لقوله أسقطتها فكانه قال أسقطتها نسيانا لا عمدا وفي رواية عمر عن هشام عند الإسماعيلي كنت نسيتها بفتح النون ليس قبلها همزة قال الإسماعيلي النسيان من النبي صلى الله عليه وسلم لشيء من القرآن يكون على قسمين أحدهما نسيانه الذي يتذكره عن قرب وذلك قائم بالطبع البشرية وعليه يدل قوله صلى الله عليه وسلم في حديث بن مسعود في السهو إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون والثاني أن يرفعه الله عن قلبه على إرادة نسخ تلاوته وهو المشار إليه بالاستثناء في قوله تعالى سترئك فلا تنسى إلا ما شاء الله قال فأما القسم الأول فعارض سريع الزوال لظاهر قوله تعالى إننا نحن نزلنا الذكر وأننا له حافظون وأما الثاني فداخل في قوله تعالى ما ننسخ من آية أو ننسها على قراءة من قرأ بضم أوله من غير همزة قلت وقد تقدم توجيه هذه القراءة وبيان من قرأ بها في تفسير البقرة وفي الحديث حجة من أجاز النسيان على النبي صلى الله عليه وسلم فيما ليس طريقه البلاغ مطلقا وكذا فيما طريقه البلاغ لكن بشرطين أحدهما أنه بعد ما يقع منه تبليغه والآخر أنه لا يستمر على نسيانه بل يحصل له تذكره إما بنفسه وإما بغيره وهل يشترط في هذا الفور قولان فأما قبل تبليغه فلا يجوز عليه فيه النسيان أصلا.."<sup>52</sup>

فالقصة كلها باختصار أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل المسجد فوجد أحد قراء أصحابه يصلي قيام الليل و يقرأ القرآن جهرا فسمعه النبي يقرأ آية من كتاب الله فتذكرها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : (يرحمه الله ذكري آية كذا و كذا كنت انسيتها ) ، و في لفظ

## نسيان الرسول

( نسيتها ) .. و في هذا الحديث إثبات أن النبي صلى الله عليه وسلم بشر ينسى كما ينسى البشر و لم ينف عنه القرآن هذه الصفة البشرية ، و قد أكدتها القرآن في قوله تعالى { واذكر ربك إذا نسيت } ، و لا يطعن ذلك فيه صلى الله عليه وسلم ، و لا في القرآن الذي جاء به من عند الله ، إذ الله عصمه حين البلاغ ، فإذا نزل عليه الوحي دعا الكتاب وأصحابه الحفاظ فأخذوا عنه القرآن كتابة و حفظا ، فلو نسي منه شيء بعد ذلك فإنه لا يضره إذ سيدكرون به و سيدكرونه فورا ، كما إذا صلى بهم و نسي الآية فتحوا عليه بها ، كما أن جبريل يراجعه في رمضان القرآن كاملا كل سنة ليثبته فيه ، فلا خوف على القرآن فقد تكفل الله بحفظه { إنه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه تنزيل من حكيم حميد } .<sup>53</sup>

أما قوله : " و لعل القارئ الحصيف والعاقل الأريب من خلال هذا الأسلوب المبهم من كذا وكذا إلى كذا وكذا ، سيصل إلى أن هذا مجرد افتراء على نبي الرحمة ." ، معتبرا قول ( سورة كذا وكذا ) أسلوبا مبهما !!

و هذا الرجل لا يدري ما يخط بيه ، و يتجرأ على الخوض في مسائل لا يحسنها و لا يفقه كنهها ، ثم لا يستحي بعدها أن يتهجم على البخاري و المحدثين .

أولا : عبارة ( أذكرني آية كذا و كذا من سورة كذا وكذا ) هو كناية عن آية من الآيات و سورة كذا كناية عن غسم سورة من سور ، و لم يكنقصد من هذه العبارة إلا بيان نسيان النبي صلى الله عليه وسلم لشيء من الآيات من إحدى السور ، و تذكرة لها حين سمعها من أحد أصحابه عندما قرأ بها ، فبدل أن يذكر الراوي الأية كاملة و قد تكون طويلة أو لم يعد يتذكرها ، فعبر بأسلوب عربي فصيح يستعمله العرب للكناية أو الإختصار .

و بنا أنه زاهد في كتب العلم فقد جهل مدلولات عبارة (كذا وكذا) ، ولو رجع الى أحد كتب اصول الفقه لوجد أن الفقهاء يعتقدون لهذه اللفظة مباحث مطولة في تفسيرها و بيان المعاني الخاصة بها .

ثانيا : البخاري بوب هذا الباب بقوله : ( باب من لا يرى بأسا أن يقول سورة كذا وكذا ) ، - كما قيل فقه البخاري في تراجم أبوابه - لبيان جواز تسمية السور كسور البقرة و سورة النساء و سورة الرحمن و كذا تسمية الآيات كآية الدين و آية الربا و ذلك لأن من أهل العلم قد يكره ذلك .

قال الحافظ : " أشار بذلك الرد على من يكره ذلك ، و قال : لا يقال إلا السورة التي يذكر فيها كذا ... و قال بعض السلف يكره و الصواب الأول و هو قول الجماهير و الأحاديث فيه أكثر من أن تحصر .."<sup>54</sup>

## الشيطان يطعن رسول الله عند ولادته

قال أئلال تحت عنوان : الشيطان يطعن رسول الله عند ولادته .

" وفي صحيح البخاري أيضا من كتاب بده الخلق باب صفة ابليس وجنوده حديث رقم 3286 - حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شَعِيبٌ، عَنْ أَبِي التِّنَادِ، عَنِ الْأَعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "كُلُّ بَنِي آدَمَ يَطْعُنُ الشَّيْطَانَ فِي جَنْبِيهِ يَأْصِبُّهُ حِينَ يُولَدُ، غَيْرَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، ذَهَبَ يَطْعُنُ فَطَعَنَ فِي الْحِجَابِ".

هذا الحديث في صحيح البخاري يعتبر من الطوام الكبري المسيئة للرسول ولدينه ، فهو يؤكّد عصمة رسول الله عيسى بن مريم عليهما السلام، وهذا أمر مقبول ولا نرفضه، لكنه يؤكّد في الآن نفسه، على عدم عصمة نبينا ورسولنا محمد صلى الله عليه وسلم، فالله هنا لم يستثن من طعن الشيطان في الجنين من كل خلقه إلا عيسى بن مريم عليهما السلام ، ورسولنا داخل في عموم أولئك الذين مسهم وطعنهم الشيطان ، بل ورد في كتاب الأنبياء باب قوله تعالى: "وَذَكَرَ فِي الْكِتَابِ مَرِيمًا..." ما يلي: 3431 : " قال أبو هريرة - رضي الله عنه : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ما من بني آدم مولود إلا يمسه الشيطان حين يولد، فيستهل صارخاً من مس الشيطان غير مريم وابنها. ثم يقول أبو هريرة: وإن أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم ". فهذا الحديث يلحق مريم وابنها عيسى عليهما السلام بزمرة من لا يمسهم الشيطان ، بينما رسولنا الكريم كباقي البشر قد مسه الشيطان ، وهذا تطاول على نبينا ما بعده تطاول ، وتفضيل مريم الصديقة ورسول الله عيسى بن مريم على نبي الإسلام ، وهذا مخالف لقوله تعالى آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُلُّهُمْ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (البقرة 285:

وهذا غيض من فيض التنقيص في حق الرسول ، فهل بعد هذا يمكن الحديث عما فعله الآخرون من إساءة لنبينا في عصرنا، والإساءة الأكبر موجودة في هذا الذي يصفونه بأنه

أصح الكتب، ويكفرون ويتهمون ويشنون الحملات الشعواء ضد كل من ينتقده، لذلك فإني أندesh أيما اندهاش عندما انبرى هؤلاء الشيوخ المقدسون لصحيح البخاري للدفاع عن الرسول ضد كاريكاتير الدنمارك المسيء للنبي ، وضد صحيفة شارلي إيبادو الفرنسية المسيئة لنبينا ، ولم ينبع أحدهم بینت شفة ، إزاء هذه الإساءات التي اعتبرها أشد وأنكى ضد نبينا في صحيح البخاري ، ذلك لأن هؤلاء الشيوخ يعتبرون ضمنيا أن قداسته هذا الكتاب أقدس من الرسول نفسه مع كامل الأسف<sup>55</sup>

#### تخریج الحديث :

حديث البخاري 125/4 باب صفة ابليس و جنوده (3286).  
البخاري 164/4 باب قول الله تعالى {واذكر في الكتاب مريم} (3431)  
مسلم 4/1838 (2366) و احمد في مسنده ابي هريرة (7182-7708-7879)  
(10773-8254-7915)  
مصنف ابن ابي شيبة (31496) ابن حبان (6234-6235) و غيرهم .

#### إجابة العلماء على هذا الاعتراض .

أنه خصوصية ليعسى عليه السلام وأن المزية لا تقتضي التفضيل : ذهب الى هذا الرأي جماهير العلماء من المحدثين و المفسرين . قال الحافظ : قال القرطبي هذا الطعن من الشيطان هو ابتداء التسلیط فحفظ الله مريم وابنها منه برکة دعوة أمها حيث قالت إني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم ولم يكن لمريم ذرية غير عيسى ووقع في رواية عمر عن الزهری عند مسلم إلا نحشه الشيطان بنون وخاء معجمة ثم مهملة قوله فيستهل صارخا من مس الشيطان في رواية عمر المذكورة من نحشه الشيطان أي سبب صرخ الصبي أول ما يولد الألم

من مس الشيطان إيه والاستهلال الصياغ قوله غير مريم وابنها تقدم في باب إبليس بذكر عيسى خاصة فيحتمل أن يكون هذا بالنسبة إلى المس وذاك بالنسبة إلى الطعن في الجنب ويحتمل أن يكون ذاك قبل الإعلام بما زاد وفيه بعد لأنه حديث واحد وقد رواه خلاس عن أبي هريرة بلفظ كل بني آدم قد طعن الشيطان فيه حين ولد غير عيسى وأمه جعل الله دون الطعنة حجابا فأصاب الحجاب ولم يصبها والذي يظهر أن بعض الرواة حفظ ما لم يحفظ الآخر والزيادة من الحافظ مقبولة .<sup>56</sup>

قال القرطي : قال علماؤنا: وإن لم يكن كذلك بطلت الخصوصية بهما، ولا يلزم من هذا أن نخس الشيطان يلزم منه إضلال الممسوس وإغواوه فإن ذلك ظن فاسد، فكم تعرض الشيطان للأنبياء والأولياء بأنواع الإفساد والإغواء ومع ذلك فعصمهم «3» الله مما يرومـه الشيطان، كما قال تعالى: "إن عبادي ليس لك عليهم سلطان" [الحجر: 42] «4». هذا مع أن كل واحد من بني آدم قد وكل به قرينه من الشياطين، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فمريم وابنها وإن عصما من نحسه فلم يعصما من ملازمته لهما ومقارنته. والله أعلم.<sup>57</sup> أنها خصوصية لعيسى و يشاركه فيها غيره من الأنبياء ، ذهب الى ذلك القاضي عياض رحمـه الله و الرمخشـري .

قال القاضي عياض : ظاهره أنه منع من ذلك إجابة لدعوة زكريا - عليهما السلام - وأيضاً فإن الأنبياء معصومون من الشيطان بكل وجه .<sup>58</sup>

قال الرمخشـري في الكشاف : وما يروى من الحديث «ما من مولود يولد إلا والشـيطان يمسـه حين يـولد فيـستـهلـ صارـخـاً من مـسـ الشـيطـانـ إـيـاهـ، إـلاـ مـرـيمـ وـابـنـهـ» فالله أعلم بصحتـهـ. فإنـ صـحـ فـمعـناـهـ أنـ كـلـ مـولـودـ يـطـمـعـ الشـيـطـانـ فيـ إـغـوـائـهـ إـلاـ مـرـيمـ وـابـنـهـ، فإـنـهماـ كـانـاـ مـعـصـومـينـ، وـكـذـلـكـ كـلـ مـنـ كـانـ فيـ صـفـتـهـماـ كـقـولـهـ تـعـالـىـ: (لـأـغـوـيـنـهـمـ أـجـمـعـينـ إـلـاـ عـبـادـكـ

<sup>56</sup> الفتح 470/6

<sup>57</sup> الجامـعـ لـاحـکـامـ القرآنـ 68/4

<sup>58</sup> أكمـالـ المـعـلـمـ بـفـوـائـدـ مـسـلـمـ 338/7 المـحـقـقـ: الـدـكـتـورـ يـحـيـيـ إـسـمـاعـيلـ النـاـشـرـ: دـارـ الـوفـاءـ لـلـطـبـاعـةـ وـالـنـشـرـ وـالتـوزـيعـ، مـصـرـالـطـبـعـةـ: الـأـولـىـ، 1419 هـ - 1998 مـ

مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ) واستهلاله صارخاً من مسه تخيل وتصوير لطمعه فيه، كأنه يمسه ويضرب بيده عليه ويقول: هذا من أغويه، ونحوه من التخييل قول ابن الرومي:

لِمَا تُؤْذِنُ الدُّنْيَا بِهِ مِنْ صُرُوفِهَا ... يَكُونُ بُكَاءُ الطِّفْلِ سَاعَةً يُولَدُ

وأما حقيقة المس والنحس كما يتوهם أهل الحشو فكلا، ولو سلط إبليس على الناس ينخسهم لامتلأت الدنيا صرحاً وعياطاً مما ييلونا به من نحسه<sup>59</sup>

و قال الحافظ : وقد طعن صاحب الكشاف في معنى هذا الحديث وتوقف في صحته فقال إن صح هذا الحديث فمعناه أن كل مولود يطعم الشيطان في إغوائه إلا مريم وابنها فإنهما كانا معصومين وكذلك من كان في صفتهمما لقوله تعالى إلا عبادك منهم المخلصين قال واستهلال الصبي صارخاً من مس الشيطان تخيل لطمعه فيه كأنه يمسه ويضرب بيده عليه ويقول هذا من أغويه وأما صفة النحس كما يتوهםه أهل الحشو فلا ولو ملك إبليس على الناس نحسهم لامتلأت الدنيا صرحاً انتهى وكلامه متعقب من وجوه والذي يقتضيه لفظ الحديث لا إشكال في معناه ولا مخالفة لما ثبت من عصمة الأنبياء بل ظاهر الخبر أن إبليس ممكن من مس كل مولود عند ولادته لكن من كان من عباد الله المخلصين لم يضره ذلك المس أصلاً واستثنى من المخلصين مريم وابنها فإنه ذهب يمس على عاداته فحييل بينه وبين ذلك فهذا وجه الاختصاص ولا يلزم منه تسلطه على غيرهما من المخلصين وأما قوله لو ملك إبليس إلخ فلا يلزم من كونه جعل له ذلك عند ابتداء الوضع أن يستمر ذلك في حق كل أحد وقد أورد الفخر الرازي هذا الإشكال وبالغ في تقريره على عاداته وأجمل الجواب فيما زاد على تقريره أن الحديث خبر واحد ورد على خلاف الدليل لأن الشيطان إنما يغوي من يعرف الخير والشر والمولود بخلاف ذلك وأنه لو ممكن من هذا القدر لفعل أكثر من ذلك من إهلاك وإفساد وأنه لا اختصاص لمريم وعيسي بذلك دون غيرهما إلى آخر كلام الكشاف ثم

أجاب بأن هذه الوجوه محتملة ومع الاحتمال لا يجوز دفع الخبر انتهى وقد فتح الله تعالى بالجواب كما تقدم .<sup>60</sup>

أما الزعم بأنه يطعن في العصمة فمردود، يقول المعلمي " من قال إن النخسة دعاء للشر؟ بل إن كانت للإيلام فقط فذلك من خبث الشيطان مكن منها كما مكن ما أصاب أيوب، وكما يمكن الكفار من قتل المسلمين حتى الأنبياء وذبح أطفالهم" ويقول "أين يذهب أبو رية من تدلية الشيطان لآدم إلى أن كان ما ذكره تعالى بقوله : ﴿وَعَصَى آدَمْ رَبَّهُ فَغَوَى﴾<sup>61</sup> ، ومن قول موسى بعد قتله القبطي : ﴿قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدٌ وَّمُضِلٌ مُّبِينٌ﴾<sup>62</sup> \*قال رب إني ظلمت نفسي فاغفر لي فعفرا له إنه هو العفور الرحيم<sup>63</sup> ، وقول أيوب : ﴿أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنَصْبٍ وَعَذَابٍ﴾<sup>64</sup> ، وقول الله تعالى لمحمد صلى الله عليه وسلم : ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ \* وَإِنَّمَا يَنْزَغُ عَنِ الشَّيْطَانِ نَرْغُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾<sup>65</sup>

<sup>60</sup> الفتح 212/8

<sup>61</sup> سورة طه الآية 121

<sup>62</sup> القصص الآية 16-15

<sup>63</sup> سورة ص الآية 41

<sup>64</sup> الأعراف الآيات : 199-200

## الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه .

قال أبى إلأ ٦٥ : " الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه . في كتاب الوكالة من صحيح البخاري باب إذا وكل رجلا فترك الوكيل شيئا فأجازه الموكل : " وَقَالَ عُثْمَانُ بْنُ الْهِيْثَمِ أَبُو عَمْرُو حَدَّثَنَا عَوْفٌ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سِيرِينَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: وَكَلَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحِفْظِ زَكَةِ رَمَضَانَ فَأَتَانِي آتٍ فَجَعَلَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ وَقُلْتُ وَاللَّهِ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ قَالَ فَحَلَّيْتُ عَنْهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَّا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ أَمَّا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَعَرَفْتُ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّهُ سَيَعُودُ فَرَصَدْتُهُ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ دَعْنِي فَإِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ لَا أُعُودُ، فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَّا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ أَمَّا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَرَصَدْتُهُ الثَّالِثَةَ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَهَذَا آخِرُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ أَنْكَ تَزْعُمُ لَا تَعُودُ ثُمَّ تَعُودُ قَالَ دَعْنِي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللَّهُ بِهَا قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَبَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ رَأَمْتُ أَنَّهُ يُعْلَمُنِي كَلِمَاتٍ يَنْفَعُنِي اللَّهُ بِهَا فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ مَا هِيَ قُلْتُ قَالَ لِي إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرُأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوْلَاهَا حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ، وَقَالَ لِي لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَبَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ وَكَانُوا أَخْرَصَ شَيْءاً عَلَى الْحَيْرِ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ تَعْلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْذُ ثَلَاثٍ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ لَا، قَالَ ذَاكَ شَيْطَانُ" . لإظهار الطوام الكبرى التي في هذا الحديث الوارد في صحيح البخارى، نحتاج إلى صفحات كثيرة لكن نكتفي بذكر بعضها، فهذا الحديث يبرز أن أبا هريرة ضبط حالة سرقة ، وسامح السارق بدون موجب حق ، وكأنه كان يسرق من ماله في حين هي أموال المسلمين ، فالواجب تقديمها للرسول ليحاكمه ، وتتكرر عملية السرقة مرات ، ويعمل أبا هريرة على إطلاق سراح السارق ، بل حتى الرسول لم يعتذر على أبي هريرة ، عندما ضبط السارق وسامحه ، رغم معرفة الرسول المسبقة بأن السارق كاذب وسيعود للسرقة !!

لكن الأغرب في هذا أن أبا هريرة صدق السارق بأنه لن يعود للسرقة، رغم أن الرسول سبق أن أخبره بأنه كاذب وسيعود للسرقة ، لكن في المرة الثالثة يقوم السارق الذي ليس إلا شيطانا بتعليم أبي هريرة أمرا من أمور الدين، و ذلك في نص الحديث : " قَالَ دَعْنِي أَعْلَمُكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللَّهُ بِهَا قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذَا أَوْيَتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرُأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُ الْقَيُومُ حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَئَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ فَحْلَيْتُ سَيِّلَةً" وفعلا يتم إخلاء سبيله من طرف الصحابي ! لكن الأنكى من ذلك <sup>66</sup>، هو ما نسب للرسول في نهاية الحديث بأن من علم أمر من أمور الدين للصحابي هو شيطان ، وأقر الرسول تعليمه وصادق عليه، وهاته عجيبة من عجائب صحيح البخاري التي تسيل الدماء دون إنكار حديث من أحاديثه .

وقد علق على هذا الكاتب إسلام بحيري في مقالة له نشرت على موقع اليوم السابع جاء فيها: "أما الطامة الكبرى فإفصاح النص عن إقرار النبي لهذه الكلمات التي علمها السارق - الذي سيتضح في النهاية أنه شيطان- للصحابي، وذلك بقوله: «أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ» ثم يفصح النص عن المفاجأة: «تَعْلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْذُ ثَلَاثٍ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ

---

<sup>66</sup> في صفحته على الفيسوبوك زاد عبارة " في هذه القصة البخارية "

لا قالَ ذَلِكَ شَيْطَانٌ»، وهذا ما يدخلنا في إشكاليات لا حصر لها، أولها أن الرسول أقر السارق على قوله في الدين لم يعلمه رسول الله فلو كان يعلمه لكان أولى بقوله من السارق -أو من الشيطان-، وثانيها أن الشيطان هو الذي يعلم المسلمين القرآن وفضائله، بل يقره النبي على ذلك، وثالثهما أن الشيطان يحفظ القرآن جيدا، ويعرف بدايات الآيات ونهاياتها بدقة، وغير هذا من الخرافات التي لا يقبلها عقل ولا شرع، والغريب أن مقدسي الخرافات وشارحيها قد أكدوا على أنه في ذلك فائدة مهمة من الحديث وهي أن الكافر يؤخذ منه الحق، وقد قاسوا الكافر بالشيطان وهو قياس فاسد باطل لا داعي لشرح عواره، بل الشيطان لا يعلمنا الإسلام ولا يقره النبي على علمه، ولنذكر جيداً أننا ترخصنا مع هذه الخرافة التي تدعى أن الشيطان يتصور بالإنسان ويكلمه فقط لتبيين العلل الفاسدة في النص وإنما فإن هذا الإدعاء بأن الشياطين تمثل كبشر هو علة في ذاته نرد بها هذا الحديث كلياً، والحقيقة أن الذهول والعجب يتملكنا، كيف أخرج البخاري هذه الخرافات؟ وكيف لم يردها عليه كل الشرح والنقاد؟ بل كيف دافعوا ونافحوا عن ضلالاتها؟ بل إننا نستطيع أن نستبين فحش الكذب في الرواية من خلال استقراء بسيط لمكانة «آية الكرسي» منذ نزلت في أوائل الهجرة للمدينة، وذلك بأحاديث صحيحة علمها للMuslimين سيد الخلق المنزل عليه القرآن.

ويضيف إسلام: "وأخيراً فقد أبى من دس هذه الخرافة أن يختتمها إلا بعلة قادحة في الحديث، فباتستقراء الحديث نجد أن به إدراج -كلام من الرواة- ليس من أصله، وهناك اضطراب ظاهر شديد فيه، فيقول النص: «وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءًا عَلَى الْحَيْرِ»، فالمفترض هنا أن يقول الصحابي «وكنا أححرص الناس» ولا يقول «وكانوا»، وهو ما أشار له «ابن حجر» على استحياء في «فتح الباري» ولم يعقب على هذا الإدراج الظاهر إلا بقول هامس لم يتوقف فيه، وذلك من التكلف الشديد في الدفاع عن هذا الحديث الواهي الذي أخرجه البخاري".

انتهى من موقع اليوم السابع.

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري

فقد أخرجه كل من :ابن الصريفي الرازي في فضائل القرآن رقم 195 ص .93 النساءي في السنن الكبرى رقم 10729 ج 9 ص 351 و في عمل اليوم و الليلة ص 532.ابن خزيمة في الصحيح رقم 2424 ج 4 ص 91 .اللالكائي في شرح أصول إعتقداد أهل السنة و الجماعة رقم 2281 ج 7 ص 1292 .ابو القاسم بن بشران في أماليه رقم 546 ص 239 البيهقي في الدعوات الكبير رقم 406 ص 1 ج 521 و في شعب الإيمان رقم 2170 ج 4/53 و في دلائل النبوة ج 7/107 .ابو نعيم الأصفهاني في دلائل النبوة رقم 267 ج 1 ص 368 و في معرفة الصحابة رقم 4763 ج 4/1891 .و البعوي في شرح السنة ج 4/460

ثانياً : قول ايلال : الأغرب من هذا أن أبا هريرة صدق السارق بأنه لن يعود ...

و هذا غريب منه ! ألم يقرأ كلام أبا هريرة (فعرفت أنه سيعود لقول رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إنه سيعود، فرصلته) ؟

قول البحيري : أن الرسول أقر السارق على قوله في الدين لم يعلمه رسول الله ، فلو كان يعلمه لكان أولى بقوله من السارق – أو من الشيطان – و ثانية أنها أن الشيطان هو الذي يعلم المسلمين القرآن و فضائله ...

و على هذا الكلام ملاحظات منها :

أولاً : فضل آية الكرسي كان معلوماً عند النبي صلى الله عليه وسلم فقد صح عنه أحاديث في فضلها .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ آية الكرسي، وفاتحة حم المؤمن إلى قوله: {غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول لا إله إلا هو إليه المصير } [غافر: 3] لم ير شيئاً يكرهه حتى يمسى، ومن قرأها حين يمسى، لم ير شيئاً يكرهه حتى يصبح "<sup>67</sup>  
 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ حم المؤمن إلى {إليه المصير} [غافر: 3] وأية الكرسي حين يصبح حفظ بهما حتى يمسى، ومن قرأهما حين يمسى حفظ بهما حتى يصبح : " هذا حديث غريب، وقد تكلم بعض أهل العلم في عبد الرحمن بن أبي بكر بن أبي مليكة المليكي من قبل حفظه. وزارة بن مصعب هو: ابن عبد الرحمن بن عوف وهو جد أبي مصعب المديني "<sup>68</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ آية الكرسي وأول حم المؤمن عصم ذلك اليوم من كل سوء»<sup>69</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ آية الكرسي، وحم الأول - يعني المؤمن - حتى ينتهي إلى {إليه المصير} [غافر: 3] حتى يمسى، حفظ بهما حتى يصبح، ومن قرأ بهما مصباحاً حفظ بهما حتى يمسى "<sup>70</sup>

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ آية الكرسي وأول حم المؤمن عصم ذلك اليوم من كل سوء»<sup>71</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ حين يصبح آية الكرسي وآيتين من أول حم تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم حفظ في يومه ذلك حتى يمسى، وإن قرأها حين يمسى حفظ في ليلته تلك حتى يصبح "<sup>72</sup>

<sup>67</sup> سنن الدارمي ج 4 رقم 3429

<sup>68</sup> سنن الترمذى رقم 2879 ج 5/157

<sup>69</sup> الدعاء للطهارة رقم 322 ص 122

<sup>70</sup> عمل اليوم والليلة لابن السنى رقم 76 ص 70

<sup>71</sup> عمل اليوم والليلة رقم 687 ص 634

<sup>72</sup> شعب الإيمان للبيهقي رقم 2244 ج 4/101

## الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ هاتين الآيتين آية الكرسي، وحم الأولى حتى ينتهي {إليه المصير} [غافر: 3] حفظ بهما حتى يصبح، ومن قرأهما مصباحاً حفظ بما  
حتى يمسى <sup>73</sup>"

### وجاء في فضلها أيضا

عن أبي بن كعب، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أي آية في كتاب الله أعظم؟» فقال:  
الله ورسوله أعلم، يكررها مراراً، ثم قال أبي: آية الكرسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم:  
«ليهنك العلم أبا المنذر، والذي نفسي بيده إن لها للساناً وشفتين تقدسان للملك عند ساق  
العرش»<sup>74</sup>

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لكل شيء سناً، وسنان  
القرآن سورة البقرة، وفيه آية سيدة آيات القرآن آية الكرسي، لا تقرأ في بيت وفيه شيطان إلا  
خرج»<sup>75</sup>

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أن لكل شيء سناً، وسنان  
القرآن سورة البقرة، فيها آية سيدة آيات القرآن، لا تقرأ في بيت فيه شيطان إلا خرج منه آية  
الكرسي»<sup>76</sup>

ثانياً : إستخرج العلماء من هذه الحادثة درراً من الفوائد والأحكام ، ما يستطيع العقل  
الحداثي إستيعابها أو فهمها !

قال الحافظ : (قوله باب إذا وكل رجلاً فترك الوكيل شيئاً فأجازه الموكيل)  
 فهو جائز وإن أقرضه إلى أجل مسمى جاز أورد فيه حديث أبي هريرة في حفظه زكاة رمضان  
قال المهلب مفهوم الترجمة أن الموكيل إذا لم يجز ما فعله الوكيل مما لم يأذن له فيه فهو غير جائز  
قال وأما قوله وإن أقرضه إلى أجل مسمى جاز أي إن أجازه الموكيل أيضاً قال ولا أعلم خلافاً

<sup>73</sup> شعب اليمان رقم 2245 ج 4/102

<sup>74</sup> مصنف عبد الرزاق رقم 370/3 6001 - مسند احمد رقم 21278 ج 35/200

<sup>75</sup> مصنف عبد الرزاق رقم 376/3 6019

<sup>76</sup> مسند الحمidi رقم 1024 ج 2/207

أن المؤمن إذا أقرض شيئاً من مال الوديعة وغيرها لم يجز له ذلك وكان رب المال بالخيار قال وأخذ ذلك من حديث الباب بطريق أن الطعام كان مجموعاً للصدقة وكانوا يجمعونه قبل إخراجه وإخراجه كان ليلة الفطر فلما شكا السارق لأبي هريرة الحاجة تركه فكانه أسلفه له إلى أجل وهو وقت الإخراج وقال الكرماني تؤخذ المناسبة من حيث إنه أممه إلى أن رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم كذا قال ..<sup>77</sup>

و قال رحمه الله : وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم :

- أن الشيطان قد يعلم ما ينتفع به المؤمن وأن الحكمة قد يتلقاها الفاجر فلا ينتفع بها وتهوذ عنده فينتفع بها وأن الشخص قد يعلم الشيء ولا يعمل به وأن الكافر قد يصدق بعض ما يصدق به المؤمن ولا يكون بذلك مؤمناً وبأن الكذاب قد يصدق وبأن الشيطان من شأنه أن يكذب وأنه قد يتصور ببعض الصور فتمكّن رؤيته وأن قوله تعالى إنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم مخصوص بما إذا كان على صورته التي خلق عليها.

- وأن من أقيم في حفظ شيء سمي وكيلاً وأن الجن يأكلون من طعام الإنسان وأنهم يظهرون للإنس لكن بالشرط المذكور وأنهم يتكلمون بكلام الإنسان وأنهم يسرقون ويخدعون.

- وفيه فضل آية الكرسي وفضل آخر سورة البقرة وأن الجن يصيرون من الطعام الذي لا يذكر اسم الله عليه .

- وفيه أن السارق لا يقطع في الجماعة ويتحمل أن يكون القدر المسروق لم يبلغ النصاب ولذلك جاز للصحابي العفو عنه قبل تبليغه إلى الشارع .

- وفيه قبول العذر والستر على من يظن به الصدق وفيه اطلاع النبي صلى الله عليه وسلم على المغيبات ووقع في حديث معاذ بن جبل أن جبريل عليه السلام جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأعلمه بذلك وفيه جواز جمع زكاة الفطر قبل ليلة الفطر وتوكيل البعض لحفظها وتفرقتها.<sup>78</sup>

قول البحيري مستنكراً أن يكون الشيطان عالماً بالقرآن أو يتتحول إلى صورة إنسان ...

487/4<sup>77</sup>

489/4<sup>78</sup> الفتح

و هذا الطعن مردود بتصريح القرآن الكريم ، قال تعالى { وَإِذْ رَأَيْنَاهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَاهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبٌ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئَاتِ نَكَصَ عَلَى عَقْبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ } (الأنفال 48). قال المفسرون أنه جاءهم في صورة سراقة بن مالك بن جعشن لا ينكرونه .<sup>79</sup>

و قوله تعالى { قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبَعَثُونَ } (14) قال إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ (15) قَالَ فِيمَا أَعْوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ (16) ثُمَّ لَا تَنَاهِنُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرُهُمْ شَاكِرِينَ (17) } فالشيطان يؤمن بيوم البعث و يعلم أن هناك صراطا مستقيما .. و أن الشكر من القربات التي يحبها الله و تدخل العبد إلى الجنة . و الشيطان يقسم بعزة الله و يفرق بين العباد المخلصين و غيرهم من المشركين و الكافرين و المنافقين .. قال تعالى ذاكرا قول ابليس { قَالَ فَبِعْزَتِكَ لَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عَبَادُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصُونَ } .

أما استنكار البحيري أن يظهر الشيطان للإنسان ، فهو فهم مستنكر منه إذ أن قوله تعالى { إنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبْيلَهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ } (الاعراف 27) فهو مخصوص بما إذا كان على صورته التي خلق عليها . قال في الفتح: «وَهَذَا مَحْمُولٌ عَلَى مَنْ يَدْعُ رُؤُوبَهُمْ: عَلَى صورَهُمُ الَّتِي خَلَقُوا عَلَيْهَا. وَأَمَّا مَنْ ادْعَى: أَنَّهُ يَرَى شَيْئًا مِنْهُمْ - بَعْدَ أَنْ يَتَصَوَّرَ عَلَى صورَ شَيْئًا مِنَ الْحَيَّاَنَ -: فَلَا يُقْدِحُ فِيهِ وَقَدْ تَوَارَدَتِ الْأَحْبَارُ: بِتَطْوِيرِهِمْ فِي الصُّورِ.»

قال القرطي : قال بعض العلماء: في هذا دليل على أن الجن لا يرون، لقوله "من حيث لا ترونهم" قيل: جائز أن يروا، لأن الله تعالى إذا أراد أن يريهم كشف أجسامهم حتى ترى. قال النحاس: "من حيث لا ترونهم" يدل على أن الجن لا يرون إلا في وقت النبي، ليكون ذلك دلالة على نبوته، لأن الله جل وعز خلقهم خلقا لا يرون فيه، وإنما يرون إذا نقلوا عن صورهم. وذلك من المعجزات التي لا تكون إلا في وقت الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم. قال القشيري: أجرى الله العادة بأن بني آدم لا يرون الشياطين اليوم. وفي الخبر (إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم). وقال تعالى: "الذى يوسوس في صدور الناس ". وقال عليه

السلام: (إِنَّ لِلْمُلْكَ مَلَةً وَلِلشَّيْطَانَ مَلَةٌ - أَيْ بِالْقَلْبِ - فَأَمَا مَلَةُ الْمُلْكِ فَإِيَّاعَادُ بِالْخَيْرِ وَتَصْدِيقُ بِالْحَقِّ وَأَمَا مَلَةُ الشَّيْطَانِ فَإِيَّاعَادُ بِالشَّرِّ وَتَكْذِيبُ بِالْحَقِّ ) . وقد تقدم في البقرة. وقد جاء في رؤيتهم أخبار صحيحة. وقد خرج البخاري عن أبي هريرة قال: وَكَلَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحَفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ، وَذَكَرَ قَصْةً طَوِيلَةً، ذَكَرَ فِيهَا أَنَّهُ أَخْذَ الْجَنِيَّ الَّذِي كَانَ يَأْخُذُ التَّمَرَ، وَأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ: (مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ) . وفي صحيح مسلم أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (وَاللَّهِ لَوْلَا دُعَوةُ أَخِي سَلِيمَانَ لَا صِبْغَ مَوْثِقًا يَلْعَبُ بِهِ وَلَدَانِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ) - في العفريت الذي تفلت عليه.<sup>80</sup>

قال الشوكاني : " وقد استدل جماعة من أهل العلم بهذه الآية على أن رؤية الشياطين غير ممكنة، وليس في الآية ما يدل على ذلك، وغاية ما فيها أنه يرانا من حيث لا نراه، وليس فيها أنا لا نراه أبدا، فإن انتفاء الرؤية منا له في وقت رؤيته لنا لا يستلزم انتفاءها مطلقا، ثم أخبر الله سبحانه بأنه جعل الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون من عباده وهم الكفار."<sup>81</sup>

قال محمد رشيد رضا : روی عن ابن عباس رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا رَأَى الْجِنَّ الَّذِينَ اسْتَمْعُوا الْقُرْآنَ مِنْهُ مُسْتَدِلاً بِقَوْلِهِ تَعَالَى: (قُلْ أَوْحَى إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفْرٌ مِّنَ الْجِنِّ) ولکنروی عن ابن مسعود أنه رأهم، وفي أحاديث أخرى أنه كان يرى الشياطين، وكان الشافعي رحمه الله يرى أن رؤيتهم من الخوارق الخاصة بالأنبياء، فقد روی البيهقي في مناقبه عن صاحبه الربيع أنه سمعه يقول: من زعم أنه يرى الجن ردنا شهادته إلا أن يكون نبيا. وخصه بعضهم برؤيتهم على صورتهم التي خلقوا عليها، واحتللت فرق المسلمين في تشكيلهم بالصور، فالجمهور يثبتونه ولكن بعضهم يقول: إنه تخيل لا حقيقة.."<sup>82</sup>

قول البحيري : " وهناك اضطراب ظاهر شديد فيه، فيقول النص: «وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ»، فالمفترض هنا أن يقول الصحابي «وَكَانَا أَحْرَصَ النَّاسُ» ولا يقول «وَكَانُوا»، وهو ما أشار له «ابن حجر» على استحياء في «فتح الباري» ولم يعقب على هذا الإدراجه الظاهر إلا بقول هامس لم يتوقف فيه.."

<sup>80</sup> الجامع لاحكام القرآن 186-187

<sup>81</sup> فتح القدير 225/2

<sup>82</sup> تفسير المنار 327/8

لم يذكر البحيري كلام ابن حجر لينظر فيه القارئ ، و يرى هل أجاب بقول ظاهر بين أم بخمس كما يدعى البحيري ؟

قال الحافظ : " ( لو كانوا ) أي الصحابة ( أحرص شيء على الخير ) فيه إلتفات إذ السياق يتقتضي أن يقول ( و كنا أححرص شيء على الخير ) . و يحتمل أن يكون هذا الكلام مدرجا من كلام بعض رواته ، و على كل حال فهو مسوق للإعتذار عن تخليه سبيله بعد المرة الثالثة حرصا على تعليم ما ينفع " . و لو وقف البحيري عند لفظة الحافظ ( و فيه التفات ) و فهم مدلولها لما إستدرك على الحافظ !

قال السيوطي معرفا الإلتفات : " نقل الكلام من أسلوب إلى آخر ، أعني من المتكلم أو الخطاب أو الغيبة إلى آخر منه بعد التعبير بالأول و هذا هو المشهور . و قال السكاكي : إما ذلك أو التعبير بأحدهما فيما حقه التعبير بغيره ، و له فوائد منها : تطريدة الكلام و صيانة السمع عن الضجر و الملال لما جبت عليه النفوس من حب التنقلات ، و السامة من الإستمرار على منوال واحد ، و هذه فائدة العامة . و يختص كل موضع بنكهة و لطائف باختلاف محله كما سنبينه ، مثاله من التكلم إلى الخطاب ووجهه حتى السامع على الإستماع حيث أقبل المتكلم عليه و أعطاه فضل عنابة تخصيص بالمواجهة ، قوله تعالى : { و مالي لا أعبد الذي فطري و إليه ترجعون } ، والأصل ( و إليه أرجع ) فالنفت من المتكلم إلى الخطاب . و نكتته أنه أخرج الكلام في معرض مناصحته لنفسه و هو يريد نصح قومه ، تلطضا و إعلاما أنه يريد لهم ما يريد لنفسه ، ثم التفت إليهم لكونه في مقام تخويفهم و دعوتهم إلى الله تعالى " <sup>83</sup>

## الرسول يدخل على امرأة أجنبية عنه ويختلي بها في غيبة من زوجها ، وينام عندها ..

قال أبى إلال : " وكتب لم تقف عند هذا الحد بل عمدت إلى الإساءة لنبينا في غير ما مرة كمثل هذا الحديث في صحيح البخاري يتهم الرسول فيه انه يدخل على أم حرام زوج عبادة بن الصامت في غيبة من زوجها طبعا وياكل عندها وينام عندها وتلفي رأسه ، إذن فالرسول يختلي بامرأة في غيبة زوجها ، وينام عندها وياكل ، وتلفي رأسه من القمل ، أطهر الناس وأكمل الناس فيه قمل - حاشاه -، لكن كالعادة سينبiri عباد البشر للدفاع عن هذا التلقيق للرسول وسيشبعوننا سبا وشتما ، نقول لهم سبابكم وشتمكم يعود عليكم ونحن بالمرصاد للدفاع عن رسولنا الأعظم ضد روایات تسيء اليه وتنقص من نبوته وأخلاقه واليكم نص الحديث كما عند البخاري 6600.

حدثنا عبد الله بن يوسف أخبرنا مالك عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة أنه سمع أنس بن مالك يقول: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدخل على أم حرام بنت ملحان وكانت تحت عبادة بن الصامت فدخل عليها يوما فأطعمته وجعلت تلفي رأسه فنام رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم استيقظ وهو يضحك قالت فقلت ما يضحكك يا رسول الله قال ناس من أمتي عرضوا علي غزاة في سبيل الله يركبون ثيج هذا البحر ملوكا على الأسرة أو مثل الملوك على الأسرة شك إسحاق قالت فقلت يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم فدعا لها رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم وضع رأسه ثم استيقظ وهو يضحك فقلت ما يضحكك يا رسول الله قال ناس من أمتي عرضوا علي غزاة في سبيل الله كما قال في الأولى قالت فقلت يا

رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم قال أنت من الأولين فركبت البحر في زمان معاوية بن أبي سفيان فصرعت عن دابتها حين خرجت من البحر فهلكت" <sup>84</sup>

و قال : " لا يستطيع مسلم نقي الفطرة ، سليم العقل ، يحترم دينه ونبيه ، أن يصدق بأن رسوله الكريم الأكرم صلى الله عليه وسلم ، يدخل على امرأة أجنبية عنه ويختلي بها في غيبة من زوجها ، وينام عندها ، وتقوم هي بفلي رأسه ، والفلي يعني تنظيف الرأس من القمل ، أي أن رسول الله — حاشاه — كان قدرا ، وغير نظيف ، ورأسه مليء بالقمل ، لا يستطيع مسلم واضح الإسلام أن يقبل على رسوله هذا الكلام ، لكن شيخ التعصب للموروث الديني ، الذي تتج عن تقديس الرجال ، ولو على حساب رسولنا الكريم ، يصدقون هذا عن نبيهم ، ويعتبرون فعلا أنه قام بهذا العمل الشنيع ، ونحن نقول كلا وألف كلا ، رسولنا أسمى من هذه الترهات ، وقد حاول صناع الروايات أن يبرروا هذا بالدعاء أن أم حرام كانت خالة رسول الله من الرضاعة، رغم أنه لادليل على ذلك قوي، وتبقى هذه الرواية إلى جانب كثير من الروايات التي تنتقص من قيمة أشرف خلق الله ، وما ورد في صحيح البخاري محض كذب على الرسول ، واستخفاف بالعقل". <sup>85</sup>

### ● تخریج الحديث :

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري بل رواه غيره من أئمة الحديث و السنة ، فقد رواه : مالك في الموطأ، كتاب الجهاد، باب الترغيب في الجهاد (39/464)، ومن طريقه:

- البخاري في صحيحه في مواضع:

---

<sup>84</sup> ص 66 . و قال بعد ذلك : " وقد حاول الكثير منهم تبرير هذا الخبر بقولهم إن أم حرام كانت من محارم رسول الله فهي خالته من الرضاعة وهذا القول هو محاولة لتبرير الكذب على رسول الله فيختلقون الروايات كي لا يتهموا شيوخهم بالكذب على الرسول الكريم." صفحته على الفيسبوك

كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء بالجهاد والشهادة للرجال والنساء، (3/1027). وكتاب التعبير، باب رؤيا النهار (6/2570 رقم 6600) عن عبد الله بن 2636. (86).

كتاب الاستئذان، باب من زار قوماً فَقَالَ عَنْهُمْ (5/2316 رقم 5926) عن إسماعيل بن أبي أوس.

- ومسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، (3/1518 رقم 1912) عن يحيى بن يحيى.

- وأبو داود في سنته، كتاب الجهاد، باب فضل الغزو في البحر (3/2491 رقم 6) عن عبد الله بن مسلمة القعنبي.

- والترمذي في جامعه، كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في غزو البحر (4/178 رقم 1645) عن معن بن عيسى.

- والنسائي في سنته (المجتبى)، كتاب الجهاد، فضل الجهاد في البحر (40/6) من طريق عبد الرحمن بن القاسم.

- وعبد الله بن المبارك في الجهاد (ص 157 رقم 201).

- ومحمد بن سعد في الطبقات الكبرى (8/435) عن معن بن عيسى.

- وأحمد بن حنبل في مسنده (3/240) عن أبي سلمة منصور بن سلمة.

- وأبو عوانة في مستخرجه، كتاب الجهاد، بيان فضل الغزو في البحر (4/494 رقم 7459) من طريق عبد الله بن وهب.

- وابن حبان في صحيحه - كما في الإحسان (15/51 رقم 6667) - من طريق أبي مصعب أحمد بن أبي بكر.

---

(86) وقد أخرج البخاري الحديث في كتابه "الأدب المفرد" (ص 328) باب هل يفلت أحد رأس غيره، عن عبد الله بن يوسف.

-والإلكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة (1438/8) من طريق مصعب الزبيري والوليد بن مسلم.

-وأبو نعيم في حلية الأولياء (61/2) ومعرفة الصحابة (61/3481 رقم 7894)، وفي دلائل النبوة (555/2) من طريق القعنبي ويحيى بن بكر.

-و البيهقي في السنن الكبرى، كتاب السير، باب فضل من مات في سبيل الله (9/165) من طريق يحيى بن يحيى.

-وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق (70/211) من طريق أبي مصعب أحمد بن أبي بكر، وأحمد بن إسماعيل، ومصعب الزبيري.

جَمِيعُهُمْ عَنْ مَالِكٍ بْنِ أَنَسٍ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَنَسٍ بْنِ مَالِكٍ.

فهل تواطأ كلهم على الكذب عن رسول الله ، وانتهاص قدره و الطعن فيه ، حتى جاء العلامة أبلا " نقى الفطرة ، سليم العقل ، يحترم دينه ونبيه " فلم يصدق رواية البخاري ، و كشف زيفها و اختلاقها !

#### ● ثانياً : إجابات العلماء على الحديث :

"إن المرأة المستقيم ليس مع الحديث الصحيح فيدركه على وجهه إن كان سليم النفس، حسن الطوية، وهو ينحرف به إذا كان إنساناً مريض النفس معوجاً، وهل ينضح البئر إلا بما فيه، وهل يمكن أن تتطلب من الماء جذوة نار؟ أو نغترف من النار ماء؟ وقد يقالوا: إن كل إماء بما فيه ينضح، أشهد أن الله قد قال في نبيه ﷺ { وإنك لعلى حلق عظيم } (القلم: 4)"<sup>(87)</sup>.

#### ■ خلوة الرسول بأم حرام :

أجيب عنه أن الحديث ليس فيه التصرير بالخلوة أو عدم الخلوة فإذا كان كذلك رجع إلى

.(87) مقتبس من كلام الدكتور: طه الدسوقي في كتابه السنة في مواجهة أعدائها (ص 205).

الأصل وهو تحريمه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ القطعي للخلوة بالمرأة الأجنبية، وقد أشار إلى هذا المعنى ابن عبد البر فَقَالَ بعد أن ذكر الحرمية: ((والدليل على ذلك - ثم ساق حديث جابر، وعمر بن الخطاب، وابن عباس، وعبد الله بن عمرو بن العاصي، وعقبة بن عامر في النهي عن الخلوة - وهذه آثار ثابتة بالنهي عن ذلك، ومحال أنْ يأتِي رسول الله ﷺ ما ينهى عنه)).<sup>(88)</sup>

وقال الدِّمِيَاطِي: ((لَيْسَ فِي الْحَدِيثِ مَا يَدْلُلُ عَلَى الْخُلُوَّ بِهَا فَلَعْلَ ذَاكَ كَانَ مَعَ وَلَدٍ أَوْ حَادِمٍ أَوْ زَوْجٍ أَوْ تَابِعًا، وَالْعَادَةُ تقتضي المُخالطة بَيْنَ الْمَحْدُومِ وَأَهْلِ حَادِمٍ، سِيمَا إِذَا كَنَّ مُسْنَاتٍ مَعَ مَا ثَبَتَ لَهُ عَلَيْهِ مِنِ الْعَصْمَةِ))<sup>(89)</sup>، قال ابن حجر: ((فُلْتُ: وَهُوَ إِحْتِمَالٌ فَوِيٰ))<sup>(90)</sup>.

ولو ثبتت الخلوة صراحة في الحديث لم تضر لأن أم حرام حالة للنبي ﷺ من الرضاع أو أن ذلك من خصائصه .

#### ■ بخصوص أم حرام : أجاب العلماء عن هذا بأجوبة منها :

- أنها كانت من محارمه :

قال النووي : اتفق العلماء على أنها كانت محربا له صلى الله عليه وسلم واختلفوا في كيفية ذلك فقال بن عبد البر وغيره كانت إحدى حالاته من الرضاعة وقال آخرون بل كانت حالة لأبيه أو لجده<sup>91</sup>

قال ابن عبد البر : أم حرام هذه حالة أنس بن مالك أخت أم سليم بنت ملحان أم أنس بن مالك وقد ذكرناها ونسبناها وذكرنا أشياء من أخبارهما في كتابنا كتاب الصحابة فأغنى عن ذكره هنا وأظنها أرضعت رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أم سليم أرضعت رسول الله

. (88) " التمهيد " (226/1).

. (89) عمدة القاري (86/14).

. (90) فتح الباري (78/11).

تنبية: جميع التقول عن ابن حجر - التي لم أوثقها في هذا المطلب - من هذا الموضع في الفتح فلا حاجة للتكرار.

<sup>91</sup> شرح النووي ج 13 ص 58

صلى الله عليه وسلم فحصلت أم حرام حالة له من الرضاعة فلذلك كانت تفلي رأسه وينام  
 عندها وكذلك كان ينام عند أم سليم وتناول منه ما يجوز لذى الحرم أن يناله من محارمه ولا  
 يشك مسلم أن أم حرام كانت من رسول الله طهراً فلذلك كان منها ما ذكر في هذا الحديث  
 والله أعلم وقد أخبرنا غير واحد من شيوخنا عن أبي محمد الباجي عبد الله بن محمد بن علي  
 أن محمد بن فطيس أخبره عن يحيى بن إبراهيم بن مزین قال إنما استجاز رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم أن تفلي أم حرام رأسه لأنها كانت منه ذات حرم من قبل خالاته لأن أم عبد  
 المطلب بن هاشم كانت من بني النجار وقال يونس بن عبد الأعلى قال لنا ابن وهب أحرام  
 إحدى خلاط النبي صلی الله عليه وسلم من الرضاعة فلهذا كان يقل عندها وينام في  
 حجرها وتفلي رأسه قال أبو عمر أي ذلك كان فأم حرام حرم من رسول الله صلی الله عليه  
 وسلم والدليل على ذلك ما حدثنا عبد الله (\*) بن محمد بن أسد قال حدثنا حمزة بن محمد  
 قال حدثنا أحمد بن شعيب قال حدثنا على ابن حجر قال أخبرنا هشيم عن أبي الزبير عن  
 جابر قال قال رسول الله صلی الله عليه وسلم ألا لا يبيتن رجال عند امرأة إلا أن يكون  
 ناكحاً أو ذا حرم وروى عمر بن الخطاب عن النبي صلی الله عليه السلام قال لا يخلون رجال بامرأة  
 فإن الشيطان ثالثهما وروى ابن عباس أن رسول الله صلی الله عليه وسلم قال لا يخلون رجال  
 بامرأة إلا أن تكون منه ذات حرم وروى عبد الله بن عمرو بن العاصي أن رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم قال لا يخلون رجال على مغيبة إلا ومعه رجال أو رجالان وحدثنا محمد بن إبراهيم  
 قال حدثنا محمد بن معاوية قال حدثنا أحمد بن شعيب قال حدثنا قتيبة بن سعيد قال  
 حدثنا الليث عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الخير عن عقبة بن عامر أن رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم قال إياكم والدخول على النساء فقال رجل من الأنصار أرأيت الحمو قال الحمو  
 الموت وهذه آثار ثابتة بالنفي عن ذلك ومحال أن يأتي رسول الله صلی الله عليه وسلم ما  
 ينهى عنه .<sup>92</sup>

قال ابن حجر : وجزم أبو القاسم بن الجوهري والداودي والمهلب فيما حكاه بن بطاط عنه  
 بما قال وهب قال وقال غيره إنما كانت حالة لأبيه أو جده عبد المطلب وقال بن الجوزي

---

<sup>92</sup> التمهيد ج 1 ص 227-228

سمعت بعض الحفاظ يقول كانت أم سليم أخت آمنة بنت وهب أم رسول الله صلى الله عليه وسلم من الرضاعة<sup>93</sup>

- أنها من خصوصيات النبي صلى الله عليه وسلم :

اتفق العلماء على أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قد حُصِّنَ في أحكام الشريعة بمعانٍ لم يشاركه فيها أحدٌ في باب الفرض والتحريم والتحليل مزيةً على الأمة، وهيبة له، ومرتبة خص بها ففرضت عليه أشياء لم تفرض على غيره، وحرمت عليه أشياء وأفعال لم تحرم عليهم، وحللت له أشياء لم تحلل لهم، منها متفق عليه، ومنها مختلف فيه، وهذه الخصائص منها ما ثبت بالقرآن، ومنها ما ثبت بالسنة، ومنها ما يفهم من منطوق النصوص، ومنها ما يفهم من خلال الجمع والموازنة بين النصوص. قال الإمام أحمد: ((حُصِّنَ النَّبِيُّ ﷺ بِمُوجَبَاتٍ وَمُحْظُرَاتٍ وَمُبَاخَاتٍ وَكَرَامَاتٍ)).<sup>(94)</sup>

و ذكرنا هذا ليعلم أن من قال بأنَّ ما وقع للنبي ﷺ مع أم حرام كان من خصائصه ﷺ له حظٌ من النظر، وإنْ كان الأرجح أنَّ أم حرام حالة للنبي ﷺ من الرضاع كما ذهب إلى ذلك أكثر أهل العلم

قال السندي : قيل كأنَّ محرماً مِنْهُ صَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِوَاسِطةِ أَنَّ أَمَّهُ مِنْ بَنِي النجاشي وقيل بل هُوَ مِنْ خَصَائِصِه.<sup>95</sup>

قال ابن عبد البر : أنه صلى الله عليه وسلم معصوم ليس كغيره ولا يقاس به سواه .<sup>96</sup>

<sup>93</sup> الفتح ج 11 ص 78  
الفروع (94)، الإنصاف (121/5).

<sup>95</sup> حاشية السندي على سنن النسائي (مطبوع مع السنن) ص 40 ج 6  
المؤلف: محمد بن عبد الهادي التتوبي، أبو الحسن، نور الدين السندي (المتوفى: 1138هـ)  
الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب  
الطبعة: الثانية، 1406 - 1986  
الاستئثار ج 5 ص 125

المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم التمري القرطبي (المتوفى: 463هـ)  
تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي معرض  
الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت

وقال القرطبي: يمكن أن يقال: إنه صلى الله عليه وسلم كان لا تستتر منه النساء لأنه كان معصوما، بخلاف غيره.<sup>97</sup>

قال ابن حجر : وحکی بن العربي ما قال وہب ثم قال وحکی غیره بل كان النبي صلی الله علیه وسلم معصوما يملک أربه عن زوجته فكيف عن غيرها مما هو المزه عنه وهو المبرأ عن كل فعل قبيح وقول رفت فيكون ذلك من خصائصه .. ورد عياض الأول بأن الخصائص لا تثبت بالاحتمال وثبوت العصمة مسلم لكن الأصل عدم الخصوصية وجواز الاقتداء به في أفعاله حتى يقوم على الخصوصية دليلا.

وبالغ الدمياطي في الرد على من ادعى المحرمية .. ثم قال وإذا تقرر هذا فقد ثبت في الصحيح أنه صلی الله علیه وسلم كان لا يدخل على أحد من النساء إلا على أزواجه إلا على أم سليم فقيل له فقال أرجمها قتل أخوها معی يعني حرام بن ملحان وكان قد قتل يوم بشر معونة قلت وقد تقدمت قصته في الجهاد في باب فضل من جهر غازيا وأوضحت هناك وجه الجمع بين ما أفهمه هذا الحصر وبين ما دل عليه حديث الباب في أم حرام بما حاصله أنهما اختنان كانتا في دار واحدة كل واحدة منهما في بيت من تلك الدار وحرام بن ملحان أخوهما معا فالعلة مشتركة فيهما وإن ثبت قصة أم عبد الله بنت ملحان التي أشرت إليها قريبا فالقول فيها كالقول في أم حرام وقد انضاف إلى العلة المذكورة كون أنس خادم النبي صلی الله علیه وسلم وقد جرت العادة بمخالطة المخدم خادمه وأهل خادمه ورفع الحشمة التي تقع بين الأجانب عنهم ثم قال الدمياطي على أنه ليس في الحديث ما يدل على الخلوة بأم حرام ولعل ذلك كان مع ولد أو خادم أو زوج أو تابع قلت وهو احتمال قوي لكنه لا يدفع الإشكال من أصله لبقاء الملامة في تفليه الرأس وكذا النوم في الحجر وأحسن الأرجوحة دعوى الخصوصية ولا يردها كونها لا تثبت إلا بدليل لأن الدليل على ذلك واضح والله أعلم.<sup>98</sup>

■ بخصوص فلي أم حرام رأس النبي، أجاب العلماء على هذا بأرجوحة منها :

- أن النبي صلی الله علیه وسلم محرم لأم حرام كما سبق ذكره .

---

الطبعة: الأولى، 1421 - 2000

<sup>97</sup> نفس المصدر

<sup>98</sup> الفتح ج 11 ص 78

- أنها من خصوصياته : قال ابن حجر : (وَالَّذِي وَضَحَّ لَنَا بِالْأَدِلَّةِ الْقُوَّيَّةِ أَنَّ مِنْ خَصَائِصِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَوَازَ الْخُلُوَّ بِالْأَجْنِبِيَّةِ وَالنَّظَرِ إِلَيْهَا ، وَهُوَ الجُوابُ الصَّحِيحُ عَنْ قِصَّةِ أُمِّ حَرَامَ بِنْتِ مُلْحَانٍ فِي دُخُولِهِ عَلَيْهَا وَنَوْمِهِ عِنْدِهَا وَتَقْلِيلِهَا رَأْسَهُ وَلَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا مُحْرَمَيَّةٌ وَلَا زَوْجَيَّةٌ)).<sup>(99)</sup>

- أن هذا خاص بأم حرام وأختها أم سليم . قال ابن الملقن : ((ومن أحاط علمًا بنسب النبي ﷺ ونسب أُمِّ حَرَام علم أن لا محرمية بينهما، وقد بين ذلك الحافظ شرف الدين الديمياطي في جزء مفرد ، وقال: وهذا خاص بأُمِّ حَرَام وأختها أم سليم ، وقد ذكرت ذلك عنه في كتابي المسمى "العدة في معرفة رجال العمدة"))<sup>(100)</sup>.

هل تقلية الرأس يشترط وجود قمل ؟؟؟

لم يجيء ذكر " القمل " في أي رواية من روایات الحديث ، حتى يقال أن الفلي كان لوجود القمل في شعر رسول الله. بل كان من باب الاحتراز كما نقوم نحن الآن بتمشيط رؤوسنا ، ونضع شبهات لغسل رؤوسنا وواقية شعرنا من الحكة أو الحشرات كالقمل و غيره ، ولا يتصور مع هذا أننا قدرون و غير نظيفين .

هذا و رسول الله كما أخبرت عنه أمها عائشة " كَانَ بَشَرًا مِنَ الْبَشَرِ، يَقْلِبِي ثُوبَهُ، وَيَحْلُبُ شَاتَةً، وَيَخْدُمُ نَفْسَهُ".

ثالثا : يتبعج المعترض أنه صاحب فطرة ندية و عقل سليم و يحترم دينه و نبيه ، فكان الواجب عليه الثاني في اصدار أحكامه و الرجوع الى ذوي الإختصاص و المعرفة بالحديث و السنة ، ليقف على إجاباتهم و شروحاتهم لما أستشكل عليه ! أما أن يحكم عقله و يطعن في علماء السنة و ينبطهم بأنهم " شيوخ التعصب للموروث الديني " و أنهم يقدسون الرجال و لو على حساب الدين .. فهذه بضاعة كل مفلس جاهل .

(99)فتح الباري (203/9).

(100) " خصائص النبي ﷺ " لابن الملقن (ص 137).

قال الدكتور طه حبيشي في رده على أحمد صبحي منصور : " أما قصة أم حرام فقد وردت في صحيح البخاري نفسه ثلاث عشرة مرة ، تأتي مختصرة و مطولة أخرى ، و الذي يذكره الكاتب و لا يعرف معناه أن هناك بيت آخر هو بيت أم سليم ، كان النبي صلى الله عليه وسلم يدخل فيه و يأكل و يشرب و ينام أحيانا إلى وقت الظهيرة ، و يسيل عرقه على قطعة من جلد فتجمعته أم سليم من فوق الجلد و تجعله في طيبها ، و النبي صلى الله عليه وسلم يعلم ذلك و لا ينكره .

إلى هنا و الكاتب قد يعلم بعض ما ذكرناه و لا يتورع أن يتخذ منه تكأة للتشويش على شخصية النبي صلى الله عليه وسلم ، و هو يوهم البسطاء أنه من المحبين له المدافعين عنه ، و هو لا يعلم أن التفصيل في نفي النقص عن الكاملين نقص ، خصوصاً ذا دخل في شيء من التفصيل الممل ، أو لعل صاحبنا يعلم هذه الجزئية ، و يستغلها في تشويه صورة النبي صلى الله عليه وسلم ، و التقليل من هيبه في نفوس أتباعه ، و هذا مطبع قد طمع فيه من هم أكثر من صاحبنا بصرًا بالمناهج ، و من هم أكثر منه حيطة بأساليب البحث و الدرس ، و من هم أشد منه قوة و أعز منه نفرا ، فما استطاعوا أن ينالوا من جدار العز للنبي صلى الله عليه وسلم نقبا . و الشيء الذي لم يعرفه هؤلاء ، أن الروايات مجتمعة تقريباً على أن النبي كان يكثر من التردد ، و الأكل و الشرب ، عند أم سليم ، و أم حرام . و الباحث الحصيف يسأل : هل هناك شيء من العلاقة بين هاتين المرأةتين الجليلتين ؟

و الروايات تجيز أن أم سليم ، و أم حرام أختان ، يقال لأحدهما الرميصاء ، و للأخرى الغميصاء ، لا بعينها، فمنهم من يقول : إن الرميصاء بالراء هي أم حرام ، و الغميصاء بالعين هي أم سليم ، و منهم من يعكس . و الرميصاء و الغميصاء ، لفظان يدلان على حالتين في العين متباhtتين ، و هما حالتان خلقيتان ليس بالعين معهما من بأس .

و أم سليم هي أم أنس بن مالك رضي الله عنه ، و أم حرام خالته ، و أنس بن مالك كان في صباه يخدم النبي عشر سنين و كان النبي يعامله معاملة تناسب أخلاق النبوة ، يقول أنس : خدمت النبي عشر سنين ، فما قال لي لشيء لم فعلته ، و لا لشيء تركته لم ترکته .

هؤلاء ثلاثة لسوا من المجاهيل في الصحابة و الصحابيات ، و ما الذي جعل علاقة النبي بهم على هذا المستوى من الاهتمام ، و كثرة السؤال عنهم ؟

إن هذا لا يكون إلا في حالة واحدة ، و هي أن تكون هناك درجة من القرابة تجعل المرأةتين من محارم النبي صلى الله عليه وسلم ، سواءً أكان ذلك من جهة النسب – كما قال بعض المؤرخين – أو كان من جهة الرضاعة – كما قال البعض الآخر " 101 .

### انكاره طواف النبي صلى الله عليه وسلم على نسائه بغسل واحد

قال أبى إلال : " ومن الأحاديث المتنقصة من قدر النبي في صحيح البخاري حديث يقول أن رسول الله كان يمارس الجنس مع نسائه الإحدى عشر خالل ساعة زمنية ، سبحان الله ، هل كان الراوي متبعاً متجمساً على حياة الرسول صلى الله عليه وسلم الخاصة ؟، وهل كان رسول الله آلة جنسية وحاشاه ، اقرأوا نص الحديث في صحيح البخاري كتاب الغسل 265 : حدثنا محمد بن بشار قال حدثنا معاذ بن هشام قال حدثني أبي عن قتادة قال حدثنا أنس بن مالك قال كان النبي صلى الله عليه وسلم يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل والنهار وهن إحدى عشرة قال قلت لأنس أوكان يطيقه ؟ قال كنا نتحدث أنه أعطي قوة ثلاثين وقال سعيد عن قتادة إن أنسا حدثهم تسع نسوة " 102 .

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري ، بل أخرجه جمه من الأئمّة منهم :

---

<sup>101</sup> السنّة في مواجهة اعدائها ص 202-205

<sup>102</sup> ص 68

مسلم في صحيحه 249/1 .ابن ماجه في سنته 193/1 احمد في مسنده 472/21 .الترمذى في سنته 259/1 .ابوداود في سنته 5/456 .ابي يعلى في مسنده 5/456 .ابن

حبان في صحيحه 8/4 و غيرهم

ثانياً : قد ذهب كثير من أهل العلم أنه لا يدل على العادة المستمرة للنبي صلى الله عليه وسلم ، وذلك لعدة أمور:

الأمر الأول : أنه قد ورد في السنة الصحيحة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان من عادته أن يقسم لزوجاته فيبيت عند كل واحدة منها ليلة ، إلا أنه يدور عليهم جميعاً كل يوم ليسأل عليهن ، ويؤنسهن ، إلا أنه لا يجامع أي واحدة منها إلا في ليلتها.

وقد دل على ذلك ما ثبت من حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت : (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يفضل بعضنا على بعض في القسم ، من مكثه عندنا ، وكان قل يوم إلا وهو يطوف علينا جميعاً ، فيدنو من كلى امرأة ، من غير مسيس ، حتى يبلغ إلى التي هو يومها فيبيت عندها )<sup>103</sup>

وموضع الشاهد في الحديث قوله : " فيدنو من كل امرأة من غير مسيس " ، أي من غير جماع.

الأمر الثاني : أن كثيراً من أهل العلم حملوا لفظ " كان " ، والتي تدل على الاستمرار ، على أنه كان في أوقات مخصوصة ، بل حمله بعضهم على أنه حدث مرة واحدة ، جمعاً بين الأدلة . قال ابن عبد البر في " الاستذكار " : " وقد روي عن النبي - عليه السلام - أنه طاف على نسائه في عسل واحد ، وهذا معناه في حين قدومه من سفر أو نحوه ، في وقت ليس لواحدة منهن يوم معين معلوم ، فجتمعهن حينئذ ، ثم دار بالقسم عليهن بعد - والله أعلم - لأنهن

---

<sup>103</sup> " صحيح أبي داود" للألباني رقم (1852)

كُنَّ حَرَائِرٍ ، وَسُنْتُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِيهِنَّ الْعَدْلُ فِي الْقُسْمِ بَيْنَهُنَّ ، وَأَلَا يَمْسَى الْوَاحِدَةَ فِي يَوْمٍ  
الْأُخْرَى ، وَهَذَا قَوْلُ جَمَاعَةِ الْفَقَهَاءِ " . <sup>104</sup>

و في حديث عائشة ما يشعر بأن ذلك إنما كان يقع منه عند إرادته الإحرام ، قالت : " كنت أطيب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيطوف على نسائه ، فيصبح محظياً ينضح طيباً " . انتهى .

قال القاضي أبو بكر بن العربي المالكي : إن هذه واقعة حجة الوداع قبل الإحرام ، وكان غرضه قضاء حاجتهن ، وإن عبرها الرواية بطريق الاستمرار للفظ العادة " . <sup>105</sup>

وأكده الصناعي ذلك في "التنوير شرح الجامع الصغير" ، فقال : " واعلم أن ظاهر " كان يطوف " : أنه كان يداوم على ذلك ، وفي الحديث المتفق عليه ما يؤخذ منه بأن ذلك إنما كان يقع منه عند إرادة الإحرام ، ولفظه عن عائشة " كنت أطيب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فيطوف على نسائه ثم يصبح محظياً ينضح طيباً " . <sup>106</sup>

ثم إن الساعة المذكورة في الحديث هي الجزء من الزمان ، وليس الساعة الزمنية المعروفة اليوم . قال ابن حجر : " قوله في الساعة الواحدة المراد بها قدر من الزمان لا ما اصطلاح عليه أصحاب الهيئة قوله من الليل والنهار الواو بمعنى أو جزم به الکرماني ويحتمل أن تكون على بابها بأن تكون تلك الساعة جزءاً من آخر أحدهما وجزءاً من أول الآخر " <sup>107</sup>

---

(300/1) <sup>104</sup>

ذكره الكشمیری في "العرف الشذی" (159/1) <sup>105</sup>

(592/8) <sup>106</sup>

377/1 الفتح <sup>107</sup>

## قصة انتفخ بطن النبي !!

قال أبى إلال : " كما لا يجحب أن ننسى أيضاً أن كتب الحديث تخبرنا كما ورد في سير أعلام النبلاء للذهبي والمنتظم لابن الجوزي أن الصحابة أهملوا دفن الرسول ثلاثة أيام حتى انتفخ بطنه: " كانوا مشغولين بشيء أهم !! وهو الحصول على كرسي الحكم" <sup>108</sup>

أولاً : لم يثبت في كتب الحديث أن الصحابة أهملوا دفن النبي حتى انتفخ بطنه ، و نحن نتحداه أن يذكر لنا أين رووا ذلك ، و هذه موسوعات الحديث الشريف أمّا : موظاً ملك و صحيح البخاري و صحيح مسلم ، مسنّد أحمد ، السنن الأربع ، صحيح ابن خزيمة ، مسنّد الحميدي ، مسنّد اسحاق بن راهويه ، مسنّد البزار ، مصنف عبد الرزاق ، مصنف ابن أبي شيبة .. الخ

و القصة إنما ذكرت في كتب التراجم و التاريخ ، و حتى رواة السير الأوائل كابن هشام و ابن اسحاق لم يذكروها .

أول من ذكرها - حسب إطلاعى - يعقوب بن سفيان الفسوى ( ت 277 ) في كتابه المعرفة و التاريخ <sup>109</sup> قال : وفي هذه السنة أو سنة خمس حدث وكيع بن الجراح بمكة عن عن إسماعيل بن أبي خالد عن البهـي: أن رسول الله صلـى الله علـيه وسلـم ما مات لم يدفن حتى وجأ بطنه وانشق خنصره، وذكر غير هذا. فرفع إلى العثمانى فأرسل إليه فحبسه، وعزم على قتلـه وصلـبه، وأمر بخشبة أن تنصـب خارجاً من الحرم"

---

<sup>108</sup> ص 69

<sup>109</sup> المعرفة و التاريخ 175/1 ت أكرم ضياء العمري

الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت

الطبعة: الثانية، 1401 هـ - 1981 م

ثم تلاه أبو أحمد بن عدي الجرجاني (المتوفى: 365هـ) ، في كتابه (الكامل في ضعفاء الرجال ) في ترجمة عبد المجيد بن عبد العزيز . قال رحمه الله : " ونقم على عبد المجيد أنه أفتى الرشيد بقتل وكيع بن الجراح.

والحاديُّثُ فِي ذَلِكَ مَا، حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا وَكِيعٌ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي حَالِدٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْبَهِيِّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا مَاتَ لَمْ يُدْفَنْ حَتَّى رَبَّ بَطْنَهُ وَأَنْتَنْتَ خَنْصَرَاهُ..<sup>110</sup>"

و من طريقه ذكرها ابن الجوزي في المنتظم<sup>111</sup> . و أخرجها ابن عساكر في تاريخ دمشق من طريق علي بن خشrum عن وكيع<sup>112</sup> و عنه ذكرها الذبي في سير اعلام النبلاء<sup>113</sup> و تاريخ الاسلام<sup>114</sup>

ثالثا : وكيع بن الجراح أحد الأئمة الأعلام والحافظ الكرام محدث العراق ، قال عنه الإمام أحمد بن حنبل : ( ما رأيت أحداً أوعى للعلم ولا أحفظ من وكيع ) ، وقال أيضاً ( ما رأيت قط مثل وكيع في العلم والحفظ والإسناد والأبواب مع خشوع وورع ) ، وكان رحمه الله مع ذلك كثير الصلاة والصيام والقيام ، وكان يغشى عليه إذا سمع القرآن.

إلا أن هذا العالم العابد الإمام وقع في محنـة غريبـة بسبب روايته لخبر غـريب في وفـاة النبي صـلى الله عـلـيه وسلم . وذلـك أنه كان يـحـدـثـ في مـكـةـ خـبـرـ وـفـاةـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ فـيـقـوـلـ : (أن أبا بكر الصديق جاء إلى النبي صـلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بعد وـفـاتهـ، فـأـكـبـ عـلـيـهـ، فـقـبـلـهـ، وـقـالـ: " بـأـبـيـ وـأـمـيـ، مـاـ أـطـيـبـ حـيـاتـكـ وـمـيـتـكـ" ، ثم قال البـهـيـ: وـكـانـ تـرـكـ يـوـمـاـ وـلـيـلـةـ حـتـىـ رـبـاطـهـ، وـأـنـتـتـ خـنـصـرـاهـ) !!

<sup>110</sup> الكامل ج 48/7 ط الكتب العلمية - بيروت-لبنان

الطبعة الأولى، 1418هـ 1997م

44/10

<sup>112</sup> 101/63 دار الفكر

<sup>113</sup> 163-161-160-159/9 ط الرسالة

<sup>114</sup> 244/13 ط التوفيقية

قال الإمام الذهبي رحمه الله في ترجمة الإمام حافظ وقته وكيع بن الجراح "محنة وكيع - وهي غريبة - تورط فيها، ولم يرد إلا خيراً، ولكن فاتته سكتة، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "كفى بالمرء إثماً أن يحدث بكل ما سمع ، فليتقي عبد ربه، ولا يخافن إلا ذنبه". قال علي بن خشرم: حدثنا وكيع، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن عبد الله البهري، أن أبا بكر الصديق جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته، فأكب عليه، فقبله، وقال: "بأبي وأمي، ما أطيب حياتك وميتك" ، ثم قال البهري: وكان ترك يوماً وليلة حتى ربا بطنه، وانشأ خنصراه.

قال ابن خشرم: فلما حدث وكيع بهذا بحكة، اجتمعوا قريش، وأرادوا صلب وكيع، ونصبوا خشبة لصلبه، فجاء سفيان بن عيينة، فقال لهم: الله الله ! هذا فقيه أهل العراق، وابن فقيهها، وهذا حديث معروف.

قال سفيان: ولم أكن سمعته إلا أني أردت تخلص وكيع.

قال علي بن خشرم: سمعت الحديث من وكيع، بعدما أرادوا صلبه، فتعجبت من جسارتة، وأخبرت أن وكيعاً احتاج، فقال: إن عدة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، منهم عمر، قالوا: لم يميت رسول الله. فأراد الله أن يريهم آية الموت.

روها أحمد بن محمد بن علي بن رزين الباشاني قال: حدثنا علي ابن خشرم. وروها فتنية، عن وكيع. وهذه هفوة من وكيع، كادت تذهب فيها نفسه. فما لَهُ ولو رواية هذا الخبر المنكر المنقطع؛ وقد قال النبي - صلى الله عليه وسلم: "كَفَىٰ بِالْمَرْءِ إِثْمًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ".

ولولا أن الحافظ ابن عساكر وغيره ساقوا القصة في تواريχهم لتركتها ولما ذكرتها، ولكن فيها

عبرة.

و قال في السير : " فهذه زلة عالم، فما لوكيع ولرواية هذا الخبر المنكر المنقطع الاسناد ! كادت نفسه أن تذهب غلطًاً، والقائمون عليه معدورون، بل مأجورون، فإنهم تخيلوا من إشاعة هذا الخبر المردود، غصاً ما منصب النبوة، وهو في بادئ الرأي يوهم ذلك، ولكن إذا تأملته، فلا بأس إن شاء الله بذلك، فإن الحي قد يربوا جوفه، وتستترخي مفاصله، وذلك تفرع من الامراض، و " أشد الناس بلاء الانبياء " ، وإنما المحدود أن تحوز عليه تغير سائر موتى الآدميين ورائحتهم، وأكل الارض لاجسادهم، والنبي صلى الله عليه وسلم فمفارق لسائر أمته في ذلك، فلا يبلى، ولا تأكل الارض جسده، ولا يتغير ريحه، بل هو الآن، وما زال أطيب ريحًا من المسك، وهو حي في لحده حياة مثله في البرزخ، التي هي أكمل من حياة سائر النبيين، وحياتهم بلا ريب أتم وأشرف من حياة الشهداء الذين هم بنص الكتاب { أحياء عند ربهم يرزقون } [آل عمران: 169] وهؤلاء حياتهم الآن التي في عالم البرزخ حق، ولكن ليست هي حياة الدنيا من كل وجه، ولا حياة أهل الجنة من كل وجه، ولهم شبه بحياة أهل الكهف، ومن ذلك: اجتماع آدم وموسى، لما احتاج عليه موسى، وحجه آدم بالعلم السابق ، كان اجتماعهما حقيقةً، وهذا في عالم البرزخ، وكذلك نبينا صلى الله عليه وسلم أخبر أنه رأى في السماوات آدم وموسى وإبراهيم وإدريس وعيسي، وسلم عليهم، وطالت محاورته مع موسى ، هذا كله حق.

والذي منهم لم يذق الموت بعد هو عيسى عليه السلام، فقد تبرهن لك أن نبينا صلى الله عليه وسلم ما زال طيباً مطيناً، وأن الارض محروم عليها أكل أجساد الانبياء، وهذا شئ سيبقه التوثيق، وما عنف النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة رضي الله عنهم لما قالوا له بلا علم: وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمتك ؟ - يعني قد بليت - فقال: " إن الله حرم على الارض أن تأكل أجساد الانبياء. "

وهذا بحث معترض في الاعتذار عن إمام من أئمة المسلمين، وقد قام في الدفع عنه مثل إمام الحجاز سفيان بن عيينة، ولو لا أن هذه الواقعة في عدة كتب، وفي مثل " تاريخ الحافظ ابن عساكر "، وفي " كامل الحافظ ابن عدي " لاعرضت عنها جملة، وفيها عبرة ..<sup>116</sup>

ثم قال : " قال قتيبة: فكان وكيع إذا ذكر فعل عبد المجيد، قال: ذاك جاهل، سمع حديثا لم يعرف وجهه، فتكلم بما تكلم .

قلت: فرضنا أنه ما فهم توجيه الحديث على ما تزعم، وأفما لك عقل وورع؟ أما سمعت قول الإمام علي: حدثوا الناس بما يعرفون، ودعوا ما ينكرُون، أتحبون أن يكذب الله ورسوله؟ أما سمعت في الحديث: (ما أنت محدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم، إلا كان فتنـة لبعضهم)؟<sup>117</sup>

رابعاً : موقف العلماء من هذه الرواية  
أنكرها العلماء في زمن وكيع حتى أفتوا بقتله ، وحتى سفيان بن عيينة إنما قال قوله ليدفع الموت عن وكيع .

الذهبي الذي ساقها في ترجمة وكيع قال : وَهَذِهِ هَفْوَةٌ مِّنْ وَكِيعٍ، كَادَتْ تَذَهَّبُ فِيْهَا نَفْسُهُ .  
فَمَا لَهُ وَلِرَوْاْيَةِ هَذَا الْخَبَرِ الْمُنْكَرِ الْمُنْقَطِعِ؛ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " كَفَى بِالْمَرْءِ إِنْمَا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ".

و قال : " فهذه زلة عالم، مما لوكيع ولوبيه هذا الخبر المنكر المنقطع الاسناد ! كادت نفسه أن تذهب غلطًاً، والقائمون عليه معدورون، بل مأجورون، فإنهم تخيلوا من إشاعة هذا الخبر المردود، غصاً ما منصب النبوة"

خامساً : ذكر بعض علل الرواية

---

<sup>116</sup> سير اعلام النبلاء 160/9-161-162

<sup>117</sup> 163/9-164

- رواية منكرة تخالف الروايات الصحيحة المشهورة في صفة وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ، و التي أجمعـت عليها كتب السيرة و الحديث . و منها ما ثبت عن علي رضي الله عنه ، قال : " غسلت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجعلت أنظر ما يكون من الميت ، فلم أر شيئاً ، و كان طيباً حياً و ميتاً " <sup>118</sup>

و قال ابن اسحاق : ولم ير من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيء مما يرى من الميت .

- راويه ( البهـي ) ، هو عبد الله بن يسار مولى أـل الزبير . تابعي لم يدرك الواقعـة ، و في سماـعـه من عائشـة نـظر . قال ابن أبي حـاتـم : لا يـحـتـجـ بالـبـهـيـ وـ هـوـ مـضـطـرـ بـالـحـدـيـثـ . وـ قـالـ

ابن حـجرـ : صـدـوقـ يـخـطـئـ .

فـمـثـلـهـ لـاـ يـقـبـلـ مـنـهـ إـذـاـ تـفـرـدـ فـكـيـفـ إـذـاـ كـانـ خـبـرـاـ مـنـقـطـعـاـ!

سـادـسـاـ : قـوـ لـهـ " أـهـمـلـواـ رـسـوـلـ اللـهـ ... " كـيـفـ عـلـمـ بـذـلـكـ؟ وـ هـلـ يـعـيـ مـعـنـيـ الإـهـمـالـ؟ وـ هـذـهـ كـلـمـةـ لـاـ تـخـرـجـ مـنـ فـمـ رـجـلـ قـلـبـهـ مـمـتـلـئـ حـبـاـ وـ تـعـظـيمـاـ لـصـحـابـةـ الرـسـوـلـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ . وـ فـيـ هـذـهـ عـبـارـةـ مـنـ الطـعـنـ الـصـرـيـعـ بـصـحـابـةـ النـبـيـ وـ وـصـفـهـمـ بـالـإـنـشـغـالـ بـكـرـسـيـ

الـحـكـمـ عـلـىـ دـفـنـ النـبـيـ ، وـ قـدـ تـلـقـفـ هـذـ الطـعـنـ مـنـ مـوـاـقـعـ الـنـصـارـىـ وـ الـمـلـحـدـيـنـ عـلـىـ شـبـكـةـ

الـنـتـ ! بـنـاءـاـ عـلـىـ رـوـاـيـةـ حـكـمـ الـعـلـمـاءـ أـنـهـ باـطـلـةـ مـنـكـرـةـ .

وـ قـدـ ذـكـرـ ابنـ اـسـحـاقـ أـنـ النـبـيـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ تـوـفـيـ آـخـرـ يـوـمـ الإـثـنـيـنـ ، وـ لـمـ بـوـيـعـ

الـصـدـيقـ يـوـمـ الـثـلـاثـاءـ أـقـبـلـ أـهـلـ بـيـتـهـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ فـيـ جـهـازـهـ وـ فـرـغـ مـنـ غـسلـهـ وـ تـكـفـينـهـ

يـوـمـ الـثـلـاثـاءـ ، وـ وـضـعـ فـيـ بـيـتـهـ الـطـاهـرـ ، وـ حـفـرـ لـهـ قـبـرـهـ فـيـ مـوـضـهـ وـفـاتـهـ ، وـ أـخـذـ النـاسـ يـدـخـلـونـ

لـلـسـلـامـ عـلـيـهـ حـتـىـ سـلـمـ عـلـيـهـ كـلـ مـنـ كـانـ فـيـ الـمـدـيـنـةـ مـنـ الصـحـابـةـ وـ الصـحـابـيـاتـ وـ أـبـنـائـهـمـ ، ثـمـ

دـفـنـ لـيـلـةـ الـأـرـبـاعـاءـ .

<sup>118</sup> أخرجه الحاكم في المستدرك برقم 4370 وصححه الألباني في الجنازـ ص 30 وذكرها ابن اسحاق في السيرة 662/2



## **الفصل السادس    تفنيد شبهات أيلال حول أحاديث الصحيح**

رد الأحاديث بدعوى إساءتها للرسول .

## الرسول يسحر فيهذه

قال أَيْلَالٌ : ورد في صحيح البخاري تحت رقم 5433 حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : " سُحْرَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى إِنَّهُ لَيَحْيَى إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ وَهُوَ عِنْدِي دَعَا اللَّهَ وَدَعَاهُ ثُمَّ قَالَ أَشَعَرْتِ يَا عَائِشَةَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَفْتَانِي فِيمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيهِ قُلْتُ وَمَا ذَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ جَاءَنِي رَجُلٌ فَجَلَسَ أَحْدُهُمَا عِنْدَ رَأْسِي وَالْآخْرُ عِنْدَ رِجْلِيِّ ثُمَّ قَالَ أَحْدُهُمَا لِصَاحِبِهِ مَا وَجَعَ الرَّجُلِ قَالَ مَطْبُوبٌ قَالَ وَمَنْ طَبَهُ قَالَ لَيْبُدُ بْنُ الْأَعْصَمِ الْيَهُودِيُّ مِنْ بَنِي زُرْقَيْ قَالَ فِيمَا ذَا قَالَ فِي مُشْطٍ وَمُشَاطٍ وَجُفْفٍ طَلْعَةً ذَكَرٌ قَالَ فَأَيْنَ هُوَ قَالَ فِي بَيْرِ ذِي أَرْوَانَ قَالَ فَنَدَبَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَنَاسٍ مِنْ أَصْحَابِهِ إِلَى الْبَيْرِ فَنَظَرَ إِلَيْهَا وَعَلَيْهَا نَخْلٌ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى عَائِشَةَ فَقَالَ وَاللَّهِ لَكَانَ مَاءَهَا نُقَاعَةُ الْحِنَاءِ وَلَكَانَ نَخْلَهَا رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَأَحْرَجْتُهُ قَالَ لَا أَمَا أَنَا فَقَدْ عَافَانِي اللَّهُ وَشَفَانِي وَحَشِّيشَتُ أَنْ أُثْوَرَ عَلَى النَّاسِ مِنْهُ شَرًا وَأَمَرَ بِهَا فَلُدْفِنَتْ " .

وقد عقب ابن حجر العسقلاني في فتح الباري تعليقا على هذا الحديث بقوله: " ثم ذكر المصنف في الباب سبعة وعشرين حديثا الأول حديث عائشة قالت : " سحر النبي صلى الله عليه وسلم " الحديث ، وسيأتي شرحه في كتاب الطب ، ووجه إيراده هنا من جهة أن السحر إنما يتم باستعانة الشياطين على ذلك ، وسيأتي إيضاح ذلك هناك ، وقد أشكل ذلك على بعض الشرح . " بمعنى أن الرسول صلى الله عليه وسلم ليس من المخلصين ، فقد قال تعالى : ( قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرِنِي إِلَى يَوْمٍ يُبَعَّثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ إِلَى يَوْمِ الْوُقْتِ الْمَعْلُومِ قَالَ رَبِّ بِمَا أَعْوَيْتَنِي لَأَرْزِيَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَا عِوْنَانَهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُحْلَصِينَ ) الحجر: 40(

وهاته إساءة بالغة لنبينا عليه أفضل الصلوات وأركى التسليم. و بالإضافة الى هذه الإساءة فهذا الحديث يخالف جملة وتفصيلا عصمة الرسول وحفظ الله له ، كما يخالف قوله تعالى :

نَحْنُ أَعْلَمُ إِمَّا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ تَجْوَى إِذْ يَقُولُ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا (الاسراء: 47) فالله ينفي عن نبيه أنه سحر ، ويقول عمن يقول بأن الرسول مسحور بأنه ظالم ، بل وصلت بهؤلاء وقادتهم أن اعتقدوا أن رسول الله كان يخيل إليه أنه يقوم بالعمل وهو لم يقم به ، فهو كان يتوهם - حاشاه - أنه يجامع نساءه رغم أنه لم يقم بذلك ، وذلك من المذيان ، وهي إساءة من الإساءات التي لم يتورع من ألف هذا الكتاب عن تدوينها فيه ، لكن مادام هذا الحديث في صحيح البخاري فلا يمكن تكذيبه ، وأن من يعتقد بما في القرآن وينفي عن الرسول بأنه سحر ، وينكر هذا الحديث المسيء لبنينا فهو كافر بفتوى شيوخ الوهابية ، كما أوردنا نقلا عنهم في هذا الكتاب.<sup>1</sup>

### أولاً : تخریج الحديث

الحديث لم يتفرد به البخاري<sup>2</sup> حتى يزعم أيا لال أنه من تأليفات كاتب الصحيح ! فقد أخرجه جمع من الأئمة قبل البخاري و بعده منهم :

الحميدي في مسنده رقم 261 و ابن أبي شيبة في مصنفه رقم 23519 واسحق بن راهويه في مسنده رقم 737 ، و احمد في المسند رقم 24237-24300-24347-24650-24348 ، و مسلم في صحيحه رقم 2189 ، و النسائي في السنن الكبرى -6583-7569 ، وابن أبي يعلى في مسنده رقم 4882 ، و ابن حبان في صحيحه رقم 6584 ، و الطحاوي في شرح مشكل الآثار رقم 5934 ، و البيهقي في السنن الكبرى رقم 16494 ، و السنن الصغرى رقم 3130

<sup>1</sup> ص 153-154

<sup>2</sup> صحيح البخاري رقم 3175-3268-5763-5765-5766-6063-6064

## الرسول يسحر فيهذه

**ثانياً :** هذا الحديث طعن فيه المعتزلة و قالوا : أن ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم سحر باطل لا يصح ، بل هو من وضع الملحدين ! و من ذهب الى ذلك أبو بكر الجصاص في أحکام القرآن .<sup>3</sup>

فالتفق هذه الدعوى دعاة العقلانية في العصر الحاضر كأبي رية و احمد صبحي منصور و زكريا أوزون و غيرهم فعلت أصواتهم طعنا في السنة و تشابهت أقواهم ، غير أن تلميذهم أبلاط فاقهم جرأة في الطعن و التكذيب و سفالة في التعبير !

**ثالثاً :** أين قال العلماء أن النبي صلى الله عليه وسلم أصابه الهدىان ؟ و من قال بهذا ؟ وهذا الذي قاله كذب صراح على العلماء . فالمهديان هو " : كلام غير معقول مثل كلام المبرسم والمعتوه " <sup>4</sup> فأين المهديان في تخيل شيء حصل وهو لم يحصل !

ألم تقل إنك تسلم بصحة القرآن ؟ فإننا نجد في الذكر الحكيم ذكر السحر و أثره و ضرره و كفر فاعله ، و أنه يفرق بين المرأة و زوجها ، و أنه لا يضر إلا بإذن الله و قضائه و قدره ككل شر و ضر في هذا الوجود . فإذا انكر أبلاط إخراج البخاري و غيره لهذا الحديث لأنه ينكر السحر و حقيقته ، فمشكلته مع القرآن لا مع البخاري !

و إن كان ينكر أن يكون له تأثير على النبي صلى الله عليه وسلم و لو بمجرد تخيله في شأن أمر دنيوي كالجماع فقد أخبر القرآن عن موسى أنه خيل له من سحر سحرة فرعون أن الحبال و العصي تسعى قال الله تعالى فيه : ﴿لَوَا يَا مُوسَى إِمَا أَنْ تَلْقَى وَإِمَا أَنْ تَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى﴾ \* قالَ بَلَ أَلْقَوَا فَإِذَا حَبَالُهُمْ وَعَصِيَّهُمْ يَخْيَلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى

<sup>3</sup> أحکام القرآن ص 58-59

<sup>4</sup> لسان العرب لابن منظور ج 15 ص 360

\*فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى \* قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى<sup>5</sup> . فعلى كلام  
أيالل إإن قوله : ( يخيل إليه من سحرهم ) أنه هذيان ! فما جوابه ؟

و قد جاء في القرآن الكريم أن الأنبياء و الرسل بشر .. { قل إنما أنا بشر مثلكم } و  
يسألون الله الشفاء { و إذا مرضت فهو يشفين } و يصيبهم ما يصيب بقية البشر من  
الألام و الأقسام و الأمراض و يتعرضون للأذى من أعدائهم من الجن و الإنس { إني مسني  
الشيطان بنصب و عذاب } و قد قتل اليهود أنبياءهم و آذوهם { و قتلهم الأنبياء }  
أو كلما جاءكم رسول بما لا تقوى أنفسكم استكبرتم ففريقاً كذبتم و فريقاً تقتلون } و قال  
موسى { لم تؤذوني و قد تعلمون إني رسول الله إليكم } . وكل هذا لا دخل له في  
عصمتهم عن الخطأ في تبليغ الرسالة ، و العصمة من الفواحش و المعاشي و ليس للشيطان  
عليهم سبيل من جهة الإغواء و الإضلal .

#### رابع : إدعاؤه تكفير الوهابية لمنكر حديث السحر !

ما دخل الوهابية بما قرره العلماء من تصحيح الحديث أو تضعيده أو شرحه قبل أن يولد  
الشيخ محمد بن عبد الوهاب بقرون ؟ ثم من أفتى بكفر من نفي عن النبي صلى الله عليه  
وسلم السحر ؟ ولو صح تكبير من أنكر حديث سحر النبي صلى الله عليه وسلم لـ كفر  
العلماء علماء كبار جهابذة كأبي بكر الجصاص و الزمخشري و محمد عبده و رشيد رضا و  
القاسمي ، لكن هذا لم يقع فعلم أن هذا مما لا يكفر صاحبه .

#### خامساً : جواب العلماء على هذا الـ اعتراض .

أن ما تعرض له النبي - صلى الله عليه وسلم - من سحر، هو مرض من الأمراض، وعارض  
من العلل، وهذه تجوز على الأنبياء كغيرهم من البشر، وهي مما لا ينكر ولا يقدح في النبوة،  
ولا يدخل بالرسالة أو الوحي، والله سبحانه إنما عصم نبيه - صلى الله عليه وسلم - مما يحول  
بينه وبين الرسالة وتبلیغها، وعصمه من القتل، دون العوارض التي تعرض للبدن. وأن السحر

<sup>5</sup> سورة طه الآيات 65-68

## الرسول يسحر فيهذه

إنما تسلط على ظاهر النبي - صلى الله عليه وسلم - وجوارحه، لا على قلبه واعتقاده وعقله، ومعنى الآية: عصمة القلب والإيمان، دون عصمة الجسد عما يرد عليه من الحوادث الدنيوية.

قال الإمام المازري<sup>6</sup> : أهل السنة وجمهور العلماء من الأمة مجتمعون على إثبات السحر وأن له حقيقة كحقائق غيره من الأشياء الثابتة خلافاً لمن أنكره ونفي حقيقته وأضاف ما يتافق منه إلى خيالات باطلة لا حقائق لها، وقد ذكره الله سبحانه في كتابه العزيز وذكر أنه مما يتعلم، وذكر ما يشير إلى أنه مما يكفر به وأنه يفرق به بين المرء وزوجه وهذا كله مما لا يمكن أن يكون فيما لا حقيقة له وكيف يتعلم ما لا حقيقة له.

وهذا الحديث أيضاً فيه إثباته وأنه أشياء دفت وأخرجت وهذا كله يبطل ما قالوه. والذي يعرف بالعقل من هذا أن إحالة كونه من الحقائق محال وغير مستنكر في العقل أن يكون الباري سبحانه يخرب العادات عند النطق بكلام ملتف أو تركيب أجسام أو المزج بين قوى على ترتيب مala يعرفه إلا الساحر ومن شاهد بعض الأجسام منها قتالة كالسموم وغيرها مسقمة كالأدوية الحادة، ومنها مصحة كالأدوية المضادة للمرض لم يبعد في عقله أن ينفرد الساحر بعلم قوى قتالة أو كلام مهلك أو مؤد إلى التفرقة.

وقد أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث من طريق ثابتة ، وزعموا أنه يحيط منصب النبوة ويشكك فيها وكل ما أدى إلى ذلك فهو باطل وزعموا أن تجويز هذا يعدم الثقة بما شرعوه من الشرائع ولعله يتخيل إليه جبريل - عليه السلام - وليس ثم ما يراه أو أنه أوحى إليه وما أوحى إليه وهذا الذي قالوه باطل وذلك أن الدليل قد قام على صدقه فيما يبلغه عن الله سبحانه وعلى عصمته فيه والمعجزة شاهدة بصدقه وتجويز ما قام الدليل على خلافه باطل، وما يتعلق ببعض أمور الدنيا التي لم يبعث بسببها ولا كان رسولاً مفضلاً من أجلها هو في كثير منه عرضة لما ي تعرض البشر فغير بعيد أن يخيل إليه في أمور الدنيا ما لا حقيقة له، وقد قال بعض الناس إنما المراد بالحديث أنه كان يخيل إليه أنه وطئ زوجاته وليس بواطئ وقد

<sup>6</sup> المعلم بفوائد مسلم 3/158-159 الدار التونسية للنشر ط 2 - 1991

يتخيل في المنام للإنسان مثل هذا المعنى ولا حقيقة له فلا يبعد أن يكون - صلى الله عليه وسلم - يتخيله في اليقظة وإن لم يكن حقيقة وقال بعض أصحابنا يمكن أن يكون يخيلي إليه الشيء أنه فعله وما فعله ولكنه لا يعتقد ما تخيله أنه صحيح فتكون اعتقاداته كلها على السداد فلا يبقى لاعتراض الملحظ طريق .

أما القاضي عياض فقد بوب في الشفا باب ( فيما يخصهم في الأمور الدنيوية و ما يطرأ عليهم من العوارض البشرية )<sup>7</sup> ، قال رحمه الله : " قد قدمنا أنه صلى الله عليه وسلم وسائل الأنبياء والرسل من البشر ، وأن جسمه وظاهره خالص للبشر يجوز عليه من الآفات و التغيرات والألام ، والأسقام وتجزع كأس الحمام ما يجوز على البشر . و هذا كله ليس بنقيصة فيه ، لأن الشئ إنما يسمى ناقضا بالإضافة إلى ما هو أتم منه وأكمل من نوعه ، وقد كتب الله تعالى على أهل هذه الدار فيها يحيون وفيها يموتون ومنها يخرجون . و خلق جميع البشر بمدرجة الغير ، فقد مرض صلى الله عليه وسلم واحتلكى وأصابه الحر ، والقر وأدركه الجوع والعطش ولحقه الغضب ، والضجر وناله الإعياء والتعب ومسسه الضعف وال الكبر ، وسقط فجحش شقه وشجه الكفار ، وكسروا رباعيته وسقي السم ، وسحر وتداوي واحتجم ، وتنشر وتعود ، ثم قضى نحبه فتوفي صلى الله عليه وسلم ولحق بالرفيق الأعلى وتخلاص من دار الامتحان والبلوى . وهذه سمات البشر التي لا محيد عنها ، وأصاب غيره من الأنبياء ما هو أعظم منه ، فقتلوا قتلا ورموا في النار ونشروا بالمناشير ، ومنهم من وقاه الله ذلك في بعض الأوقات ومنهم من عصمه ، كما عصم نبينا من الناس ، فلئن لم يكف نبينا ربنا يد ابن قمئة يوم أحد ولا حجبه عن عيون عداه عند دعوته أهل الطائف . فلقد أخذ على عيون قريش عند خروجه إلى ثور ، وأمسك عنه سيف غورث وحجر أبي جهل وفرس سراقة ، ولئن لم يقه من سحر ابن الأعصم فلقد وقاه ما هو أعظم من سرقة اليهودية . وهكذا سائر أنبيائه مبتلى ومعافي ، وذلك من تمام حكمته ليظهر شرفهم في هذه المقامات ، ويبين أمرهم ويتم كلامته فيهم ، وليتحقق بامتحانهم بشريتهم ويرتفع الالتباس عن أهل الضعف فيهم ، لئلا يضلوا بما يظهر من العجائب على أيديهم ضلال النصاري بعيسى ابن مريم ولি�كون في محنهم تسلية

---

<sup>7</sup> الشفا بتعريف حقوق المصطفى 2/178-179-180-181-182-183 ط دار الفكر 1988

لأنهم و وفور لأجورهم عند ربهم تماما على الذي أحسن إليهم، قال بعض المحققين وهذه الطوارى والتغييرات المذكورة إنما تختص ب أجسامهم البشرية ، المقصود بها مقاومة البشر ومعناه بني آدم لمشاكلة الجنس ، وأما باطنهم فمتزهه غالبا عن ذلك معصومة منه متعلقة بالملائكة ، لأنها عنهم وتلقبها الوحي منهم . قال : وقد قال صلى الله عليه وسلم (إن عيني نائم ولا ينام قلبي) وقال (إني لست كهيتكم إني أبيب يطعني ربي ويسبقني) وقال (لست أنسى ولكن أنسى ليس بي) فأخبر أن سره وباطنه وروحه خلاف جسمه وظاهره ، وأن الآفات التي تحل ظاهرة من ضعف، وجوع وسهر و نوم ، لا يخل منها شيء باطنها بخلاف غيره من البشر في حكم الباطن ، لأن غيره إذا نام استغرق النوم جسمه وقلبه وهو صلى الله عليه وسلم في نومه حاضر القلب كما هو في يقظته ، حتى قد جاء في بعض الآثار أنه كان محروسا من الحدث في نومه، لكون قلبه يقطن كما ذكرناه. وكذلك غيره إذا جاء ضعف لذلك جسمه ، وخارت قوته فبطلت بالكلية جملته ، وهو صلى الله عليه وسلم قد أخبر أنه لا يعتريه ذلك ، وأنه بخلافهم لقوله (إني لست كهيتكم إني أبيب يطعني ربي ويسبقني وكذلك أقول إنه في هذه الأحوال كلها من وصب ومرض وسحر وغضب لم يجر على باطنها ما يخل به ولا فاض منه على لسانه وجوارحه ما لا يليق به كما يعتري غيره من البشر مما نأخذ بعد في بيانه .

**فصل فإن قلت فقد جاءت الأخبار الصحيحة أنه صلى الله عليه وسلم سحر كما حدثنا**  
 الشيخ أبو محمد العتابي بقراءتي عليه قال نا حاتم بن محمد نا أبو الحسن علي بن خلف نا  
 محمد بن أحمد نا محمد بن يوسف نا البخاري نا عبيد ابن إسماعيل نا أبوأسامة عن هشام  
 بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها قالت : سحر رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 حتى إنه ليخيل إليه أنه فعل الشيء وما فعله وفي رواية أخرى حتى كان يخيل إليه أنه كان يأتي النساء ولا يأتيهن (ال الحديث) . وإذا كان هذا من التباس الأمر على المسحور ذوي الأضاليل  
 يستفاد من نفس الحديث ، وهو أن عبد الرزاق قد روى هذا الحديث عن ابن المسيب وعروة  
 بن الزبير، وقال فيه عنهما سحر يهود بنى زريق رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجعلوه في  
 بئر حتى كاد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ينكر بصره ، ثم دله الله على ما صنعوا  
 فاستخرجه من البئر، وروي نحوه عن الواقدي وعن عبد الرحمن بن كعب وعمر بن الحكم

وذكر عن عطاء الخراساني عن يحيى بن يعمر حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عائشة سنة فبینا هو نائم أتاه ملكان فقعد أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه (ال الحديث) ، قال عبد الرزاق : حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عائشة خاصة سنة حتى أنكر بصره ، وروى محمد بن سعد عن ابن عباس مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم فحبس عن النساء والطعام والشراب فهبط عليه ملكان وذكر القصة ، فقد استبان لك من مضمون هذه الروايات أن السحر إنما تسلط على ظاهره وجوارحه لا على قلبه واعتقاده وعقله وأنه إنما أثر في بصره وحبسه عن وطء نسائه وطعامه وأضعف جسمه وأمراضه ويكون معنى قوله : يخيل إليه أنه يأتي أهله ولا يأتيهن ، أي : يظهر له من نشاطه ومتقدم عادته القدرة على النساء فإذا دنا منهن أصابته أخذه السحر فلم يقدر على إتيانهن كما يعتري من أخذ واعتراض ، ولعله مثل هذا أشار سفيان بقوله : وهذا أشد ما يكون من السحر ويكون قول عائشة في الرواية الأخرى إنه ليخيل إليه أنه فعل الشيء وما فعله من باب ما اختلف من بصره كما ذكر في الحديث فيظن أنه رأى شخصاً من بعض أزواجه أو شاهد فعلاً من غيره ولم يكن على ما يخيل إليه لما أصابه في بصره وضعف نظره لا لشيء طرأ عليه في ميزه وإذا كان هذا لم يكن فيما ذكر من إصابة السحر له وتأثيره فيه ما يدخل لبسه ولا يجدر به الملاحد المعترض أنسا .

قال ابن بطال : قال المهلب : وأيضاً فإن ذلك السحر لم يضره (صلى الله عليه وسلم) ؛ لأنه لم يفقده شيئاً من الوحي ، ولا دخلت عليه داخلة في الشريعة ، وإنما اعتراه شيء من التخييل والتوهם ، ثم لم يتركه الله على ذلك ، بل تداركه ثم عصمه وأعلمته بموضع السحر ، وأمره باستخراجه وحله عنه ، فعصمه الله من الناس ومن شرهم ، كما وعده ، وكما دفع عنه أيضاً ضر السم بعد أن أطلعه الله على المكيدة فيه ، بأنه أظهرها إليه معجزة من كلام الذراع . وقد اعتراض بعض الملحدين بحديث عائشة ، وقالوا : وكيف يجوز السحر على النبي ، والسحر كفر وعمل من أعمال الشياطين ، فكيف يصل ضره إلى النبي مع حياة الله له وتسديده إياه بملائكته ، وصون الوحي من الشياطين ؟ وهذا اعتراض يدل على جهل وغباءة من قائله وعناد القرآن ؛ لأن الله قال لرسوله : (قل أَعُوذ بِرَبِّ الْفَلَقِ) إلى قوله : (وَمِنْ شَرِ النَّفَاثَاتِ فِي الْعَقْدِ) والنفاثات : السواحر ينفثن في العقد كما ينفث الراقي في الرقيقة ، فإن كانوا أنكروا ذلك ؛ لأن الله لا يجعل للشياطين سبيلاً على النبي ، فقد قال تعالى : (وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا

## الرسول يسحر فيهذه

إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته ) يريد إذا تلا ألقى الشيطان. وقد روى عن النبي - (صلى الله عليه وسلم) أن عفريتاً تغلب عليه ليلة ليقطع عليه الصلاة حتى هم أن يربطه إلى سارية من سواري المسجد فذكر قول سليمان: (رب اغفر لي وهب لي ملگاً لا ينبغي لأحد من بعدي ) فرده خاسئاً. وليس في جواز ذلك على النبي ما يدل أن ذلك يلزمه أبداً، أو يدخل معه عليه داخلة في شيء من حاله أو شريعته، وإنما ناله من ضر السحر ما ينال المريض من ضر الحمى والبرسام من غير سحر، من الضعف عن الكلام، وسوء التخيل، ثم زال ذلك عنه، وأفاق منه، وأبطل الله كيد السحرة، وقد أجمع المسلمون أنه معصوم في الرسالة فسقط اعتراض الملحدة .<sup>8</sup>

و بهذا قال جمهور العلماء من المحدثين و المفسرين و المؤرخين و للزيادة يراجع : الخطابي<sup>9</sup>، و ابن القيم<sup>10</sup>، والعيني<sup>11</sup>، والسندي<sup>12</sup>، وابن حجر الهيثمي<sup>13</sup> و الحجوبي<sup>14</sup> و قد فصلت في الموضوع في كتاب ( مسالك المالكية في الجواب عما أشكل من أحاديث الصحيحين ) .

<sup>8</sup> شرح صحيح البخاري لابن بطال 358/5-359-360 مكتبة الرشد ط 2 .

<sup>9</sup> اعلام الحديث 1501/2

<sup>10</sup> بذائع الفوائد 192/2

<sup>11</sup> عمدة القاري 98/15

<sup>12</sup> حاشية السندي على سنن النسائي 113/7

<sup>13</sup> الزواجر عن اقتراف الكبائر، للهيثمي (2 / 163 . 164 .).

<sup>14</sup> الدفاع عن الصحيحين

## الرسول يحاول الانتحار !

قال أيا لال : -الرسول يحاول الانتحار

في " صحيح البخاري برقم (6581) من كتاب " التعبير " ، باب " أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصالحة " " قَالَ الزُّهْرِيُّ فَأَحْبَرَنِي عُرْوَةُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ : ... وَقَتْرُ الْوَحْيِ فَتَرَهُ حَتَّى حَرَنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا بَلَغَنَا حُرْنَانَا غَدَّا مِنْهُ مِرَارًا كَيْ يَرَدَّى مِنْ رُءُوسِ شَوَاهِقِ الْجِبَالِ ، فَكُلَّمَا أَوْفَى بِذِرْوَةِ جَبَلٍ لِكَيْ يُلْقِي مِنْهُ نَفْسَهُ تَبَدَّى لَهُ حِبْرِيَلٌ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ إِنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ حَقًّا ، فَيَسْكُنُ لِذَلِكَ جَاسُهُ ، وَتَقْرُنَ نَفْسَهُ ، فَيَرْجِعُ ؛ فَإِذَا طَالَتْ عَلَيْهِ فَتَرَهُ الْوَحْيِ غَدَّا لِمِثْلِ ذَلِكَ ، فَإِذَا أَوْفَى بِذِرْوَةِ جَبَلٍ تَبَدَّى لَهُ حِبْرِيَلٌ فَقَالَ لَهُ مِثْلُ ذَلِكَ " .

الحديث ورد في كتاب من كتب صحيح البخاري ، وهو يتهم الرسول بمحاولة الانتحار ، ومحاولة الانتحار لا تنبع عن إنسان سوي ، فهي نتيجة لاضطرابات نفسية ، فكيف يسوغ لإنسان مسلم أن يتهم رسوله بهذا ، ورغم المحاولة التي قام بها ابن حجر العسقلاني وغيره لتبرير رواية البخاري لبلاغ إقدام الرسول على محاولات الانتحار مرات عده ، معتبرا أن الزياد "فيما بلغنا" وما بعدها ليست من كلام عائشة بل هي زيادة للزهري ، لكن رغم أن هذا تأويل مجرد تأويل ، فالكذب على رسول الله واضح من خلال الرواية الموجودة في صحيح البخاري ، لكن عباد الأسطورة لا يتورعون عن القول : "إن كل ما في صحيح البخاري

صحيح<sup>15</sup>

و قال أيضا : من بلاغات صحيح البخاري في أول كتاب منه يتهم الرسول بمحاولة الانتحار - حاشاه صلى الله عليه وسلم - وإليكم نص ما ورد بـ صحيح البخاري بكتاب

التعبير باب أول ما بدئ به رسول الله من الوحي الرؤيا الصالحة بال الحديث رقم [ 6581 ]  
[ حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم فيما بلغنا حزناً غداً منه مراراً كي يتربى من رؤوس  
شواهق الجبال ]. لكن ما زال البعض يعتقد أن كل ما في صحيح البخاري صحيح ، افلا  
تعقلون؟!!!<sup>16</sup>

تخریج روایة البلاغ :

البخاري رقم 6982 ج 9 ص 29 و احمد في المسند رقم 25959 ج 113-112/43 .  
عبد الرزاق في المصنف 323/5 ابن عوانة في المستخرج رقم 328 ج 1/102 و ابن  
حبان في الصحيح رقم 33 ج 1/216 ، ابن منه في الإيمان 2/692 ، الالكائي في  
شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة 4/835 ، أبو نعيم الأصبهاني في دلائل النبوة  
214 ، الدوالي في الذريعة الطاهرة 33 ، ابن عبد البر في اختصار المغازي و السير 33 و  
ذكره القاضي عياض في الشفا 2/244 و ابن كثير في السيرة 1/386 و البغوي في الأنوار  
في شمائل النبي المختار 17.

- صنبع البخاري رحمه الله :

أخرج هذه الرواية في صحيحه في موضع متعدد و لم يذكر في واحد منها ما ذكره في روایة  
باب أول نا بدئ به رسول الله صلة الله عليه وسلم ! فمن ذلك أنه أخرجه من حدیث  
اللیث عن عقیل عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة الى قوله : " ثم لم ينشب ورقة أن توفي  
، و فتر الوحي . قال ابن شهاب : و أخبرني ابو سلمة ... . " دون ذكر محاولة التردی .

ثم أخرجه في (باب وادکر في الكتاب موسی انه كان مخلصا) رقم 3392 ج 4/151

عن ابن شهاب أيضاً و ليس فيه ذكر بلاغ محاولة التردي . و أخرجه في ( باب ما ودعك ربك و ما قل ) رقم 4953 ج 6/173 عن ابن الشهاب عن عروة عن عائشة و فيه : " ثم لم ينشب ورقة أن توفي و فتر الولي حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم .

فهذه الزيادة ليست من شرطه في الصحيح " و لعل البخاري ذكرها لينبهنا إلى مخالفتها لما صح عنده من حديث بدء الولي الذي لم تذكر فيه هذه الزيادة .<sup>17</sup>

### - أنها من بلاغات الزهرى و ليست موصولة

قال ابن حجر : قوله هنا فترة حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم فيما بلغنا هذا وما بعده من زيادة عمر على رواية عقيل ويونس وصنيع المؤلف يوهم أنه داخل في رواية عقيل وقد جرى على ذلك الحميدي في جمعه فساق الحديث إلى قوله وفتر الولي ثم قال انتهى حديث عقيل المفرد عن بن شهاب إلى حيث ذكرنا وزاد عنه البخاري في حديثه المقترب بعمر عن الزهرى فقال وفتر الولي فترة حتى حزن فساقه إلى آخره والذي عندي أن هذه الزيادة خاصة برواية عمر فقد أخرج طريق عقيل أبو نعيم في مستخرجه من طريق أبي زرعة الرازى عن يحيى بن بكير شيخ البخارى فيه في أول الكتاب بدونها وأخرجه مقوينا هنا برواية عمر وبين أن اللفظ لعمر وكذلك صرح الإمامى أن الزيادة في رواية عمر وأخرجه أحمد ومسلم والإمامى وغيرهم وأبو نعيم أيضاً من طريق جمع من أصحاب الليث عن الليث بدونها . ثم إن القائل فيما بلغنا هو الزهرى ومعنى الكلام أن في جملة ما وصل إلينا من خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه القصة وهو من بلاغات الزهرى وليس موصولاً .

وقال الكرماني<sup>18</sup> هذا هو الظاهر ويحتمل أن يكون بلغه بالإسناد المذكور ووقع عند بن مردويه في التفسير من طريق محمد بن كثير عن عمر بإسقاط قوله فيما بلغنا ولفظه فترة حزن النبي صلى الله عليه وسلم منها حزناً غداً منه إلى آخره فصار كله مدرجاً على رواية الزهرى وعن عروة عن عائشة ، والأول هو المعتمد قوله فيها .<sup>19</sup>

<sup>17</sup> السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة 265/1

<sup>18</sup> انظر الكواكب الدراري 97/24

<sup>19</sup> الفتح 359/12

قال الدكتور أبو شهبة : هذه الرواية ليست على شرط الصحيح ، لأنها من البلاغات ، و هي من قبيل المنقطع ، و المنقطع من أنواع الضعيف ، و البخاري لا يخرج إلا الأحاديث المسندة برواية العدول الضابطين ، و لعل البخاري ذكرها لينبهنا إلى مخالفتها لما صح عنده من حديث بدء الولي الذي لم تذكر فيه هذه الزيادة .<sup>20</sup>

قال الألباني — رحمه الله — : إن هذه الزيادة علتين :

الأولى تفرد عمر بها دون يونس و عقيل ، فهبي شادة .

ال الأخرى : أنها مرسلة معضلة ، فإن القائل ( فيما بلغنا ) إنما هو الزهري ، كما هو ظاهر من السياق ، و بذلك جزم الحافظ في الفتح ، و قال : و هو من بلاغات الزهري و ليس موصولا .<sup>21</sup>

أما قوله طاعنا في ابن حجر : " و رغم المحاولة التي قام بها ابن حجر العسقلاني وغيره لتبرير رواية البخاري لبلاغ إقدام الرسول على محاولات الانتحار مرات عدة ، معتبراً أن الزياد "فيما بلغنا" وما بعدها ليست من كلام عائشة بل هي زيادة للزهري ، لكن رغم أن هذا تأويل مجرد تأويل ، فالكذب على رسول الله واضح من خلال الرواية الموجودة في صحيح البخاري "

فما قام به ابن حجر و غيره من العلماء و المحدثين إنما نقد حديثي صرف خاضع لقواعد علم الحديث و هو الظاهر ، و ليست تأويل ! . فالتأويل لا يكون للظاهر إلى المعنى بعيد ، وليس إلى المبادر ، فهذا الصحفى العقلانى لا يفرق بين الظاهر و التأويل و لا يستطيع فهم عبارات و مصطلحات العلماء ثم يستدرك و يعقب عليهم بهذه الطريقة الصبيانية .

فالعلماء إنما انتقدوا هذه الزيادة التي تفرد بها عمر من دون باقي الرواية عن الزهري .

<sup>20</sup> السيرة النبوية في ضوء القرآن و السنة 1/265

<sup>21</sup> دفاع عن الحديث النبوي و السيرة 41-42

## الرسول البذيء

قال أبى إلال : تحت هذا العنوان <sup>22</sup> : " حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ الْجُعْفُرِيُّ، حَدَّثَنَا وَهْبُ بْنُ جَرِيرٍ، حَدَّثَنَا أَبِي، قَالَ: سَمِعْتُ يَعْلَى بْنَ حَكِيمٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ: «لَعَلَّكَ قَبَلْتَ، أَوْ عَمِّرْتَ، أَوْ نَظَرْتَ» قَالَ: لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «أَنْكَثَتَهَا». لَا يَكُنْي، قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ أَمْرٌ بِرْجِمٍ" هذا الحديث في صحيح البخاري يبرز أن الرسول كان بذينا ، وكان صلوات الله عليه ينطق بالكلام الفاحش ، حيث ورد في حديث آخر أنه قال لشخص " اعضض هن أبيك" ، وفي حديث آخر " من تعزى بعزاء الجاهليه فأعضضوه بهن أبيه ولا تكنوا" بل منسوب للرسول في صحيح البخاري أنه كان يسب المؤمنين كما في حديث عن أبي هريرة " : ( سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول اللهم فأيما مؤمن سببته فاجعل ذلك له قربة إليك يوم القيمة ) . فإذا كان الله تعالى في محكم كتابه يقول في حق نبيه " إنك لعلى خلق عظيم " فالرسول كان أكثر الناس أدبا ، وأوفهم خلقا ، وأرقهم عفة ، وأكثرهم أناقة في اللفظ والقول ، لكن عباد الأساطير ، يفضلون الإساءة لرسولنا الكريم على أن يطعن في أسطورة صحيح البخاري ، ويقولون في تبجح غريب وقلة أدب لا توصف بأن هذا حديث صحيح والرسول قال هذا الكلام وأمر به ، وأنا أفضل ألف مرة أن أنسب هذا الفحش لخطأ الراوي على أن أنسبه للرسول ، وأحكם على الحديث بالوضع والتلفيق. "

**أولاً** : الحديث أخرجه البخاري في صحيحه 167/8 رقم 6824 ، ولم يتفرد به ، فقد رواه جمع من الأئمة منهم :

مسلم في صحيحه 1319/3 ، ابن أبي شيبة في مصنفه 520/5 ، أبو داود في سنته 147/4 ، النسائي في السنن الكبرى 418/6 ، الطبراني في المعجم الأوسط 81/3

الدارقطني في سنته 133/4 ، الحاكم في مستدركه 402/4 ، البيهقي في معرفة السنن و الأثار 12/305 ، عبد بن حميد في المنتخب من سنته ص 199

**ثانياً** : تصديره لهذا الحديث و لغيره كما مر سابقاً بعناوين مستفزة ، غرضه إيهام القارئ أن البخاري يسيء إلى مقام النبوة ، ليصل بذلك إلى خلق نفرة و فجوة بين القارئ و البخاري.

**ثالثاً** : لو درس أياً لال هذا الحديث جيداً و تتبعه في كتب الحديث لعلم أن المحدثين ساقوا هذا الحديث في كتاب الحدود للتدليل على أن القاضي يجب عليه المبالغة في التحري إذ المقام مقام حد من حدود الله . فالبخاري ذكره في كتاب الحدود باب هل يقول الإمام للمقر علك لمست أو غمرت.

و مسلم في كتاب الحدود باب من اعترف على نفسه بالزنى .

أبو داود في كتاب الحدود باب رجم ماعز بن مالك .

النسائي في كتاب الرجم . مسألة المعترف بالزنا عن كيفية ..

و كذلك أخرجه الدارقطني و الحاكم و غيرهما في كتاب الحدود .

**ثالثاً** : لم يثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم التلفظ بهذا الكلام إلا لضرورة ومصلحة شرعية ، قال الشوكاني " كان - صلى الله عليه وسلم - يتحاشى عن التكلم به في جميع حالاته ولم يسمع منه إلا في هذا الموضع " أما الإعتراض على الحديث بأنه يتعارض مع ما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حياء ، والذي يجهله المعترض أن " محل وجود الحياء منه صلى الله عليه وسلم في غير حدود الله وهذا قال للذى اعترف بالزنا أنكتها لا يكفي "<sup>23</sup>

**رابعاً** : فهم العلماء للحديث

قال الحافظ : هذه الترجمة معقودة لجواز تلقين الإمام المقر بالحد ما يدفعه عنه وقد خصه بعضهم بن يظن به أنه أخطأ أو جهل

.. قوله لما أتى ماعز بن مالك في رواية خالد الحذاء أن ماعز بن مالك أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال إنه زنى فأعرض عنه فأعاد عليه مرارا فسائل قومه أئمرون هو قالوا ليس به بأس وسنته على شرط البخاري وذكر الطبراني في الأوسط أن يزيد بن زريع تفرد به عن خالد الحذاء .

قوله قال له لعلك قبلت حذف المفعول للعلم به أي المرأة المذكورة ولم يعين محل التقبيل وقوله أو غمزت بالغين المعجمة والزاي أي بعينك أو يدك أي أشرت أو المراد بغمزت بيديك الجس أو وضعها على عضو الغير وإلى ذلك الإشارة بقوله لمست بدل غمزت وقد وقع في رواية يزيد بن هارون عن جرير بن حازم عند الإمام علي بلفظ لعلك قبلت أو لمست قوله أو نظرت أي فأطلقت على أي واحدة فعلت من الثلاث زنا ففيه إشارة إلى الحديث الآخر المخرج في الصحيحين من حديث أبي هريرة العين تزني وزناها النظر وفي بعض طرقه عندهما أو عند أحدهما ذكر اللسان واليد والرجل والأذن زاد أبو داود والفهم وعند هم والفرح يصدق ذلك أو يكذبه وفي الترمذى وغيره عن أبي موسى الأشعري رفعه كل عين زانية .

قوله أنكتها بالنون والكاف لا يكفي أي تلفظ بالكلمة المذكورة ولم يكن عنها بلفظ آخر وقد وقع في رواية خالد بلفظ أفعلت بها وكأن هذه الكنية صدرت منه أو من شيخه للتصریح في رواية الباب بأنه لم يكن ..<sup>24</sup>

قال القرطبي : " ( قوله: أَنْزَيْتَ؟ فَقَالَ: نَعَمْ ) جاء هذا المعنى في كتاب أبي داود بأوضح من هذا: قال له النبي - صلى الله عليه وسلم -: (أَنْكَتْهَا؟) قال: نعم. قال: (حتى غاب ذلك منك في ذلك منها؟) قال: نعم. قال: (كما يغيب المرؤود في المكحولة، والرِّشاء في البئر؟)

قال: نعم. قال: (هل تدری ما الزنى؟) قال: نعم، أتيت منها حراماً ما يأتي الرجل من أهله حلالاً<sup>(1)</sup>). وهذا منه - صلی الله عليه وسلم - أخذ ماعز بغایة النصّ الرافع لجميع الاحتمالات كلها تحقيقاً للأسباب، وسعياً في صيانة الدماء. ثمَّ لما فرغ - صلی الله عليه وسلم - من استفصاله<sup>(2)</sup> عن ذلك سأله عن الإحسان. فقال: (هل أحصنت؟) قال: نعم؛ يعني: هل تزوجت تزويجاً صحيحاً، ووطئت وطئاً مباحاً؟ فعندما أجابه بنعم، أمر بترجمه، وذلك عند تحقق السبب الذي هو الزنى بشرطه؛ الذي هو الإحسان. وقد أخذ علماؤنا من حديث أبي داود: أن شهود الزنى يصفون الزنى كما وصف ماعز، فيقول الشاهد: رأيت فرجه في فرجها كالمروء في المكحولة. وإليه ذهب معاوية، والزهري، ومالك، والشافعي، وأبو ثور، وأصحاب الرأي.<sup>25</sup>

قال ابن بطال : قال المهلب وغيره: في هذا الحديث دليل على جواز تلقين المقر في الحدود ما يدرأ بها عنه ألا ترى أن النبي (صلی الله عليه وسلم) قال ماعز: (لعلك غمزت أو قبلت) ليدرأ عنه الحد إذ لفظ الزنا يقع على نظر العين وجميع الجوارح، فلما أتى ماعز بلفظ مشترك لم يحده النبي (صلی الله عليه وسلم) حتى وقف على صحيح ما أتاها بغير إشكال؛ لأن من سننه (صلی الله عليه وسلم) درء الحدود بالشبهات، فلما أفصح وبين أمر بترجمه. قال غيره: وهذا يدل أن الحدود لا تقام إلا بالإفصاح دون الكنيات، ألا ترى لو أن الشهود شهدوا على رجل بالزنا، ولم يقولوا رأيناه أو لج فيها كان حكمهم حكم من قذف لا حكم من شهد، رفقاً من الله بعباده وستراً عليهم ليتبوا.<sup>26</sup>

قال النووي : و قد يستعملون صريح الإسم لمصلحة راجحة و هي إزالة اللبس أو الإشتراك أو نفي المجاز أو نحو ذلك كقوله تعالى {الزنانية و الزاني} و كقوله صلی الله عليه وسلم (أنكتها) و كقوله صلی الله عليه وسلم (أدبر الشيطان و له ضراط) و كقول أبي هريرة رضي الله عنه عن الحدث (فساء ، أو ضراط) و نظائر ذلك كثيرة .<sup>27</sup>

<sup>25</sup> المفہم 91/2

<sup>26</sup> شرح صحيح البخاري 445-444/8

<sup>27</sup> المنهاج 238/1

قال الشوكاني : " ذكر هذا اللفظ صريحا ولم يكن عنه بلفظ آخر كالجماع .. وفي هذا من المبالغة في الاستثناء والاستفصال ما ليس بعده في تطلب بيان حقيقة الحال فلم يكتفى بإقرار المقر بالزنا بل استفهمه بلفظ لا أصرح منه في المطلوب وهو لفظ النكارة الذي كان - صلى الله عليه وسلم - يتحاشى عن التكلم به في جميع حالاته ولم يسمع منه إلا في هذا الموضع، ثم لم يكتفى بذلك بل صوره تصويرا حسيا، ولا شك أن تصوير الشيء بأمر محسوس أبلغ في الاستفصال من تسميته بأصرح أسمائه وأدتها عليه. وقد استدل بجهل الحديثين على مشروعية الاستفصال للمقر بالزنا، وظاهر ذلك عدم الفرق بين من يجهل الحكم ومن يعلمه ومن كان متلهكا للحرب ومن لم يكن كذلك لأن ترك الاستفصال ينزل منزلة العموم في المقال 28 "

### - بين نكح و ناك

جاء في لسان العرب : " **وَالْعَرَبُ تَقُولُ: فُلَانٌ خَطْبٌ فُلَانَةٌ إِذَا كَانَ يَخْطُبُهَا.** ويقول **الخاطِبُ: خَطْبٌ فَيَقُولُ الْمُخْطُوبُ إِلَيْهِمْ: نِكْحٌ وَهِيَ كَلِمَةٌ كَانَتِ الْعَرَبُ تَنْرَوْجُهَا.** وكانت امرأة من العرب يقال لها: أم خارجة، يضرب بـها المثل، فيقال: أسرع من نكاح أم خارجة. **وَكَانَ الْخاطِبُ يَقُولُ عَلَى بَابِ خَبَائِهَا فَيَقُولُ: خَطْبٌ فَتَقُولُ: نِكْحٌ وَخَطْبٌ فَيَقُولُ: نِكْحٌ** 29 . وقال : **نَكْحٌ فُلَانٌ** امرأة ينكحها نكاحا إذا تزوجها. ونكحها ينكحها: باضعها أيضا، وكذلك دحها وحجها؛ وقال الأعشى في **نَكْحٌ** معنى تزوج:

وَلَا تَقْرَبَنَّ جَارَةً، إِنَّ سِرَّهَا ... عَلَيْكَ حَرَامٌ، فَانْكِحْنِي أَوْ تَأْبِدَا . الأَزْهَرِي: وَقُولُهُ عَزَّ وَجَلَّ: الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنْكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ؛ تأويله لـما يترافق معه في النكاح هاهنـا الوطءـ، إـلا زـانـيـةـ، وـكـذـلـكـ الزـانـيـةـ لـما يـترـاقـفـ معـهـ فيـ النـكـاحـ إـلاـ زـانـ؛ وـقـدـ قـالـ قـوـمـ: مـعـنـيـ النـكـاحـ هـاهـنـاـ الوـطـءـ، فـالـمـعـنـىـ عـنـدـهـمـ: الزـانـيـ لـما يـطـأـ إـلاـ زـانـيـةـ وـالـزـانـيـةـ لـما يـطـؤـهـاـ إـلاـ زـانـ؛ قـالـ: وـهـذـاـ الـقـوـلـ يـبـعـدـ لـأـنـهـ لـما يـعـرـفـ شـيـءـ مـنـ ذـكـرـ النـكـاحـ فـيـ كـتـابـ اللهـ تـعـالـيـ إـلاـ عـلـىـ مـعـنـىـ التـزـوـيجـ؛ قـالـ اللهـ تـعـالـيـ: وـأـنـكـحـواـ الـأـيـامـيـ مـنـكـمـ ؛ فـهـذـاـ تـزـوـيجـ لـأـشـكـ فـيـهـ؛ وـقـالـ تـعـالـيـ: يـاـ أـئـمـهـاـ الـذـيـنـ آتـيـوـاـ إـذـا

<sup>28</sup> نيل الأوطار 119/7

<sup>29</sup> 360/1

نَكْحُتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ؛ فَأَعْلَمُ أَنْ عَقْدَ التَّزْوِيجِ يُسَمِّي النِّكَاحَ، وَأَكْثَرُ التَّعْسِيرِ أَنْ هَذِهِ الْآيَةُ  
 نَزَّلَتْ فِي قَوْمٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فُقَرَاءَ بِالْمَدِينَةِ، وَكَانَ إِنَّمَا بَعَائِيَا يَزْرِينَ وَيَأْخُذُنَ الْأُجْرَةَ، فَأَرَادُوا  
 التَّزْوِيجَ بَهْنَ وَعَوْهَنَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ تَحْرِيمَ ذَلِكَ. قَالَ الْأَزْهَرِيُّ: أَصْلُ النِّكَاحِ فِي كَلَامِ  
 الْعَرَبِ الْوَطْءُ، وَقَيلَ لِلتَّزْوِيجِ نِكَاحٌ لَأَنَّهُ سَبَبٌ لِلْوَطْءِ الْمُبَاحِ. الْجُوهَرِيُّ: النِّكَاحُ الْوَطْءُ وَقَدْ  
 يَكُونُ الْعَقْدَ، تَقُولُ: نَكَحْتُهَا وَنَكَحْتُ هِيَ أَيْ تَزَوَّجَتْ؛ وَهِيَ نَاكِحٌ فِي بَنِي فُلَانٍ أَيْ ذَاتُ  
 زَوْجٍ مِنْهُمْ. قَالَ ابْنُ سِيدَهُ: النِّكَاحُ الْبَضْعُ، وَذَلِكَ فِي نَوْعِ الْإِنْسَانِ خَاصَّةً، وَاسْتَعْمَلَهُ ثَعْلَبُ  
 فِي الدُّبَابِ؛ نَكَحْهَا يَنْكِحُهَا نَكْحًا وَنِكَاحًا، وَلَيْسَ فِي الْكَلَامِ فَعَلَ يَفْعُلُ بِمَا لَامَ الْفَعْلِ مِنْهُ  
 حَاءٌ إِلَّا يَنْكِحُ وَيَنْطِخُ وَيَنْمِخُ وَيَنْضِخُ وَيَنْبِخُ وَيَرْجُحُ وَيَأْنِخُ وَيَنْلِخُ. وَرَجُلٌ نُكَحَّهُ وَنَكَحْ:  
 كَثِيرُ النِّكَاحِ. قَالَ: وَقَدْ يَجْرِي النِّكَاحُ بَعْرِي التَّزْوِيجِ؛ وَفِي حَدِيثِ مُعَاوِيَةَ: لَسْتُ بُنْكَحْ طُلْقَةً  
 أَيْ كَثِيرُ التَّزْوِيجِ وَالظَّلَاقِ، وَالْمَعْرُوفُ أَنْ يُعَالَ نُكَحَّهُ وَلَكِنْ هَكَذَا رُوِيَ، وَفُعْلَةً مِنْ أَبْنِيَةِ  
 الْمُبَالَغَةِ لِمَنْ يَكُثُرُ مِنْهُ الشَّيْءُ. وَأَنَّكَحَهُ الْمَرْأَةُ: زَوَّجَهُ إِيَاهَا. وَأَنَّكَحَهَا: زَوَّجَهَا، وَالْإِسْمُ النُّكْحُ  
 وَالنِّكْحُ؛ وَكَانَ الرَّجُلُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يُأْتِي الْحَيَّ حَاطِبًا فَيَقُولُ فِي نَادِيهِمْ فَيَقُولُ: حِطْبٌ أَيْ جِهْتُ  
 حَاطِبًا، فَيَقُولُ لَهُ: نِكْحٌ أَيْ قَدْ أَنْكَحْنَاكَ إِيَاهَا؛ وَيَقُولُ: نِكْحٌ إِلَّا أَنْ نِكْحًا هُنَا لِيُوازِنَ  
 حِطْبًا، وَقَصَرَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ وَابْنُ الْأَعْرَابِيِّ قَوْلَهُمْ حِطْبٌ، فَيَقُولُ نِكْحٌ عَلَى حَبْرٍ أُمِّ حَارِجَةٍ؛ كَانَ  
 يُأْتِيهَا الرَّجُلُ فَيَقُولُ: حِطْبٌ، فَتَقُولُ هِيَ: نِكْحٌ، حَتَّى قَالُوا: أَسْرَعُ مِنْ نِكَاحٍ أُمِّ حَارِجَةَ. قَالَ  
 الْجُوهَرِيُّ: النِّكْحُ وَالنُّكْحُ لُغَتَانِ، وَهِيَ كَلِمَةٌ كَانَتِ الْعَرَبُ تَنْزَوِجُهُ إِلَيْهَا. وَنِكَحُهَا: الَّذِي  
 يَنْكِحُهَا، وَهِيَ نِكْحَتُهُ؛ كِلَاهُمَا عَنِ الْلِّعْنَيَانِ. قَالَ أَبُو زَيْدٍ: يُقَالُ: إِنَّهُ نِكَحَهُ مِنْ قَوْمٍ  
 نِكَحَاتٍ إِذَا كَانَ شَدِيدَ النِّكَاحِ. وَيُقَالُ: نِكَحُ الْمَطْرُ الْأَرْضَ إِذَا اعْتَمَدَ عَلَيْهَا. وَنِكَحُ النُّعَاصُ  
 عَيْنَهُ، وَنِكَحُ الْمَطْرُ الْأَرْضَ، وَنِكَحُ النُّعَاصُ عَيْنَهُ إِذَا غَلَبَ عَلَيْهَا. وَامْرَأَةُ نَاكِحٌ، بِعَيْرِهَا: ذَاتُ  
 زَوْجٍ؛ قَالَ:

أَحَاطَتْ بِحُطَّابِ الْأَيَامِيِّ، وَطَلَقَتْ، ... عَدَاهُ عَدِّيَّ، مِنْهُنَّ مَنْ كَانَ نَاكِحًا

وَقَدْ جَاءَ فِي الشِّعْرِ نَاكِحَةً عَلَى الْفِعْلِ؛ قَالَ الطِّرِمَاخُ:

وَمِثْلُكَ نَاحْتُ عَلَيْهِ النِّسَاءُ، ... مِنْ بَيْنِ بِكْرٍ إِلَى نَاكِحِهِ

وَيَقُوِّيهِ قَوْلُ الْآخِرِ:

لَصَلْصَلَةُ الْلَّجَامِ بِرَأْسِ طِرْفِ ... أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ تَنْكِحِي

وَفِي حَدِيثٍ

قَيْلَةً: انطَّلَقْتُ إِلَى أُخْتٍ لِي نَاكِحٍ فِي بَنِي شَيْبَانَ  
أَيْ ذَاتِ نِكَاحٍ يَعْنِي مُتَزَوِّجَةً، كَمَا يُقَالُ حَائِضٌ وَطَاهِرٌ وَطَالِقٌ أَيْ ذَاتُ حَيْضٍ وَطَهَارَةٍ  
وَطَالِقٍ؛ قَالَ أَبْنُ الْأَئْمَرِ: وَلَا يُقَالُ نَاكِحٌ إِلَّا إِذَا أَرَادُوا بِنَاءَ الاسمِ مِنَ الْفِعْلِ فَيُقَالُ: نَاكَحْتُ،  
فَهِيَ نَاكِحٌ؛ وَمِنْهُ حَدِيثُ سُبَيْعَةَ: مَا أَنْتِ بِنَاكِحٍ حَتَّى تَنْقُضِي الْعَدَّةَ.  
وَاسْتَنْكَحَ فِي بَنِي فُلَانٍ: تَزَوَّجُ فِيهِمْ، وَحَكَى الْفَارِسِيُّ اسْتَنْكَحَهَا كَنَكَحَهَا؛ وَأَنْشَدَ:  
وَهُمْ قَتَلُوا الطَّائِيَّ، بِالْحِجْرِ عَنْوَةً، ... أَبَا جَابِرٍ، وَاسْتَنْكَحُوْا أُمَّ جَابِرٍ<sup>30</sup>

وَكَانَ بِبِلَادِ الْمَغْرِبِ إِلَى عَهْدِ قَرِيبٍ رَسَمَ الزَّوْاجَ يَطْلُقُ عَلَيْهِ عَقْدَ نِكَاحٍ ، إِلَى أَنْ غَيْرَ مُؤْخِرٍ  
بَعْدَ زَوْاجٍ .

وَرَغْمَ أَنَّ الْأَفْاظَ نِكَاحٌ ، جَمَاعٌ ، وَطَءٌ ، مِبَاضِعَةٌ ، يُمْكِنُ أَنْ تَطْرُقَ سَمْعَ الْمَرْءِ سَوَاءً فِي  
خُطْبَ الْجَمْعَةِ أَوْ مَحَاضِرَةٍ وَدَرْسٍ عَلْمِيٍّ ، دُونَ أَيْ حَرْجٍ أَوْ اسْتِهْجَانٍ . لَكِنْ لَا يُمْكِنُ أَنْ  
يَمْرُ التَّلْفُظُ بِهَا أَمَامَ الْأَهْلِ دُونَ اسْتِنْكَارٍ لِمَا أَصْبَحَ تَحْمِلَهُ فِي الْمَخِيلَةِ الْجَمْعِيَّةِ لِدِيِ الْعَوْمِ مِنْ  
حَمْوَلَةِ جَنْسِيَّةٍ !

وَكَذَلِكَ لِفَظُ ( النِّيكَ ) الَّتِي لَهَا مَدْلُولَاتٌ عَدَّةٌ فِي لُغَةِ الْعَرَبِ مِنْهَا الْوَطْءُ كَذَلِكَ ، مَعَ أَنْ  
كَثِيرًا مِنْ مَعَانِيهَا تَدْلِي عَلَى الْخَصْبِ ! وَتَدْلِي عَلَى نِيكَ الْمَطْرِ لِلأَرْضِ ، وَتَدْلِي عَلَى حَمِيمِيَّةِ  
الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ الَّذِي يَشْبَهُ عَنَاقَ الْأَجْفَانِ عِنْدَ النَّوْمِ .

قَالَ الْعَالَمَةُ صَدِيقُ حَسَنٍ خَانَ فِي كِتَابِ ( نِشَوَةُ السَّكَرَانِ مِنْ صَهْبَاءِ تَذَكَّرِ الْغَلَانِ ) : إِنَّ  
النِّيكَ بِالْعَرَبِيَّةِ الْجَمَاعِ ، وَلَكِنْ خَصَّ الْمُتَأْخِرُونَ مِنْهُمْ هَذِهِ الْفَظْةَ بِالْفَوْاحِشِ فِي عَرْفِ هَذَا  
الزَّمَانِ " .

وَبِالرَّجُوعِ إِلَى لِسَانِ الْعَرَبِ وَتَاجِ الْعَرَوْسِ وَالْقَامِوسِ الْمُحيَطِ نَجَدُهُ تَتَشَابَهُ فِي شَرْحِ كَلْمَةِ  
النِّيكَ .

جَاءَ فِي تَاجِ الْعَرَوْسِ : { نَاكِهَا } يَنِيكُهَا { نِيَگَ } جَامِعُهَا: وَهُوَ أَصْرَخُ مِنَ الْجَمَاعِ.

و النَّيَاكُ كشَدَّادٌ: الْمُكْثِرُ مِنْهُ شُدَّدَ لِكَثْرَةِ وَفِي الْمِثَلِ قَالَ: مَنْ {يَنِيكِ الْعَيْرَ يِنِيكُ} نَيَاكًا.  
يُضَرِّبُ فِي مُغَالَبَةِ الْعَلَابِ.

وَمِنْ الْمِجازِ: تَنَايِكُوا: غَلَبُهُمُ النَّعَاسُ.

ومنه أيضاً: تنايكَت الأَجْفانُ انطَقَ بعْضُها عَلَى بعْضٍ.

وَمِمَّا يُسْتَدِرُكُ عَلَيْهِ: نَاكَ الْمَطَرُ الْأَرْضَ. وَنَاكَ النُّعَاصُ عَيْنَهُ: إِذَا غَلَبَ عَلَيْهَا نَقْلَهُ الْأَزْهَرِيُّ فِي تَرْجِمَةِ نَكْحٍ.<sup>31</sup>

## ورع زائف من حداثي متحرر !

و قد يحيط بالحال قوم يصطنعون الورع الزائف عند ذكر مثل هذه الألفاظ الحال  
صاحبنا ، { تتشابه قلوبهم } .

قال الجاحظ : " وبعض من يظهر النسخ والتقصّف إذا ذكر الحر والأير والنيل تقرّز وانقبض . وأكثر من تجده كذلك فإنما هو رجل ليس معه من المعرفة والكرم ، والنبل والوقار ، إلا بقدر هذا التصنّع ."

ولو علم أن عبد الله بن عباس أنسد في المسجد الحرام وهو محرم:  
وهرن يخشين بنا هميسا ... إن تصدق الطير ننك لميسا

فَقِيلَ لَهُ: إِنَّ هَذَا مِنْ الرَّفْثِ! قَالَ: إِنَّمَا الرَّفْثَ مَا كَانَ عِنْدَ النِّسَاءِ وَقَوْلُ عَلَيْيِ رَضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ  
وَدَخَلَ عَلَى بَعْضِ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي حِسْبِهِ بِذَاكِرَةٍ، قَالَ: مَنْ فِي هَذِهِ الْبَيْوْتِ؟ قَالَ:  
عَقَائِيلُ مِنْ عَقَائِيلِ الْعَرَبِ. قَالَ: «مَنْ يَطْلُ أَيْرَ أَبِيهِ يَنْتَطِقُ بِهِ» .  
فَعَلَى عَلَيْيِ فِي التَّنْزِهِ يَعْوَلُ.

وقول أبي بكر الصديق رضي الله عنه لبديل بن ورقاء يوم الحديبية، وقد تحدّد رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَضَضْتَ بِبَيْظَ الْلَّاتِ، أَخْنَ نَخْذَلَهُ؟!». .

وقول حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه: «وأنت يا ابن مقطعة البظور من يكثّر علينا!». وحديث مرفوع: «من عذيري من ابن أم سباع مقطعة البظور».

ولو تبّعـت هذا وشـبهـه وجـدـتهـ كـثـيرـاـ .  
وـإـنـماـ وـضـعـتـ هـذـهـ الـأـلـفـاظـ لـيـسـعـمـلـهـاـ أـهـلـ اللـغـةـ ،ـ وـلوـ كـانـ الرـأـيـ أـلـاـ يـلـفـظـ بـهـاـ مـاـ كـانـ لـأـوـلـ  
كـوـنـهـاـ معـنـىـ ،ـ وـلـكـانـ فـيـ التـحـرـيمـ وـالـصـوـبـ لـلـغـةـ الـعـرـبـ أـنـ تـرـفـعـ هـذـهـ الـأـسـمـاءـ وـالـأـلـفـاظـ مـنـهـاـ .  
وـقـدـ أـصـابـ كـلـ الصـوـبـ مـنـ قـالـ :ـ «ـ لـكـلـ مـقـامـ مـقـالـ »ـ .

ولـوـ كـانـ مـنـ يـتـصـوـفـ وـيـتـقـشـفـ ،ـ عـلـمـ قـوـلـ اـمـرـأـ رـفـاعـةـ الـقـرـظـيـ تـجـبـهـ عـنـدـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ غـيرـ مـخـتـشـمـةـ :ـ إـنـيـ تـرـوـجـتـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ الزـبـيرـ ،ـ وـإـنـماـ مـعـهـ مـثـلـ هـدـبـةـ التـوـبـ ،ـ  
وـكـنـتـ عـنـدـ رـفـاعـةـ فـطـلـقـيـ -ـ وـرـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ مـاـ يـزـيدـ عـلـىـ التـبـسـمـ حـتـىـ قـضـتـ  
كـلـامـهـاـ -ـ فـقـالـ :ـ «ـ تـرـبـدـيـنـ أـنـ تـرـجـعـيـ إـلـىـ رـفـاعـةـ؟ـ لـاـ ،ـ حـتـىـ تـذـوقـيـ مـنـ عـسـيـلـتـهـ وـيـذـوقـ مـنـ  
عـسـيـلـتـكـ »ـ .

وـرـوـاهـ اـبـنـ الـمـبـارـكـ عـنـ مـعـمـرـ عـنـ الـزـهـرـيـ عـنـ عـرـوـةـ عـنـ عـائـشـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ -ـ لـعـمـ أـنـهـ عـلـىـ  
سـبـيلـ التـصـنـعـ وـالـرـيـاءـ ..<sup>32</sup>

---

<sup>32</sup>كتاب مفاخرة الجواري و الغلمان ص 165 ضمن الرسائل الأدبية للجاحظ.

## الرسول جاء بالذبح

قال أبى إلال : " جاء في صحيح البخارى معلقاً حديثاً منسوباً للرسول صلى الله عليه وسلم يقول فيه : ( لقد جئتم بالذبح ) ، ففي الوقت الذي تقرأ ليل نهار قوله تعالى { و ما أرسلناك إلا رحمة للعالمين } ( الانبياء 107) نجد هاته الرواية التي تسير على عكس التيار ، و تبرز أن رسولنا كان دموياً ، وأنه جاء بالذبح . و من هنا جاءت داعش ، و جاءت كل التصورات الإرهابية من هذا الموروث الديني ، الذي إتخذ قداسة أكبر من قداسة كتاب الله الداعي إلى الحبة والرحمة ، فاستعاذه الناس بهاته المرويات عن كتاب الله الذي لا يأته الباطل من بين يديه ولا من خلفه . و الغريب أن عباد الأسطورة حاولوا أن يبرروا هذا الحديث حتى لا يخطئوا الراوي ، بأن المقصود به المشركين ، و نسوا أن الرسول أرسله الله رحمة للعالمين ، لكل الناس بمختلف انتسابهم ، و اعتقاداتهم ، و نسوا أن الرسول كان أرحم الناس بالشركين والكافر ، وكل المخالفين ، و له مواقف كثيرة معهم ، فكيف ينسب إليه أنه يقول ( لقد جئتم بالذبح ) لكن ماذا يمكن أن يقال بعد أن وجدنا في المسلمين من يؤمن بأن الرسول فعلًا قال هذا الكلام .<sup>33</sup>

أولاً : هذا الحديث ليس في صحيح البخاري كما افترى أبى إلال ، و هذا دليل على كذبه في إدعاء البحث العلمي و أنه أجهد نفسه في قراءة صحيح البخاري و دراسة أحاديثه ! و دليل قوي على أنه حاطب ليل لا يدرى ما تنقل يداه ، بل يكتفى بالقص و اللصق دون مراجعة أو تثبت !

ثانياً : هذا الحديث بهذا اللفظ أخرجه جماعة الأئمة منهم :

البخاري في خلق أفعال العباد ص 75 ط دار المعارف السعودية .

الأمام أحمد في مسنده عبد الله بن عمرو بن العاص برقم (7036)<sup>34</sup>

<sup>33</sup> ص 151

<sup>34</sup> المسند 609 ط مؤسسة الرسالة بتحقيق شعيب الأرنؤوط

قال يعقوب: حدثنا أبي، عن ابن إسحاق، قال: وحدثني يحيى بن عروة بن الربير، عن أبيه عروة، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: قلت له: ما أكثر ما رأيت قريشاً أصابت من رسول الله، فيما كانت تظهر من عداوته؟ قال: حضرتهم وقد اجتمع أشرافهم يوماً في الحجر، فذكروا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالوا: ما رأينا مثل ما صبرنا عليه من هذا الرجل قط، سفه أحلامنا، وشتم آباءنا، وعاب ديننا، وفرق جماعتنا، وسب آهتنا، لقد صبرنا منه على أمر عظيم، أو كما قالوا: قال: فيبينما هم كذلك، إذ طلع عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبل يمشي، حتى استلم الركن، ثم مر بهم طائفاً بالبيت، فلما أن مر بهم غمزوه بعض ما يقول، قال: فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى، فلما مر بهم الثانية، غمزوه بمثلها، فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى، ثم مر بهم الثالثة، فغمزوه بمثلها، فقال: «تسمعون يا معاشر قريش، أما والذي نفس محمد بيده، لقد جئتكم بالذبح» ، فأخذت القوم كلمته، حتى ما منهم رجل إلا كأنما على رأسه طائر واقع، حتى إن أشدهم فيه وصاة قبل ذلك ليرفوه بأحسن ما يجد من القول، حتى إنه ليقول: انصرف يا أبا القاسم، انصرف راشدا، فهو الله ما كنت جهولاً، قال: فانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان الغد، اجتمعوا في الحجر وأنا معهم، فقال بعضهم لبعض: ذكرتم ما بلغ منكم وما بلغكم عنه، حتى إذا بادأكم بما تكرهون تركتموه في بينما هم في ذلك، إذ طلع عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوثبوا إليه وثبة رجل واحد، فأحاطوا به، يقولون له: أنت الذي تقول كذا وكذا؟ لما كان يبلغهم عنه من عيب آهتهم ودينهم، قال: فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نعم، أنا الذي أقول ذلك» ، قال: فلقد رأيت رجلاً منهم أخذ بمجمع ردائه، قال: وقام أبو بكر الصديق رضي الله تعالى عنه، دونه، يقول وهو يبكي: {أتقتون رجلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّ اللَّهِ} [غافر: 28] ؟ ثم انصرفوا عنه، فإن ذلك لأشد ما رأيت قريشاً بلغت منه قط. "

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره رقم 15197 ج 8 ص 2698 . و البزار في مسنده رقم 2497 ج 6 ص 456 . و ابن حبان في صحيحه رقم 6567 ج 14 ص 525 . و البهقي في دلائل النبوة ج 2 ص 275 . ابن هشام في السيرة 1/309-310 .

و ذكره كثير من أصحاب السير و التفاسير

## الرسول جاء بالذبح

ثالثا : الذي في صحيح البخاري ليس فيه ذكر للذبح و لا للقتل ، فقد أخرج رحمه الله في الجامع الصحيح في ثلث موضع :

في باب قول النبي صلى الله عليه وسلم " لو كنت متخدنا خليلا " رقم 3678 ج 5/10 و باب ما لقي النبي صلى الله عليه وسلم و أصحابه من المشركين بمكة . رقم 3856 ج 5/46 . و باب قوله { و نفح في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض، إلا من شاء الله، ثم نفح فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون} رقم 4815 ج 6/127

قال البخاري : حدثنا عياش بن الوليد، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثني الأوزاعي، حدثني يحيى بن أبي كثير، عن محمد بن إبراهيم التيمي، قال: حدثني عروة بن الزير، قال: سألت ابن عمرو بن العاص: أخبرني بأشد شيء صنعه المشركون بالنبي صلى الله عليه وسلم، قال: «بينا النبي صلى الله عليه وسلم يصلی في حجر الكعبة، إذ أقبل عقبة بن أبي معيط، فوضع ثوبه في عنقه، فخنقه خنقا شديدا» فأقبل أبو بكر حتى أخذ بمنكبها، ودفعه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: {أتقتلون رجلاً أن يقول رب الله} [غافر: 28] الآية، تابعه ابن إسحاق، حدثني يحيى بن عروة، عن عروة، قلت: لعبد الله بن عمرو، وقال: عبدة، عن هشام، عن أبيه، قيل لعمرو بن العاص، وقال: محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، حدثني عمرو بن العاص.<sup>35</sup>

رابعا : إن ما يقوم به أئيال من إيراد حديث واحد ، ثم بناءا على فهمه السقيم للحديث ، يملا الدنيا صيحا و طعنا في المحدثين ، يعد منهاجا مختلا غير علمي . فالحديث يجب أن يفهم في ضوء سياقه ، و نوع المخاطبين به و الحادثة التي تفسره . وكذلك ينظر في طرقه و شواهده ثم استقراء الأحاديث التي لها علاقة بالموضوع لفهم الموقف الشرعي من المسألة التي يعالجها الحديث .

خامساً: أما إعترافه على الحديث بحججة أن فيه طعنا بالنبي صلى الله عليه وسلم عليه المبعوث بالرحمة ، فالجواب ما سقناه في الجواب على الحديث السالف . و أن معنى الرحمة إفاضة النعم على المحتاجين والشفقة عليهم واللطف بهم وقد أعطى الله تعالى نبينا صلى الله عليه وسلم وأمته منها ما لم يعطه أحداً من العالمين ويكتفي من ذلك قوله تعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ} [الأنبياء: 107] فهو أعظم كل رحمة وأمته القابلة لما جاء به قد حصلت على أعظم حظ من هذه الرحمة وشفاعته يوم القيمة لأهل الموقف أعم كل رحمة ولأهل الكبائر أجل كل نعمة وخاتمة ذلك شفاعته في ترفع منازل أهل الجنة، و هونبي الملهمة التي بسببها عممت الرحمة وثبتت المرحمة اه من المفهم، قال الأبي: وقع في غير مسلم ونبي الملاحم معطوفاً على النبي الرحمة والملاحم جمع ملهمة وهي الحرب ولذلك أورد الخطابي فقال: فإن قيل كيف الجمع بين كونهنبي الرحمة ونبي الملهمة لا سيما مع قوله: {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ} [الأنبياء: 107] ومع قوله صلى الله عليه وسلم: "إنما أنا رحمة مهدأة" وأجاب عنه بأن بعثه صلى الله عليه وسلم بالسيف وال الحرب من وجوه الرحمة لأن الله تعالى أيد رسالته صلى الله عليهم وسلم بالمعجزات وجرت عادته تعالى في الأمم السابقة بأنهم إذا كذبوا عوجلوا بالعذاب المستأصل إثر التكذيب واستؤن بي هذه الأمة ولم يعالجو بالعذاب المستأصل وأمر بجهادهم ليتردعوا عن الكفر ولم يجاحوا بالسيف لأن السيوف له بقية وليس للعذاب المستأصل بقية، وروي أن قوماً من العرب قالوا: يا رسول الله أفنانا السيوف، قال: "إنه أبقى لأجركم" هذا معنى الرحمة المبعوث بها صلى الله عليه وسلم، ومن وجوه الرحمة ما صح أنه صلى الله عليه وسلم جاءه ملك الجبال فقال: إن شئت أطبقت عليهم الأخشبين، قال: "أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يوحده ولا يشرك به"، ومن وجوهها أيضاً أن الله تعالى وضع على أمته الإصر والأغلال التي كانت على الأمم قبلها كما قال تعالى في قصة موسى - عليه السلام - {وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ} إلى قوله تعالى: {الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ} . اهـ .

## - الرسول يصلي بدون وضوء

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ كُرْبَبَةِ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : إِنِّي تُبَشِّرُ عِنْدَ مَيْمُونَةَ وَالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَهَا تِلْكَ الْلَّيْلَةَ فَتَوَضَّأَ ، ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي فَقُمْتُ عَلَى يَسَارِهِ فَأَخْدَنِي فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ فَصَلَّى ثَلَاثَ عَشْرَةَ رُكْعَةً ، ثُمَّ نَامَ حَتَّى نَفَحَ ، وَكَانَ إِذَا نَامَ نَفَحَ ثُمَّ أَتَاهُ الْمُؤْذِنُ فَخَرَجَ فَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْ" ، قَالَ عَمْرُو : فَحَدَّثْتُ بِهِ بُكْرِيًّا ، فَقَالَ : حَدَّثَنِي كُرْبَبَةُ بِدَلِيلَ" .

و هاته إساءة أخرى تبرز أن رسولنا الكريم الطاهر ، ينهض للصلوة بعد نوم عميق ، ليصلي بدون وضوء ، وهو الشيء الذي يستحب في حق نبينا ، والمعلوم من ديننا وكما توادر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء ، فكيف يخالف الرسول أمرا هو من جاء به ، و هو من أمر به ، لكن العقول تتوقف ، واحترام الرسول يتوقف عندما يتعلق الأمر برواية من روايات الكتاب المقدس "صحيح البخاري" <sup>36</sup>

أولا الحديث لم يتفرد به البخاري ، فقد رواه جمع من الأئمة المحدثين منهم :

البخاري رقم 117-138-697-859-726-6316-992 . و رواه في الأدب المفرد ص 241 . مسلم رقم 763 ، المنتخب من مسنده عبد بن حميد ص 209 . عبد الرزاق في مصنفه 404/2 . الحميدي في مسنده 428/1 . ابن أبي شيبة 124/1 . احمد في المسند في مواضع كثيرة منها 394/3 و 505 - 58/4 و 475-76 و 339/4 . الشافعي في السنن المؤثرة ص 149 . البزار في مسنده 11/383 و 454/5 . النسائي في السنن الكبرى 1/234 . ابن حبان في صحيحه 6/363 و غيرهم

## ثانياً : أقوال العلماء في فقه الحديث

قال ابن عبد البر رحمه الله : وختلف العلماء في النوم هل هو حدث كسائر الأحداث أم له حكم منفرد في ذلك<sup>37</sup> - ثم ذكر أقوال العلماء وناقشها ، ثم قال - ليس بنا حاجة إلى هذا في النبي صلى الله عليه وسلم لأنّه محفوظ مخصوص بأنّ تنايم عيناه ولا ينام قلبه صلى الله عليه وسلم وإنما النوم الموجب للوضوء ما غالب على القلب أو خالطه وقد روی عن أبي هريرة قال من استحق النوم فعليه الوضوء<sup>38</sup>

قال القاضي عياض : وربما احتاج لهذا المذهب بصلوة النبي صلى الله عليه وسلم بعد نومه حتى نفح (1)، والنبي صلى الله عليه وسلم بخلاف غيره لقوله صلى الله عليه وسلم : " إن عيني تنايمان ولا ينام قلبي "<sup>39</sup>

قال الحافظ في الفتح : " قوله فصلي ولم يتوضأ فيه دليل على أن النوم ليس حدثا بل مظنة الحدث لأنّه صلى الله عليه وسلم كان تنايم عينيه ولا ينام قلبه فلو أحدث لعلم بذلك وهذا كان رعا توّضاً إذا قام من النوم وربما لم يتوضأ قال الخطابي وإنما منع قلبه النوم ليعي الوحي الذي يأتيه في منامه "<sup>40</sup>

قال النووي : " هذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم أن نومه مضطجعا لا ينقض الوضوء لأن عينيه تنايمان ولا ينام قلبه فلو خرج حدث لأحس به بخلاف غيره من الناس "<sup>41</sup> قوله : " والمعلوم من ديننا وكما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء "

معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن " النوم من نواقض الوضوء " ليس حدثا متواترا ! و هل يميز أيالل بين الحديث وأقوال الفقهاء ؟ و هل يعرف الفرق بين الحديث المتواتر وغير

<sup>37</sup> التمهيد 241/18

<sup>38</sup> التمهيد 250/18

<sup>39</sup> إكمال المعلم بفوائد مسلم 233/2

<sup>40</sup> الفتح 239/1

<sup>41</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحاج 45/44/6

## الرسول يصلي بدون وضوء

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ

ورد في كتاب الأذان من صحيح البخاري، 660 "حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدَ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ كُرَيْبٍ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : "إِنِّي عِنْدَ مَيْمُونَةَ وَالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَهَا تِلْكَ الْلَّيْلَةَ فَتَوَضَّأَ ، ثُمَّ قَامَ يُصَلِّي فَقُمْتُ عَلَى يَسَارِهِ فَأَخَذَنِي فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ فَصَلَّى ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، ثُمَّ نَامَ حَتَّى نَفَخَ ، وَكَانَ إِذَا نَفَخَ ثُمَّ أَتَاهُ الْمُؤْدِنُ فَخَرَجَ فَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْ" ، قَالَ عَمْرُو : فَحَدَّثْتُ يَهُ بُكَيْرًا ، فَقَالَ : حَدَّثَنِي كُرَيْبٌ بِذَلِكَ".

و هاته إساءة أخرى تبرز أن رسولنا الكريم الطاهر ، ينهض للصلوة بعد نوم عميق ، ليصلي بدون وضوء ، وهو الشيء الذي يستحيل في حق نبينا ، والمعلوم من ديننا وكما توادر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء ، فكيف يخالف الرسول أمرا هو من جاء به ، و هو من أمر به ، لكن العقول تتوقف ، واحترام الرسول يتوقف عندما يتعلق الأمر برواية من روايات الكتاب المقدس "صحيح البخاري" <sup>42</sup>

أولاً الحديث لم يتفرد به البخاري ، فقد رواه جمع من الأئمة المحدثين منهم :

البخاري رقم 117-138-183-697-859-726-697-138-117

و رواه في الأدب المفرد ص 241 . مسلم رقم 763 ، المنتخب من مسنده عبد بن حميد ص 209 . عبد الرزاق في مصنفه 404/2 . الحميدي في مسنده 428/1 . ابن أبي شيبة -76 و 475-58/4 - 505 و 394/3 . احمد في المسند في مواضع كثيرة منها 124/1 و 454/5-339/4

الشافعی في السنن المأثورة ص 149 . البزار في مسنده 383/11 . النسائي في السنن الكبیر 1/234 . ابن حبان في صحيحه 6/363 و غيرهم

### ثانياً : أقوال العلماء في فقه الحديث

قال ابن عبد البر رحمه الله : واختلف العلماء في النوم هل هو حدث كسائر الأحداث أم له حكم منفرد في ذلك<sup>43</sup> - ثم ذكر أقوال العلماء و ناقشها ، ثم قال - ليس بنا حاجة إلى هذا في النبي صلى الله عليه وسلم لأنه محفوظ مخصوص بأن تنام عيناه ولا ينام قلبه صلى الله عليه وسلم وإنما النوم الموجب لل موضوع ما غالب على القلب أو خالطه وقد روي عن أبي هريرة قال من استحق النوم فعليه الوضوء<sup>44</sup>

قال القاضي عياض : وربما احتج لهذا المذهب بصلوة النبي صلى الله عليه وسلم بعد نومه حتى نفخ ، والنبي صلى الله عليه وسلم بخلاف غيره لقوله صلى الله عليه وسلم : " إن عيني تناماً ولا ينام قلبي "<sup>45</sup>

قال الحافظ في الفتح : " قوله فصلٍ ولم يتوضأ فيه دليل على أن النوم ليس حدثاً بل مظنة الحدث لأنَّه صلى الله عليه وسلم كان تنام عينيه ولا ينام قلبه فلو أحدث لعلم بذلك وهذا كان ربما توضأ إذا قام من النوم وربما لم يتوضأ قال الخطابي وإنما منع قلبه النوم ليعي الوحي الذي يأتيه في منامه "<sup>46</sup>

قال النووي : " هذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم أن نومه مضطجعاً لا ينقض الوضوء لأنَّ عينيه تناماً ولا ينام قلبه فلو خرج حدث لأحس به بخلاف غيره من الناس"<sup>47</sup>

قوله : " والمعلوم من ديننا وكما تواتر عن نبينا ، أن النوم من نواقض الوضوء "

<sup>43</sup> التمهيد 18/241

<sup>44</sup> التمهيد 18/250

<sup>45</sup> إكمال المعلم بفوائد مسلم 2/233

<sup>46</sup> الفتح 1/239

<sup>47</sup> منهاج شرح صحيح مسلم بن الحاج 6/44/45

معلوم لدى صغار طلبة الحديث أن " النوم من نواقض الوضوء " ليس حديثا متواترا ! و هل يميز أيبال بين الحديث و أقوال الفقهاء ؟ و هل يعرف الفرق بين الحديث المتواتر و غير المتواتر ؟ و ما المعيار الذي اتبعه لقبول بعض الاحاديث و هو الذي رفض السنة و اعتبرها ليست دينا ؟ ثم أين يجد في القرآن الكريم أن النوم من نواقض الوضوء ؟

قال أيبال في صفحته على الفيسبوك : والأغرب أن الروايات تنقض بعضها، في هذه المسألة ما جعل الفقهاء يختلفون اختلافا شديدا في النوم هل هو من نواقض الوضوء أم لا، على عكس الجمهور الذي يأخذ ما تواتر عن الرسول تواترا عمليا لا روائيا.

قلت ماذا يقصد أيبال بالجمهور ؟ هل هم جمهور العلماء ؟ أم جمهور الناس من العوام ؟ ، فإن قصد جمهور العلماء فلماذا أخرج الفقهاء من زمرةهم و فيهم فقهاء محدثين ؟ و إن قصد بالجمهور عوام المسلمين ، فلعمرو الله إنها لسقطة كبيرة و لفضيحة علمية أن يتجرأ على نقد الصحيح و الطعن في علماء المسلمين من جعل معياره لقبول الأحكام عمل جمهور عوام الناس !

## نسيان الرسول

قال" : صحيح البخاري ينسب لرسول الله نسيان كلامه، وكأن الله أخلف للنبي وعده إياه<sup>48</sup> ، مع أن الله في كتابه يقول : ﴿سَتَرَنِي فَلَا تَنْسَى﴾ \* إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِلَّا يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَحْكُمُ﴾<sup>49</sup> ، ويقول مخاطباً نبيه صلى الله عليه وسلم : ﴿وَمَا يَنْسِيَنَّ لَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ الذِّكْرِ إِلَّا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>50</sup> ، ويقال في الاستثناء، والنسيان هنا ما قيل في سابقه.

و قال : " و عند البخاري أيضاً " في كتاب فضائل القرآن باب نسيان القرآن وكذلك باب من لا يرى بأساً أن يقول سورة كذا وكذا وأخرج مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها بباب الأمر بتعهد القرآن وكراهة قول نسيت آية كذا .. عن عائشة قالت : سمع رسول الله (ص) رجلاً يقرأ في سورة بالليل ، فقال : يرحمه الله لقد أذكريني آية كذا وكذا كنت أنسيتها من سورة كذا وكذا. ولعل القارئ الحصيف والعاقل الأريب من خلال هذا الأسلوب المبهم من كذا وكذا إلى كذا وكذا، سيصل إلى أن هذا مجرد افتراء على النبي الرحمة ، الذي كلف بتبليغ الوحي للناس كل الناس ، فكيف لهذا الرسول الكريم أن ينسى آية من كتاب ربه ، فيتذكرة من شخص آخر من أفراد أمته ، غريب أمر هؤلاء الذين يقبلون مثل هذا الكلام على نبيهم ، مخافة ان يكذبوا كتاباً لا نعرف من ألفه، ولم تثبت نسبته إلى البخاري أصلاً ، كما سنقف بعد قليل من خلال الفصول القادمة من هذا الكتاب.

إننا نجد أنفسنا مضطرين لرفض هذا الغثاء ، كما نجد أنفسنا مضطرين أيضاً للصبر على ما يعتنا به هؤلاء الذين لم ينقص إيمانهم ، بقدر ما نقص علمهم وعقلهم عن العقل عن الله والفهم عن رسوله الكريم الأكرم ..<sup>51</sup>

<sup>48</sup> صحيح البخاري نهاية الأسطورة، ص 107

<sup>49</sup> سورة الأعلى، الآية 7-6

<sup>50</sup> سورة الأنعام، الآية 68

<sup>51</sup> ص 63-64

- تخریج الحديث :

أخرجه البخاري (2655)، أبو داود (3970)، ومسلم (5042)، وأحمد (8006)، وأبي حزم في ((السنن الكبرى)) (24335) باختلاف يسير، وابن حزم في ((الإحکام)) (481/4)

- توجيه العلماء للحديث

قال الحافظ في الفتح : "كنت أنسيتها هي مفسرة لقوله أسقطتها فكانه قال أسقطتها نسيانا لا عمدا وفي رواية عمر عن هشام عند الإسماعيلي كنت نسيتها بفتح النون ليس قبلها همزة قال الإسماعيلي النسيان من النبي صلى الله عليه وسلم لشيء من القرآن يكون على قسمين أحدهما نسيانه الذي يتذكره عن قرب وذلك قائم بالطبع البشرية وعليه يدل قوله صلى الله عليه وسلم في حديث بن مسعود في السهو إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون والثاني أن يرفعه الله عن قلبه على إرادة نسخ تلاوته وهو المشار إليه بالاستثناء في قوله تعالى سترئك فلا تنسى إلا ما شاء الله قال فأما القسم الأول فعارض سريع الزوال لظاهر قوله تعالى إننا نحن نزلنا الذكر وأنا له حافظون وأما الثاني فداخل في قوله تعالى ما ننسخ من آية أو ننسها على قراءة من قرأ بضم أوله من غير همزة قلت وقد تقدم توجيه هذه القراءة وبيان من قرأ بها في تفسير البقرة وفي الحديث حجة من أجاز النسيان على النبي صلى الله عليه وسلم فيما ليس طريقه البلاغ مطلقا وكذا فيما طريقه البلاغ لكن بشرطين أحدهما أنه بعد ما يقع منه تبليغه والآخر أنه لا يستمر على نسيانه بل يحصل له تذكره إما بنفسه وإما بغيره وهل يشترط في هذا الفور قولان فأما قبل تبليغه فلا يجوز عليه فيه النسيان أصلا.."<sup>52</sup> فالقصة كلها باختصار أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل المسجد فوجد أحد قراء أصحابه يصلي قيام الليل و يقرأ القرآن جهرا فسمعه النبي يقرأ آية من كتاب الله فتذكرها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : (يرحمه الله ذكري آية كذا و كذا كنت انسيتها ) ، و في لفظ

## نسيان الرسول

( نسيتها ) .. و في هذا الحديث إثبات أن النبي صلى الله عليه وسلم بشر ينسى كما ينسى البشر و لم ينف عنه القرآن هذه الصفة البشرية ، و قد أكدتها القرآن في قوله تعالى { واذكر ربك إذا نسيت } ، و لا يطعن ذلك فيه صلى الله عليه وسلم ، و لا في القرآن الذي جاء به من عند الله ، إذ الله عصمه حين البلاغ ، فإذا نزل عليه الوحي دعا الكتاب وأصحابه الحفاظ فأخذوا عنه القرآن كتابة و حفظا ، فلو نسي منه شيء بعد ذلك فإنه لا يضره إذ سيدكرون به و سيدكرونه فورا ، كما إذا صلى بهم و نسي الآية فتحوا عليه بها ، كما أن جبريل يراجعه في رمضان القرآن كاملا كل سنة ليثبته فيه ، فلا خوف على القرآن فقد تكفل الله بحفظه { إنه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه تنزيل من حكيم حميد } .<sup>53</sup>

أما قوله : " و لعل القارئ الحصيف والعاقل الأريب من خلال هذا الأسلوب المبهم من كذا وكذا إلى كذا وكذا ، سيصل إلى أن هذا مجرد افتراء على نبي الرحمة ." ، معتبرا قول ( سورة كذا و كذا ) أسلوبا مبهما !!

و هذا الرجل لا يدري ما يخط بيه ، و يتجرأ على الخوض في مسائل لا يحسنها و لا يفقه كنهها ، ثم لا يستحي بعدها أن يتهجم على البخاري و المحدثين .

أولا : عبارة ( أذكرني آية كذا و كذا من سورة كذا وكذا ) هو كناية عن آية من الآيات و سورة كذا كناية عن غسم سورة من سور ، و لم يكنقصد من هذه العبارة إلا بيان نسيان النبي صلى الله عليه وسلم لشيء من الآيات من إحدى السور ، و تذكرة لها حين سمعها من أحد أصحابه عندما قرأ بها ، فبدل أن يذكر الراوي الأية كاملة و قد تكون طويلة أو لم يعد يتذكرها ، فعبر بأسلوب عربي فصيح يستعمله العرب للكناية أو الإختصار .

و بنا أنه زاهد في كتب العلم فقد جهل مدلولات عبارة (كذا وكذا) ، ولو رجع إلى أحد كتب اصول الفقه لوجد أن الفقهاء يعتقدون لهذه اللفظة مباحث مطولة في تفسيرها و بيان المعاني الخاصة بها .

ثانياً : البخاري بوب هذا الباب بقوله : ( باب من لا يرى بأساً أن يقول سورة كذا وكذا ) ، - كما قيل فقه البخاري في تراجم أبوابه - لبيان جواز تسمية السور كسور البقرة و سورة النساء و سورة الرحمن و كذا تسمية الآيات كآية الدين و آية الربا و ذلك لأن من أهل العلم قد يكره ذلك .

قال الحافظ : " وأشار بذلك الرد على من يكره ذلك ، و قال : لا يقال إلا السورة التي يذكر فيها كذا ... و قال بعض السلف يكره و الصواب الأول و هو قول الجماهير و الأحاديث فيه أكثر من أن تحصر .."<sup>54</sup>

## الشيطان يطعن رسول الله عند ولادته

قال أئلال تحت عنوان : الشيطان يطعن رسول الله عند ولادته .

" وفي صحيح البخاري أيضا من كتاب بده الخلق باب صفة ابليس وجنوده حديث رقم 3286 - حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شَعِيبٌ، عَنْ أَبِي التِّنَادِ، عَنْ الْأَعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "كُلُّ بَنِي آدَمَ يَطْعُنُ الشَّيْطَانَ فِي جَنْبِيهِ يَأْصِبُّهُ حِينَ يُولَدُ، غَيْرَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، ذَهَبَ يَطْعُنُ فَطَعَنَ فِي الْحِجَابِ".

هذا الحديث في صحيح البخاري يعتبر من الطوام الكبري المسيئة للرسول ولدينه ، فهو يؤكّد عصمة رسول الله عيسى بن مریم عليهما السلام، وهذا أمر مقبول ولا نرفضه، لكنه يؤكّد في الآن نفسه، على عدم عصمة نبينا ورسولنا محمد صلى الله عليه وسلم، فالله هنا لم يستثن من طعن الشيطان في الجنين من كل خلقه إلا عيسى بن مریم عليهما السلام ، ورسولنا داخل في عموم أولئك الذين مسهم وطعنهم الشيطان ، بل ورد في كتاب الأنبياء باب قوله تعالى: "وَذَكَرَ فِي الْكِتَابِ مَرِيمًا..." ما يلي: 3431 : " قال أبو هريرة - رضي الله عنه : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ما من بني آدم مولود إلا يمسه الشيطان حين يولد، فيستهل صارخاً من مس الشيطان غير مریم وابنها. ثم يقول أبو هريرة: وإن أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم ". فهذا الحديث يلحق مریم وابنها عيسى عليهما السلام بزمرة من لا يمسهم الشيطان ، بينما رسولنا الكريم كباقي البشر قد مسه الشيطان ، وهذا تطاول على نبينا ما بعده تطاول ، وتفضيل مریم الصديقة ورسول الله عيسى بن مریم على نبی الإسلام ، وهذا مخالف لقوله تعالى آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَا لَأَنْتَ بِهِ وَكُلُّهُمْ وَرُسُلُهُ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (البقرة 285:

وهذا غيض من فيض التنقيص في حق الرسول ، فهل بعد هذا يمكن الحديث عما فعله الآخرون من إساءة لنبينا في عصرنا، والإساءة الأكبر موجودة في هذا الذي يصفونه بأنه

أصح الكتب، ويكفرون ويتهمون ويشنون الحملات الشعواء ضد كل من ينتقده، لذلك فإني أندesh أيما اندهاش عندما انبرى هؤلاء الشيوخ المقدسون لصحيح البخاري للدفاع عن الرسول ضد كاريكاتير الدنمارك المسيء للنبي ، وضد صحيفة شارلي إيبادو الفرنسية المسيئة لنبينا ، ولم ينبع أحدهم بینت شفة ، إزاء هذه الإساءات التي اعتبرها أشد وأنكى ضد نبينا في صحيح البخاري ، ذلك لأن هؤلاء الشيوخ يعتبرون ضمنيا أن قداسته هذا الكتاب أقدس من الرسول نفسه مع كامل الأسف<sup>55</sup>

#### تخریج الحديث :

حديث البخاري 125/4 باب صفة ابليس و جنوده (3286).  
البخاري 164/4 باب قول الله تعالى {واذكر في الكتاب مريم} (3431)  
مسلم 4/1838 (2366) و احمد في مسنده ابي هريرة (7182-7708-7879)  
(10773-8254-7915)  
مصنف ابن ابي شيبة (31496) ابن حبان (6234-6235) و غيرهم .

#### إجابة العلماء على هذا الاعتراض .

أنه خصوصية ليعسى عليه السلام وأن المزية لا تقتضي التفضيل : ذهب الى هذا الرأي جماهير العلماء من المحدثين و المفسرين . قال الحافظ : قال القرطبي هذا الطعن من الشيطان هو ابتداء التسلیط فحفظ الله مريم وابنها منه برکة دعوة أمها حيث قالت إني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم ولم يكن لمريم ذرية غير عيسى ووقع في رواية عمر عن الزهراني عند مسلم إلا نحشه الشيطان بنون وخاء معجمة ثم مهملة قوله فيستهل صارخا من مس الشيطان في رواية عمر المذكورة من نحشه الشيطان أي سبب صرخ الصبي أول ما يولد الألم

من مس الشيطان إيه والاستهلال الصياغ قوله غير مريم وابنها تقدم في باب إبليس بذكر عيسى خاصة فيحتمل أن يكون هذا بالنسبة إلى المس وذاك بالنسبة إلى الطعن في الجنب ويحتمل أن يكون ذاك قبل الإعلام بما زاد وفيه بعد لأنه حديث واحد وقد رواه خلاس عن أبي هريرة بلفظ كل بني آدم قد طعن الشيطان فيه حين ولد غير عيسى وأمه جعل الله دون الطعنة حجابا فأصاب الحجاب ولم يصبها والذي يظهر أن بعض الرواة حفظ ما لم يحفظ الآخر والزيادة من الحافظ مقبولة .<sup>56</sup>

قال القرطي : قال علماؤنا: وإن لم يكن كذلك بطلت الخصوصية بهما، ولا يلزم من هذا أن نخس الشيطان يلزم منه إضلال الممسوس وإغواوه فإن ذلك ظن فاسد، فكم تعرض الشيطان للأنبياء والأولياء بأنواع الإفساد والإغواء ومع ذلك فعصمهم «3» الله مما يرومـه الشيطان، كما قال تعالى: "إن عبادي ليس لك عليهم سلطان" [الحجر: 42] «4». هذا مع أن كل واحد من بني آدم قد وكل به قرينه من الشياطين، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فمريم وابنها وإن عصما من نحسه فلم يعصما من ملازمته لهما ومقارنته. والله أعلم.<sup>57</sup> أنها خصوصية لعيسى و يشاركه فيها غيره من الأنبياء ، ذهب الى ذلك القاضي عياض رحمـه الله و الرمخشـري .

قال القاضي عياض : ظاهره أنه منع من ذلك إجابة لدعوة زكريا - عليهما السلام - وأيضاً فإن الأنبياء معصومون من الشيطان بكل وجه .<sup>58</sup>

قال الرمخشـري في الكشاف : وما يروى من الحديث «ما من مولود يولد إلا والشيطان يمسـه حين يولد فيستهلـ صارخـاً من مـسـ الشـيـطـانـ إـيـاهـ، إـلـاـ مـرـيمـ وـابـنـهـ» فاللهـ أـعـلـمـ بـصـحـتـهـ. فإنـ صـحـ فـمـعـنـاهـ أنـ كـلـ مـولـودـ يـطـمـعـ الشـيـطـانـ فيـ إـغـوـائـهـ إـلـاـ مـرـيمـ وـابـنـهـ، فإـنـهـماـ كـانـاـ مـعـصـومـينـ، وـكـذـلـكـ كـلـ مـنـ كـانـ فيـ صـفـتـهـماـ كـقـوـلـهـ تـعـالـىـ: (لـأـغـوـيـنـهـمـ أـجـمـعـينـ إـلـاـ عـبـادـكـ)

<sup>56</sup> الفتح 470/6

<sup>57</sup> الجامع لاحكام القرآن 68/4

<sup>58</sup> أكمـالـ المـعـلـمـ بـفـوـائـدـ مـسـلـمـ 338/7 المـحـقـقـ: الـدـكـتـورـ يـحـيـيـ إـسـمـاعـيلـ النـاـشـرـ: دـارـ الـوفـاءـ لـلـطـبـاعـةـ وـالـنـشـرـ وـالتـوزـيعـ، مـصـرـالـطـبـعـةـ: الـأـولـىـ، 1419 هـ - 1998 مـ

مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ) واستهلاله صارخاً من مسه تخيل وتصوير لطمعه فيه، كأنه يمسه ويضرب بيده عليه ويقول: هذا من أغويه، ونحوه من التخييل قول ابن الرومي:  
لِمَا تُؤْذِنُ الدُّنْيَا بِهِ مِنْ صُرُوفِهَا ... يَكُونُ بُكَاءُ الطِّفْلِ سَاعَةً يُولَدُ  
وأما حقيقة المس والنحس كما يتوهם أهل الحشو فكلا، ولو سلط إبليس على الناس  
ينخسهم لامتلأت الدنيا صرحاً وعياطاً مما ييلونا به من نحسه<sup>59</sup>

و قال الحافظ : وقد طعن صاحب الكشاف في معنى هذا الحديث وتوقف في صحته فقال إن صح هذا الحديث فمعناه أن كل مولود يطعم الشيطان في إغوائه إلا مريم وابنها فإنهما كانا معصومين وكذلك من كان في صفتهمما لقوله تعالى إلا عبادك منهم المخلصين قال واستهلال الصبي صارخاً من مس الشيطان تخيل لطمعه فيه كأنه يمسه ويضرب بيده عليه ويقول هذا من أغويه وأما صفة النحس كما يتوهםه أهل الحشو فلا ولو ملك إبليس على الناس نحسهم لامتلأت الدنيا صرحاً انتهى وكلامه متعقب من وجوه والذي يقتضيه لفظ الحديث لا إشكال في معناه ولا مخالفة لما ثبت من عصمة الأنبياء بل ظاهر الخبر أن إبليس ممكن من مس كل مولود عند ولادته لكن من كان من عباد الله المخلصين لم يضره ذلك المس أصلاً واستثنى من المخلصين مريم وابنها فإنه ذهب يمس على عاداته فحييل بينه وبين ذلك فهذا وجه الاختصاص ولا يلزم منه تسلطه على غيرهما من المخلصين وأما قوله لو ملك إبليس إلخ فلا يلزم من كونه جعل له ذلك عند ابتداء الوضع أن يستمر ذلك في حق كل أحد وقد أورد الفخر الرازي هذا الإشكال وبالغ في تقريره على عاداته وأجمل الجواب فيما زاد على تقريره أن الحديث خبر واحد ورد على خلاف الدليل لأن الشيطان إنما يغوي من يعرف الخير والشر والمولود بخلاف ذلك وأنه لو ممكن من هذا القدر لفعل أكثر من ذلك من إهلاك وإفساد وأنه لا اختصاص لمريم وعيسي بذلك دون غيرهما إلى آخر كلام الكشاف ثم

أجاب بأن هذه الوجوه محتملة ومع الاحتمال لا يجوز دفع الخبر انتهى وقد فتح الله تعالى بالجواب كما تقدم .<sup>60</sup>

أما الزعم بأنه يطعن في العصمة فمردود، يقول المعلمي "من قال إن النخسة دعاء للشر؟ بل إن كانت للإيلام فقط فذلك من خبث الشيطان مكن منها كما مكن ما أصاب أيوب، وكما يمكن الكفار من قتل المسلمين حتى الأنبياء وذبح أطفالهم" ويقول "أين يذهب أبو رية من تدلية الشيطان لآدم إلى أن كان ما ذكره تعالى بقوله :﴿وعصى آدم ربه فغوى﴾<sup>61</sup>، ومن قول موسى بعد قتله القبطي :﴿قالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدٌ وَّمُضِلٌ مُّبِينٌ﴾<sup>62</sup>\*، قال رب إني ظلمت نفسي فاغفر لي فعفّر له إنه هو العفور الرحيم<sup>63</sup>، وقال أيوب :﴿أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنَصْبٍ وَعَذَابٍ﴾<sup>64</sup>، وقول الله تعالى لمحمد صلى الله عليه وسلم :﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ \* وَإِنَّمَا يَنْزَغُ عَنِ الشَّيْطَانِ نَرْغُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾<sup>65</sup>

<sup>60</sup> الفتح 212/8

<sup>61</sup> سورة طه الآية 121

<sup>62</sup> القصص الآية 16-15

<sup>63</sup> سورة ص الآية 41

<sup>64</sup> الأعراف الآيات : 199-200

## الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه .

قال أبى إلأ ٦٥ : " الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه . في كتاب الوكالة من صحيح البخاري باب إذا وكل رجلا فترك الوكيل شيئا فأجازه الموكل : " وَقَالَ عُثْمَانُ بْنُ الْهِيْثَمِ أَبُو عَمْرُو حَدَّثَنَا عَوْفٌ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سِيرِينَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: وَكَلَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحِفْظِ زَكَةِ رَمَضَانَ فَأَتَانِي آتٍ فَجَعَلَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ وَقُلْتُ وَاللَّهِ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ قَالَ فَحَلَّيْتُ عَنْهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَ حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ أَمَّا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَعَرَفْتُ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَرَصَدْتُهُ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ دَعْنِي فَإِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ لَا أُعُودُ، فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَ حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحْمَتُهُ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ أَمَّا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ فَرَصَدْتُهُ الثَّالِثَةَ فَجَاءَ يَحْتُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْدُثُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَهَذَا آخِرُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ أَنْكَ تَزْعُمُ لَا تَعُودُ ثُمَّ تَعُودُ قَالَ دَعْنِي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللَّهُ بِهَا قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَبَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ رَأَمْتُ أَنَّهُ يُعْلَمُنِي كَلِمَاتٍ يَنْفَعُنِي اللَّهُ بِهَا فَحَلَّيْتُ سَبِيلَهُ قَالَ مَا هِيَ قُلْتُ قَالَ لِي إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرِأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوْلَاهَا حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ، وَقَالَ لِي لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَبَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ وَكَانُوا أَخْرَصَ شَيْءاً عَلَى الْحَيْرِ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ تَعْلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْذُ ثَلَاثٍ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ لَا، قَالَ ذَاكَ شَيْطَانُ" . لإظهار الطوام الكبرى التي في هذا الحديث الوارد في صحيح البخارى، نحتاج إلى صفحات كثيرة لكن نكتفي بذكر بعضها، فهذا الحديث يبرز أن أبا هريرة ضبط حالة سرقة ، وسامح السارق بدون موجب حق ، وكأنه كان يسرق من ماله في حين هي أموال المسلمين ، فالواجب تقديمها للرسول ليحاكمه ، وتتكرر عملية السرقة مرات ، ويعمل أبا هريرة على إطلاق سراح السارق ، بل حتى الرسول لم يعتذر على أبي هريرة ، عندما ضبط السارق وسامحه ، رغم معرفة الرسول المسبقة بأن السارق كاذب وسيعود للسرقة !!

لكن الأغرب في هذا أن أبا هريرة صدق السارق بأنه لن يعود للسرقة، رغم أن الرسول سبق أن أخبره بأنه كاذب وسيعود للسرقة ، لكن في المرة الثالثة يقوم السارق الذي ليس إلا شيطانا بتعليم أبي هريرة أمرا من أمور الدين، و ذلك في نص الحديث : " قَالَ دَعْنِي أَعْلَمُكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللَّهُ بِهَا قُلْتُ مَا هُوَ قَالَ إِذَا أَوْيَتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرُأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُ الْقَيُومُ حَتَّى تَخْتِمَ الْآيَةَ فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَئَنَّكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ فَحْلَيْتُ سَيِّلَةً" وفعلا يتم إخلاء سبيله من طرف الصحابي ! لكن الأنكى من ذلك <sup>66</sup>، هو ما نسب للرسول في نهاية الحديث بأن من علم أمر من أمور الدين للصحابي هو شيطان ، وأقر الرسول تعليمه وصادق عليه، وهاته عجيبة من عجائب صحيح البخاري التي تسيل الدماء دون إنكار حديث من أحاديثه .

وقد علق على هذا الكاتب إسلام بحيري في مقالة له نشرت على موقع اليوم السابع جاء فيها: "أما الطامة الكبرى فإفصاح النص عن إقرار النبي لهذه الكلمات التي علمها السارق - الذي سيتضح في النهاية أنه شيطان- للصحابي، وذلك بقوله: «أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ» ثم يفصح النص عن المفاجأة: «تَعْلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْذُ ثَلَاثٍ لَيَالٍ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ

---

<sup>66</sup> في صفحته على الفيسوبوك زاد عبارة " في هذه القصة البخارية "

لا قالَ ذَلِكَ شَيْطَانٌ»، وهذا ما يدخلنا في إشكاليات لا حصر لها، أولها أن الرسول أقر السارق على قوله في الدين لم يعلمه رسول الله فلو كان يعلمه لكان أولى بقوله من السارق -أو من الشيطان-، وثانيها أن الشيطان هو الذي يعلم المسلمين القرآن وفضائله، بل يقره النبي على ذلك، وثالثهما أن الشيطان يحفظ القرآن جيدا، ويعرف بدايات الآيات ونهاياتها بدقة، وغير هذا من الخرافات التي لا يقبلها عقل ولا شرع، والغريب أن مقدسي الخرافات وشارحيها قد أكدوا على أنه في ذلك فائدة مهمة من الحديث وهي أن الكافر يؤخذ منه الحق، وقد قاسوا الكافر بالشيطان وهو قياس فاسد باطل لا داعي لشرح عواره، بل الشيطان لا يعلمنا الإسلام ولا يقره النبي على علمه، ولنذكر جيداً أننا ترخصنا مع هذه الخرافة التي تدعى أن الشيطان يتصور بالإنسان ويكلمه فقط لتبيين العلل الفاسدة في النص، وإنما فإن هذا الإدعاء بأن الشياطين تمثل كبشر هو علة في ذاته نرد بها هذا الحديث كلياً، والحقيقة أن الذهول والعجب يتملكنا، كيف أخرج البخاري هذه الخرافات؟ وكيف لم يردها عليه كل الشرح والنقاد؟ بل كيف دافعوا ونافحوا عن ضلالاتها؟ بل إننا نستطيع أن نستبين فحش الكذب في الرواية من خلال استقراء بسيط لمكانة «آية الكرسي» منذ نزلت في أوائل الهجرة للمدينة، وذلك بأحاديث صحيحة علمها للMuslimين سيد الخلق المنزل عليه القرآن.

ويضيف إسلام: "وأخيراً فقد أبى من دس هذه الخرافة أن يختتمها إلا بعلة قادحة في الحديث، فباتستقراء الحديث نجد أن به إدراج -كلام من الرواة- ليس من أصله، وهناك اضطراب ظاهر شديد فيه، فيقول النص: «وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءًا عَلَى الْحَيْرِ»، فالمفترض هنا أن يقول الصحابي «وكنا أححرص الناس» ولا يقول «وكانوا»، وهو ما أشار له «ابن حجر» على استحياء في «فتح الباري» ولم يعقب على هذا الإدراج الظاهر إلا بقول هامس لم يتوقف فيه، وذلك من التكلف الشديد في الدفاع عن هذا الحديث الواهي الذي أخرجه البخاري".

انتهى من موقع اليوم السابع.

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري

فقد أخرجه كل من :ابن الصريفي الرازي في فضائل القرآن رقم 195 ص .93 النساءي في السنن الكبرى رقم 10729 ج 9 ص 351 و في عمل اليوم و الليلة ص 532.ابن خزيمة في الصحيح رقم 2424 ج 4 ص 91 .اللالكائي في شرح أصول إعتقداد أهل السنة و الجماعة رقم 2281 ج 7 ص 1292 .ابو القاسم بن بشران في أماليه رقم 546 ص 239 البيهقي في الدعوات الكبير رقم 406 ص 521 ج 1 و في شعب الإيمان رقم 2170 ج 4/53 و في دلائل النبوة ج 7/107 .ابو نعيم الأصفهاني في دلائل النبوة رقم 267 ج 1 ص 368 و في معرفة الصحابة رقم 4763 ج 4/1891 .و البعوي في شرح السنة ج 4/460

ثانياً : قول ايلال : الأغرب من هذا أن أبا هريرة صدق السارق بأنه لن يعود ...

و هذا غريب منه ! ألم يقرأ كلام أبا هريرة (فعرفت أنه سيعود لقول رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إنه سيعود، فرصلته) ؟

قول البحيري : أن الرسول أقر السارق على قوله في الدين لم يعلمه رسول الله ، فلو كان يعلمه لكان أولى بقوله من السارق – أو من الشيطان – و ثانية أنها أن الشيطان هو الذي يعلم المسلمين القرآن و فضائله ...

و على هذا الكلام ملاحظات منها :

أولاً : فضل آية الكرسي كان معلوماً عند النبي صلى الله عليه وسلم فقد صح عنه أحاديث في فضلها .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ آية الكرسي، وفاتحة حم المؤمن إلى قوله: {غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول لا إله إلا هو إليه المصير } [غافر: 3] لم ير شيئاً يكرهه حتى يمسى، ومن قرأها حين يمسى، لم ير شيئاً يكرهه حتى يصبح "<sup>67</sup>  
 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ حم المؤمن إلى {إليه المصير} [غافر: 3] وأية الكرسي حين يصبح حفظ بهما حتى يمسى، ومن قرأهما حين يمسى حفظ بهما حتى يصبح : " هذا حديث غريب، وقد تكلم بعض أهل العلم في عبد الرحمن بن أبي بكر بن أبي مليكة المليكي من قبل حفظه. وزارة بن مصعب هو: ابن عبد الرحمن بن عوف وهو جد أبي مصعب المديني "<sup>68</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ آية الكرسي وأول حم المؤمن عصم ذلك اليوم من كل سوء»<sup>69</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ آية الكرسي، وحم الأول - يعني المؤمن - حتى ينتهي إلى {إليه المصير} [غافر: 3] حتى يمسى، حفظ بهما حتى يصبح، ومن قرأ بهما مصباحاً حفظ بهما حتى يمسى "<sup>70</sup>

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ آية الكرسي وأول حم المؤمن عصم ذلك اليوم من كل سوء»<sup>71</sup>

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ حين يصبح آية الكرسي وآيتين من أول حم تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم حفظ في يومه ذلك حتى يمسى، وإن قرأها حين يمسى حفظ في ليلته تلك حتى يصبح "<sup>72</sup>

<sup>67</sup> سنن الدارمي ج 4 رقم 3429

<sup>68</sup> سنن الترمذى رقم 2879 ج 5 رقم 157

<sup>69</sup> الدعاء للطهارة رقم 322 ص 122

<sup>70</sup> عمل اليوم والليلة لابن السنى رقم 76 ص 70

<sup>71</sup> عمل اليوم والليلة رقم 687 ص 634

<sup>72</sup> شعب الإيمان للبيهقي رقم 2244 ج 4 رقم 101

## الشيطان يعلم الدين والرسول يقر على التعلم منه .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قرأ هاتين الآيتين آية الكرسي، وحم الأولى حتى ينتهي {إليه المصير} [غافر: 3] حفظ بهما حتى يصبح، ومن قرأهما مصباحاً حفظ بما  
حتى يمسى <sup>73</sup>"

### وجاء في فضلها أيضا

عن أبي بن كعب، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أي آية في كتاب الله أعظم؟» فقال: الله ورسوله أعلم، يكررها مراراً، ثم قال أبي: آية الكرسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليهنك العلم أبا المنذر، والذي نفسي بيده إن لها للسانا وشفتين تقدسان للملك عند ساق العرش»<sup>74</sup>

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لكل شيء سناً، وسنام القرآن سورة البقرة، وفيه آية سيدة آيات القرآن آية الكرسي، لا تقرأ في بيت وفيه شيطان إلا خرج»<sup>75</sup>

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أن لكل شيء سناً، وسنام القرآن سورة البقرة، فيها آية سيدة آيات القرآن، لا تقرأ في بيت فيه شيطان إلا خرج منه آية الكرسي»<sup>76</sup>

ثانياً : إستخرج العلماء من هذه الحادثة درراً من الفوائد والأحكام ، ما يستطيع العقل الحداثي إستيعابها أو فهمها !

قال الحافظ : (قوله باب إذا وكل رجلاً فترك الوكيل شيئاً فأجازه الموكل ) فهو جائز وإن أقرضه إلى أجل مسمى جاز أورد فيه حديث أبي هريرة في حفظه زكاة رمضان قال المهلب مفهوم الترجمة أن الموكل إذا لم يجز ما فعله الوكيل مما لم يأذن له فيه فهو غير جائز قال وأما قوله وإن أقرضه إلى أجل مسمى جاز أي إن أجازه الموكل أيضاً قال ولا أعلم خلافاً

<sup>73</sup> شعب اليمان رقم 2245 ج 4/102

<sup>74</sup> مصنف عبد الرزاق رقم 370/3 6001 - مسند احمد رقم 21278 ج 35/200

<sup>75</sup> مصنف عبد الرزاق رقم 376/3 6019

<sup>76</sup> مسند الحمidi رقم 1024 ج 2/207

أن المؤمن إذا أقرض شيئاً من مال الوديعة وغيرها لم يجز له ذلك وكان رب المال بالخيار قال وأخذ ذلك من حديث الباب بطريق أن الطعام كان مجموعاً للصدقة وكانوا يجمعونه قبل إخراجه وإخراجه كان ليلة الفطر فلما شكا السارق لأبي هريرة الحاجة تركه فكانه أسلفه له إلى أجل وهو وقت الإخراج وقال الكرماني تؤخذ المناسبة من حيث إنه أممه إلى أن رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم كذا قال ..<sup>77</sup>

و قال رحمه الله : وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم :

- أن الشيطان قد يعلم ما ينتفع به المؤمن وأن الحكمة قد يتلقاها الفاجر فلا ينتفع بها وتحوذ عنه فينتفع بها وأن الشخص قد يعلم الشيء ولا يعمل به وأن الكافر قد يصدق بعض ما يصدق به المؤمن ولا يكون بذلك مؤمناً وبأن الكذاب قد يصدق وبأن الشيطان من شأنه أن يكذب وأنه قد يتصور ببعض الصور فتمكّن رؤيته وأن قوله تعالى إنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم مخصوص بما إذا كان على صورته التي خلق عليها.
- وأن من أقيم في حفظ شيء سمي وكيلاً وأن الجن يأكلون من طعام الإنسان وأنهم يظهرون للإنس لكن بالشرط المذكور وأنهم يتكلمون بكلام الإنسان وأنهم يسرقون ويخدعون.
- وفيه فضل آية الكرسي وفضل آخر سورة البقرة وأن الجن يصيرون من الطعام الذي لا يذكر اسم الله عليه .

- وفيه أن السارق لا يقطع في الجماعة ويحتمل أن يكون القدر المسروق لم يبلغ النصاب ولذلك جاز للصحابي العفو عنه قبل تبليغه إلى الشارع .

- وفيه قبول العذر والستر على من يظن به الصدق وفيه اطلاع النبي صلى الله عليه وسلم على المغيبات ووقع في حديث معاذ بن جبل أن جبريل عليه السلام جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأعلمه بذلك وفيه جواز جمع زكاة الفطر قبل ليلة الفطر وتوكيل البعض لحفظها وتفرقتها.<sup>78</sup>

قول البحيري مستنكراً أن يكون الشيطان عالماً بالقرآن أو يتتحول إلى صورة إنسان ...

487/4<sup>77</sup>

489/4<sup>78</sup> الفتاح

و هذا الطعن مردود بتصريح القرآن الكريم ، قال تعالى { وَإِذْ رَأَيْنَاهُمْ الشَّيْطَانُ أَعْمَاهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبٌ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئَاتِ نَكَصَ عَلَى عَقْبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ } (الأنفال 48). قال المفسرون أنه جاءهم في صورة سراقة بن مالك بن جعشن لا ينكرونه .<sup>79</sup>

و قوله تعالى { قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبَعَثُونَ } (14) قال إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ (15) قَالَ فِيمَا أَعْوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ (16) ثُمَّ لَا تَنَاهِنُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرُهُمْ شَاكِرِينَ (17) } فالشيطان يؤمن بيوم البعث و يعلم أن هناك صراطا مستقيما .. و أن الشكر من القربات التي يحبها الله و تدخل العبد إلى الجنة . و الشيطان يقسم بعزة الله و يفرق بين العباد المخلصين و غيرهم من المشركين و الكافرين و المنافقين .. قال تعالى ذاكرا قول ابليس { قَالَ فَبِعْزَتِكَ لَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عَبَادُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصُونَ } .

أما استنكار البحيري أن يظهر الشيطان للإنسان ، فهو فهم مستنكر منه إذ أن قوله تعالى { إنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلَهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ } (الاعراف 27) فهو مخصوص بما إذا كان على صورته التي خلق عليها . قال في الفتح: «وَهَذَا مَحْمُولٌ عَلَى مَنْ يَدْعُ رُؤُوبَهُمْ: عَلَى صورَهُمُ الَّتِي خَلَقُوا عَلَيْهَا. وَأَمَّا مَنْ ادْعَى: أَنَّهُ يَرَى شَيْئًا مِنْهُمْ - بَعْدَ أَنْ يَتَصَوَّرَ عَلَى صورَ شَيْئًا مِنَ الْحَيَّاَنَ -: فَلَا يُقْدَحُ فِيهِ وَقَدْ تَوَارَدَتِ الْأَحْبَارُ: بِتَطْوِيرِهِمْ فِي الصُّورِ.»

قال القرطي : قال بعض العلماء: في هذا دليل على أن الجن لا يرون، لقوله "من حيث لا ترونهم" قيل: جائز أن يروا، لأن الله تعالى إذا أراد أن يريهم كشف أجسامهم حتى ترى. قال النحاس: "من حيث لا ترونهم" يدل على أن الجن لا يرون إلا في وقت النبي، ليكون ذلك دلالة على نبوته، لأن الله جل وعز خلقهم خلقا لا يرون فيه، وإنما يرون إذا نقلوا عن صورهم. وذلك من المعجزات التي لا تكون إلا في وقت الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم. قال القشيري: أجرى الله العادة بأن بني آدم لا يرون الشياطين اليوم. وفي الخبر (إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم). وقال تعالى: "الذى يوسوس في صدور الناس ". وقال عليه

السلام: (إِنَّ لِلْمُلْكَ مَلَةً وَلِلشَّيْطَانَ مَلَةٌ - أَيْ بِالْقَلْبِ - فَأَمَا مَلَةُ الْمُلْكِ فَإِيَّاعَادُ بِالْخَيْرِ وَتَصْدِيقُ بِالْحَقِّ وَأَمَا مَلَةُ الشَّيْطَانِ فَإِيَّاعَادُ بِالشَّرِّ وَتَكْذِيبُ بِالْحَقِّ ) . وقد تقدم في البقرة. وقد جاء في رؤيتهم أخبار صحيحة. وقد خرج البخاري عن أبي هريرة قال: وَكَلَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحَفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ، وَذَكَرَ قَصْةً طَوِيلَةً، ذَكَرَ فِيهَا أَنَّهُ أَخْذَ الْجَنِيَّ الَّذِي كَانَ يَأْخُذُ التَّمَرَ، وَأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ: (مَا فَعَلَ أَسِيرِكَ الْبَارِحةَ) . وفي صحيح مسلم أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (وَاللَّهِ لَوْلَا دُعَوةُ أَخِي سَلِيمَانَ لَا صِبْغَ مَوْثِقًا يَلْعَبُ بِهِ وَلَدَانِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ) - في العفريت الذي تفلت عليه.<sup>80</sup>

قال الشوكاني : " وقد استدل جماعة من أهل العلم بهذه الآية على أن رؤية الشياطين غير ممكنة، وليس في الآية ما يدل على ذلك، وغاية ما فيها أنه يرانا من حيث لا نراه، وليس فيها أنا لا نراه أبدا، فإن انتفاء الرؤية منا له في وقت رؤيته لنا لا يستلزم انتفاءها مطلقا، ثم أخبر الله سبحانه بأنه جعل الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون من عباده وهم الكفار."<sup>81</sup>

قال محمد رشيد رضا : روی عن ابن عباس رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا رَأَى الْجِنَّ الَّذِينَ اسْتَمْعُوا الْقُرْآنَ مِنْهُ مُسْتَدِلاً بِقَوْلِهِ تَعَالَى: (قُلْ أَوْحَى إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفْرٌ مِّنَ الْجِنِّ) ولکن روی عن ابن مسعود أنه رأهم، وفي أحاديث أخرى أنه كان يرى الشياطين، وكان الشافعي رحمه الله يرى أن رؤيتهم من الخوارق الخاصة بالأئمّة، فقد روی البيهقي في مناقبه عن صاحبه الربيع أنه سمعه يقول: من زعم أنه يرى الجن رددنا شهادته إلا أن يكون نبيا. وخصه بعضهم برؤيتهم على صورتهم التي خلقوا عليها، واختلفت فرق المسلمين في تشكيلهم بالصور، فالجمهور يثبتونه ولكن بعضهم يقول: إنه تخيل لا حقيقة.."<sup>82</sup>

قول البحيري : " وهناك اضطراب ظاهر شديد فيه، فيقول النص: «وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ»، فالمفترض هنا أن يقول الصحابي «وَكَانَا أَحْرَصَ النَّاسُ» ولا يقول «وَكَانُوا»، وهو ما أشار له «ابن حجر» على استحياء في «فتح الباري» ولم يعقب على هذا الإدراجه الظاهر إلا بقول هامس لم يتوقف فيه.."

<sup>80</sup> الجامع لاحكام القرآن 186-187

<sup>81</sup> فتح القدير 225/2

<sup>82</sup> تفسير المنار 327/8

لم يذكر البحيري كلام ابن حجر لينظر فيه القارئ ، و يرى هل أجاب بقول ظاهر بين أم بخمس كما يدعى البحيري ؟

قال الحافظ : " ( لو كانوا ) أي الصحابة ( أحرص شيء على الخير ) فيه إلتفات إذ السياق يقتضي أن يقول ( و كنا أححرص شيء على الخير ) . و يحتمل أن يكون هذا الكلام مدرجا من كلام بعض رواته ، و على كل حال فهو مسوق للإعتذار عن تخليه سبيله بعد المرة الثالثة حرصا على تعليم ما ينفع " . و لو وقف البحيري عند لفظة الحافظ ( و فيه التفات ) و فهم مدلولها لما إستدرك على الحافظ !

قال السيوطي معرفا الإلتفات : " نقل الكلام من أسلوب إلى آخر ، أعني من المتكلم أو الخطاب أو الغيبة إلى آخر منه بعد التعبير بالأول و هذا هو المشهور . و قال السكاكي : إما ذلك أو التعبير بأحدهما فيما حقه التعبير بغيره ، و له فوائد منها : تطريدة الكلام و صيانة السمع عن الضجر و الملال لما جبت عليه النفوس من حب التنقلات ، و السامة من الإستمرار على منوال واحد ، و هذه فائدة العامة . و يختص كل موضع بنكبة و لطائف باختلاف محله كما سنبينه ، مثاله من التكلم إلى الخطاب ووجهه حتى السامع على الإستماع حيث أقبل المتكلم عليه و أعطاه فضل عنابة تخصيص بالمواجهة ، قوله تعالى : { و مالي لا أعبد الذي فطري و إليه ترجعون } ، والأصل ( و إليه أرجع ) فالنفت من المتكلم إلى الخطاب . و نكتته أنه أخرج الكلام في معرض مناصحته لنفسه و هو يريد نصح قومه ، تلطضا و إعلاما أنه يريد لهم ما يريد لنفسه ، ثم التفت إليهم لكونه في مقام تخويفهم و دعوتهم إلى الله تعالى " <sup>83</sup>

## الرسول يدخل على امرأة أجنبية عنه ويختلي بها في غيبة من زوجها ، وينام عندها ..

قال أبى إلال : " وكتب لم تقف عند هذا الحد بل عمدت إلى الإساءة لنبينا في غير ما مرة كمثل هذا الحديث في صحيح البخاري يتهم الرسول فيه انه يدخل على أم حرام زوج عبادة بن الصامت في غيبة من زوجها طبعا وياكل عندها وينام عندها وتلفي رأسه ، إذن فالرسول يختلي بامرأة في غيبة زوجها ، وينام عندها وياكل ، وتلفي رأسه من القمل ، أطهر الناس وأكمل الناس فيه قمل - حاشاه -، لكن كالعادة سينبiri عباد البشر للدفاع عن هذا التلقيق للرسول وسيشبعوننا سبا وشتما ، نقول لهم سبابكم وشتمكم يعود عليكم ونحن بالمرصاد للدفاع عن رسولنا الأعظم ضد روایات تسيء اليه وتنقص من نبوته وأخلاقه واليكم نص الحديث كما عند البخاري 6600.

حدثنا عبد الله بن يوسف أخبرنا مالك عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة أنه سمع أنس بن مالك يقول: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدخل على أم حرام بنت ملحان وكانت تحت عبادة بن الصامت فدخل عليها يوما فأطعمته وجعلت تلفي رأسه فنام رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم استيقظ وهو يضحك قالت فقلت ما يضحكك يا رسول الله قال ناس من أمتي عرضوا علي غزاة في سبيل الله يركبون ثيج هذا البحر ملوكا على الأسرة أو مثل الملوك على الأسرة شئ إسحاق قالت فقلت يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم فدعا لها رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم وضع رأسه ثم استيقظ وهو يضحك فقلت ما يضحكك يا رسول الله قال ناس من أمتي عرضوا علي غزاة في سبيل الله كما قال في الأولى قالت فقلت يا

رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم قال أنت من الأولين فركبت البحر في زمان معاوية بن أبي سفيان فصرعت عن دابتها حين خرجت من البحر فهلكت" <sup>84</sup>

و قال : " لا يستطيع مسلم نقي الفطرة ، سليم العقل ، يحترم دينه ونبيه ، أن يصدق بأن رسوله الكريم الأكرم صلى الله عليه وسلم ، يدخل على امرأة أجنبية عنه ويختلي بها في غيبة من زوجها ، وينام عندها ، وتقوم هي بفلي رأسه ، والفلي يعني تنظيف الرأس من القمل ، أي أن رسول الله — حاشاه — كان قدرا ، وغير نظيف ، ورأسه مليء بالقمل ، لا يستطيع مسلم واضح الإسلام أن يقبل على رسوله هذا الكلام ، لكن شيوخ التعصب للموروث الديني ، الذي نتج عن تقديس الرجال ، ولو على حساب رسولنا الكريم ، يصدقون هذا عن نبيهم ، ويعتبرون فعلا أنه قام بهذا العمل الشنيع ، ونحن نقول كلا وألف كلا ، رسولنا أسمى من هذه الترهات ، وقد حاول صناع الروايات أن يبرروا هذا بالدعاء أن أم حرام كانت خالة رسول الله من الرضاعة، رغم أنه لادليل على ذلك قوي، وتبقى هذه الرواية إلى جانب كثير من الروايات التي تنتقص من قيمة أشرف خلق الله ، وما ورد في صحيح البخاري محض كذب على الرسول ، واستخفاف بالعقل". <sup>85</sup>

### ● تخریج الحديث :

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري بل رواه غيره من أئمة الحديث و السنة ، فقد رواه : مالك في الموطأ، كتاب الجهاد، باب الترغيب في الجهاد (39/464)، ومن طريقه:

- البخاري في صحيحه في مواضع:

---

<sup>84</sup> ص 66 . و قال بعد ذلك : " وقد حاول الكثير منهم تبرير هذا الخبر بقولهم إن أم حرام كانت من محارم رسول الله فهي خالته من الرضاعة وهذا القول هو محاولة لتبرير الكذب على رسول الله فيختلقون الروايات كي لا يتهموا شيوخهم بالكذب على الرسول الكريم." صفحته على الفيسبوك

كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء بالجهاد والشهادة للرجال والنساء، (3/1027) رقم 2636. وكتاب التعبير، باب رؤيا النهار (6/2570) رقم 6600 عن عبد الله بن يوسف<sup>(86)</sup>.

كتاب الاستئذان، باب من زار قوماً فَقَالَ عَنْهُمْ (5/2316) رقم 5926 عن إسماعيل بن أبي أويس.

- ومسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، (3/1518) رقم 1912 عن يحيى بن يحيى.

- وأبو داود في سنته، كتاب الجهاد، باب فضل الغزو في البحر (3/2491) رقم 6 عن عبد الله بن مسلمة القعنبي.

- والترمذي في جامعه، كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في غزو البحر (4/178) رقم 1645 عن معن بن عيسى.

- والنسائي في سنته (المجتبى)، كتاب الجهاد، فضل الجهاد في البحر (40/6) من طريق عبد الرحمن بن القاسم.

- وعبد الله بن المبارك في الجهاد (ص 157) رقم 201.

- ومحمد بن سعد في الطبقات الكبرى (8/435) عن معن بن عيسى.

- وأحمد بن حنبل في مسنده (3/240) عن أبي سلمة منصور بن سلمة.

- وأبو عوانة في مستخرجه، كتاب الجهاد، بيان فضل الغزو في البحر (4/494) رقم 7459 من طريق عبد الله بن وهب.

- وابن حبان في صحيحه - كما في الإحسان (15/51) رقم 6667 - من طريق أبي مصعب أحمد بن أبي بكر.

---

(86) وقد أخرج البخاريُّ الحديثَ في كتابه "الأدب المفرد" (ص 328) باب هل يفلت أحدٌ رأسَ غيره، عن عبد الله بن يوسف.

-والإلكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة (1438/8) من طريق مصعب الزبيري والوليد بن مسلم.

-وأبو نعيم في حلية الأولياء (61/2) ومعرفة الصحابة (61/3481 رقم 7894)، وفي دلائل النبوة (555/2) من طريق القعنبي ويحيى بن بكر.

-و البيهقي في السنن الكبرى، كتاب السير، باب فضل من مات في سبيل الله (9/165) من طريق يحيى بن يحيى.

-وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق (70/211) من طريق أبي مصعب أحمد بن أبي بكر، وأحمد بن إسماعيل، ومصعب الزبيري.

جَمِيعُهُمْ عَنْ مَالِكٍ بْنِ أَنَسٍ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَنَسٍ بْنِ مَالِكٍ.

فهل تواطأ كلهم على الكذب عن رسول الله ، وانتهاص قدره و الطعن فيه ، حتى جاء العلامة أثيلان " نقى الفطرة ، سليم العقل ، يحترم دينه ونبيه " فلم يصدق رواية البخاري ، و كشف زيفها و اختلاقها !

#### ● ثانياً : إجابات العلماء على الحديث :

"إن المرأة المستقيم ليس مع الحديث الصحيح فيدركه على وجهه إن كان سليم النفس، حسن الطوية، وهو ينحرف به إذا كان إنساناً مريض النفس معوجاً، وهل ينضح البئر إلا بما فيه، وهل يمكن أن تتطلب من الماء جذوة نار؟ أو نغترف من النار ماء؟ وقد يقالوا: إن كل إماء بما فيه ينضح، أشهد أن الله قد قال في نبيه ﷺ { وإنك لعلى حلق عظيم } (القلم: 4)"<sup>(87)</sup>.

#### ■ خلوة الرسول بأم حرام :

أجيب عنه أن الحديث ليس فيه التصرير بالخلوة أو عدم الخلوة فإذا كان كذلك رجع إلى

.(87) مقتبس من كلام الدكتور: طه الدسوقي في كتابه السنة في مواجهة أعدائها (ص 205).

الأصل وهو تحريمه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ القطعي للخلوة بالمرأة الأجنبية، وقد أشار إلى هذا المعنى ابن عبد البر فَقَالَ بعد أن ذكر الحرمية: ((والدليل على ذلك - ثم ساق حديث جابر، وعمر بن الخطاب، وابن عباس، وعبد الله بن عمرو بن العاصي، وعقبة بن عامر في النهي عن الخلوة - وهذه آثار ثابتة بالنهي عن ذلك، ومحال أنْ يأتِي رسول الله ﷺ ما ينهى عنه)).<sup>(88)</sup>

وقال الدِّمِيَاطِي: ((لَيْسَ فِي الْحَدِيثِ مَا يَدْلُلُ عَلَى الْخُلُوَّ بِهَا فَلَعْلَ ذَاكَ كَانَ مَعَ وَلَدٍ أَوْ حَادِمٍ أَوْ زَوْجٍ أَوْ تَابِعًا، وَالْعَادَةُ تقتضي المخالطة بين الْمَحْدُومَ وَأَهْلَ حَادِمٍ، سِيمَا إِذَا كَنَّ مَسْنَاتٍ مَعَ مَا ثَبَتَ لَهُ عَلَيْهِ مِنِ الْعَصْمَةِ))<sup>(89)</sup>، قال ابن حجر: ((فُلِتُّ: وَهُوَ إِحْتِمَالٌ فَوِيٰ))<sup>(90)</sup>.

ولو ثبتت الخلوة صراحة في الحديث لم تضر لأن أم حرام حالة للنبي ﷺ من الرضاع أو لأن ذلك من خصائصه .

#### ■ بخصوص أم حرام : أجاب العلماء عن هذا بأوجوبه منها :

- أنها كانت من محارمه :

قال النووي : اتفق العلماء على أنها كانت محربا له صلى الله عليه وسلم واختلفوا في كيفية ذلك فقال بن عبد البر وغيره كانت إحدى حالاته من الرضاعة وقال آخرون بل كانت حالة لأبيه أو لجده<sup>91</sup>

قال ابن عبد البر : أم حرام هذه حالة أنس بن مالك أخت أم سليم بنت ملحان أم أنس بن مالك وقد ذكرناها ونسبناها وذكرنا أشياء من أخبارهما في كتابنا كتاب الصحابة فأغنى عن ذكره هنا وأظنها أرضعت رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أم سليم أرضعت رسول الله

. (88) " التمهيد " (226/1).

. (89) عمدة القاري (86/14).

. (90) فتح الباري (78/11).

تنبية: جميع التقول عن ابن حجر - التي لم أوثقها في هذا المطلب - من هذا الموضع في الفتح فلا حاجة للتكرار.

<sup>91</sup> شرح النووي ج 13 ص 58

صلى الله عليه وسلم فحصلت أم حرام حالة له من الرضاعة فلذلك كانت تفلي رأسه وينام  
 عندها وكذلك كان ينام عند أم سليم وتناول منه ما يجوز لذى الحرم أن يناله من محارمه ولا  
 يشك مسلم أن أم حرام كانت من رسول الله طهراً فلذلك كان منها ما ذكر في هذا الحديث  
 والله أعلم وقد أخبرنا غير واحد من شيوخنا عن أبي محمد الباجي عبد الله بن محمد بن علي  
 أن محمد بن فطيس أخبره عن يحيى بن إبراهيم بن مزین قال إنما استجاز رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم أن تفلي أم حرام رأسه لأنها كانت منه ذات حرم من قبل خالاته لأن أم عبد  
 المطلب بن هاشم كانت من بني النجار وقال يونس بن عبد الأعلى قال لنا ابن وهب أحرام  
 إحدى خلاط النبي صلی الله عليه وسلم من الرضاعة فلهذا كان يقل عندها وينام في  
 حجرها وتفلي رأسه قال أبو عمر أي ذلك كان فأم حرام من رسول الله صلی الله عليه  
 وسلم والدليل على ذلك ما حدثنا عبد الله (\*) بن محمد بن أسد قال حدثنا حمزة بن محمد  
 قال حدثنا أحمد بن شعيب قال حدثنا على ابن حجر قال أخبرنا هشيم عن أبي الزبير عن  
 جابر قال قال رسول الله صلی الله عليه وسلم ألا لا يبيتن رجال عند امرأة إلا أن يكون  
 ناكحاً أو ذا حرم وروى عمر بن الخطاب عن النبي صلی الله عليه السلام قال لا يخلون رجال بامرأة  
 فإن الشيطان ثالثهما وروى ابن عباس أن رسول الله صلی الله عليه وسلم قال لا يخلون رجال  
 بامرأة إلا أن تكون منه ذات حرم وروى عبد الله بن عمرو بن العاصي أن رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم قال لا يخلون رجال على مغيبة إلا ومعه رجال أو رجالان وحدثنا محمد بن إبراهيم  
 قال حدثنا محمد بن معاوية قال حدثنا أحمد بن شعيب قال حدثنا قتيبة بن سعيد قال  
 حدثنا الليث عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الخير عن عقبة بن عامر أن رسول الله صلی الله  
 عليه وسلم قال إياكم والدخول على النساء فقال رجل من الأنصار أرأيت الحمو قال الحمو  
 الموت وهذه آثار ثابتة بالنفي عن ذلك ومحال أن يأتي رسول الله صلی الله عليه وسلم ما  
 ينهى عنه .<sup>92</sup>

قال ابن حجر : وجزم أبو القاسم بن الجوهري والداودي والمهلب فيما حكاه بن بطاطا عنه  
 بما قال وهب قال وقال غيره إنما كانت حالة لأبيه أو جده عبد المطلب وقال بن الجوزي

---

<sup>92</sup> التمهيد ج 1 ص 227-228

سمعت بعض الحفاظ يقول كانت أم سليم أخت آمنة بنت وهب أم رسول الله صلى الله عليه وسلم من الرضاعة<sup>93</sup>

- أنها من خصوصيات النبي صلى الله عليه وسلم :

اتفق العلماء على أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قد حُصِّنَ في أحكام الشريعة بمعانٍ لم يشاركه فيها أحدٌ في باب الفرض والتحريم والتحليل مزيةً على الأمة، وهيبة له، ومرتبة خص بها ففرضت عليه أشياء لم تفرض على غيره، وحرمت عليه أشياء وأفعال لم تحرم عليهم، وحللت له أشياء لم تحلل لهم، منها متفق عليه، ومنها مختلف فيه، وهذه الخصائص منها ما ثبت بالقرآن، ومنها ما ثبت بالسنة، ومنها ما يفهم من منطوق النصوص، ومنها ما يفهم من خلال الجمع والموازنة بين النصوص. قال الإمام أحمد: ((حُصِّنَ النَّبِيُّ ﷺ بِمُوجَبَاتٍ وَمُحْظُورَاتٍ وَمُبَاخَاتٍ وَكَرَامَاتٍ)).<sup>(94)</sup>

و ذكرنا هذا ليعلم أن من قال بأنَّ ما وقع للنبي ﷺ مع أم حرام كان من خصائصه ﷺ له حظٌ من النظر، وإنْ كان الأرجح أنَّ أم حرام حالة للنبي ﷺ من الرضاع كما ذهب إلى ذلك أكثر أهل العلم

قال السندي : قيل كأنَّ محرماً مِنْهُ صَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِوَاسِطةِ أَنَّ أَمَّهُ مِنْ بَنِي النجاشي وقيل بل هُوَ مِنْ خَصَائِصِه.<sup>95</sup>

قال ابن عبد البر : أنه صلى الله عليه وسلم معصوم ليس كغيره ولا يقاس به سواه .<sup>96</sup>

<sup>93</sup> الفتح ج 11 ص 78  
الفروع (94)، الإنصاف (121/5).

<sup>95</sup> حاشية السندي على سنن النسائي (مطبوع مع السنن) ص 40 ج 6  
المؤلف: محمد بن عبد الهادي التتوبي، أبو الحسن، نور الدين السندي (المتوفى: 1138هـ)  
الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب  
الطبعة: الثانية، 1406 - 1986  
الاستئثار ج 5 ص 125

المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم التمري القرطبي (المتوفى: 463هـ)  
تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي معرض  
الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت

وقال القرطبي: يمكن أن يقال: إنه صلى الله عليه وسلم كان لا تستتر منه النساء لأنه كان معصوما، بخلاف غيره.<sup>97</sup>

قال ابن حجر : وحکی بن العربي ما قال وهب ثم قال وقال غيره بل كان النبي صلی الله علیه وسلم معصوما يملک أربه عن زوجته فكيف عن غيرها مما هو المزه عنه وهو المبرأ عن كل فعل قبيح وقول رفت فيكون ذلك من خصائصه .. ورد عياض الأول بأن الخصائص لا تثبت بالاحتمال وثبوت العصمة مسلم لكن الأصل عدم الخصوصية وجواز الاقتداء به في أفعاله حتى يقوم على الخصوصية دليلا.

وبالغ الدمياطي في الرد على من ادعى المحرمية .. ثم قال وإذا تقرر هذا فقد ثبت في الصحيح أنه صلی الله علیه وسلم كان لا يدخل على أحد من النساء إلا على أزواجه إلا على أم سليم فقيل له فقال أرجمها قتل أخوها معی يعني حرام بن ملحان وكان قد قتل يوم بشر معونة قلت وقد تقدمت قصته في الجهاد في باب فضل من جهر غازيا وأوضحت هناك وجه الجمع بين ما أفهمه هذا الحصر وبين ما دل عليه حديث الباب في أم حرام بما حاصله أنهما اختنان كانتا في دار واحدة كل واحدة منهما في بيت من تلك الدار وحرام بن ملحان أخوهما معا فالعلة مشتركة فيهما وإن ثبت قصة أم عبد الله بنت ملحان التي أشرت إليها قريبا فالقول فيها كالقول في أم حرام وقد انضاف إلى العلة المذكورة كون أنس خادم النبي صلی الله علیه وسلم وقد جرت العادة بمخالطة المخدم خادمه وأهل خادمه ورفع الحشمة التي تقع بين الأجانب عنهم ثم قال الدمياطي على أنه ليس في الحديث ما يدل على الخلوة بأم حرام ولعل ذلك كان مع ولد أو خادم أو زوج أو تابع قلت وهو احتمال قوي لكنه لا يدفع الإشكال من أصله لبقاء الملامة في تفليه الرأس وكذا النوم في الحجر وأحسن الأرجوحة دعوى الخصوصية ولا يردها كونها لا تثبت إلا بدليل لأن الدليل على ذلك واضح والله أعلم.<sup>98</sup>

■ بخصوص فلي أم حرام رأس النبي، أجاب العلماء على هذا بأرجوحة منها :

- أن النبي صلی الله علیه وسلم محرم لأم حرام كما سبق ذكره .

الطبعة: الأولى، 1421 - 2000

<sup>97</sup> نفس المصدر

<sup>98</sup> الفتح ج 11 ص 78

- أنها من خصوصياته : قال ابن حجر : (وَالَّذِي وَضَحَّ لَنَا بِالْأَدِلَّةِ الْقُوَّيْتَةِ أَنَّ مِنْ خَصَائِصِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَوَازَ الْخُلُوَّةِ بِالْأَجْنِبِيَّةِ وَالنَّظَرِ إِلَيْهَا ، وَهُوَ الجُوابُ الصَّحِيحُ عَنْ قِصَّةِ أُمِّ حَرَامَ بِنْتِ مُلْحَانٍ فِي دُخُولِهِ عَلَيْهَا وَنَوْمِهِ عِنْدِهَا وَتَفْلِيْتِهَا رَأْسَهُ وَلَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا مُحْرَمَيَّةٌ وَلَا زَوْجَيَّةٌ)).<sup>(99)</sup>

- أن هذا خاص بأم حرام وأختها أم سليم . قال ابن الملقن : ((وَمِنْ أَحاطَ عِلْمًا بِنَسْبِ النَّبِيِّ ﷺ وَنَسْبِ أُمِّ حَرَامَ عِلْمًا أَنَّ لَا مُحْرَمَيَّةَ بَيْنَهُمَا ، وَقَدْ بَيْنَ ذَلِكَ الْحَافِظُ شَرْفُ الدِّينِ الدِّمْيَاطِيِّ فِي جَزءِ مُفْرَدٍ ، وَقَالَ : وَهُوَ خَاصٌ بِأُمِّ حَرَامَ وَأَخْتِهِ أُمِّ سُلَيْمَ ، وَقَدْ ذَكَرْتُ ذَلِكَ عَنْهُ فِي كِتَابِي الْمُسْمَى "الْعُدْدَةُ فِي مَعْرِفَةِ رِجَالِ الْعَمَدةِ"))<sup>(100)</sup>.

هل تفليمة الرأس يشترط وجود قمل ؟؟؟

لم يجيء ذكر " القمل " في أي رواية من روایات الحديث ، حتى يقال أن الفلي كان لوجود القمل في شعر رسول الله. بل كان من باب الإحتراز كما نقوم نحن الآن بتمشيط رؤوسنا ، ونضع شبهات لغسل رؤوسنا ووقاية شعرنا من الحكة أو الحشرات كالقمل و غيره ، ولا يتصور مع هذا أننا قدرون و غير نظيفين .

هذا و رسول الله كما أخبرت عنه أمها عائشة " كَانَ بَشَرًا مِنَ الْبَشَرِ، يَقْلِبِي ثُوبَهُ، وَيَحْلُبُ شَاتَةً، وَيَخْدُمُ نَفْسَهُ".

ثالثا : يتبعج المعترض أنه صاحب فطرة ندية و عقل سليم و يحترم دينه و نبيه ، فكان الواجب عليه الثاني في اصدار أحكامه و الرجوع الى ذوي الإختصاص و المعرفة بالحديث و السنة ، ليقف على إجاباتهم و شروحاتهم لما أستشكل عليه ! أما أن يحكم عقله و يطعن في علماء السنة و ينbezهم بأنهم " شيوخ التعصب للموروث الديني " و أنهم يقدسون الرجال و لو على حساب الدين .. فهذه بضاعة كل مفلس جاهل .

.(99)فتح الباري (203/9).

(100) " خصائص النبی ﷺ " لابن الملقن (ص 137)

قال الدكتور طه حبيشي في رده على أحمد صبحي منصور : " أما قصة أم حرام فقد وردت في صحيح البخاري نفسه ثلاث عشرة مرة ، تأتي مختصرة و مطولة أخرى ، و الذي يذكره الكاتب و لا يعرف معناه أن هناك بيت آخر هو بيت أم سليم ، كان النبي صلى الله عليه وسلم يدخل فيه و يأكل و يشرب و ينام أحيانا إلى وقت الظهيرة ، و يسيل عرقه على قطعة من جلد فتجمعته أم سليم من فوق الجلد و تجعله في طيبها ، و النبي صلى الله عليه وسلم يعلم ذلك و لا ينكره .

إلى هنا و الكاتب قد يعلم بعض ما ذكرناه و لا يتورع أن يتخذ منه تكأة للتشويش على شخصية النبي صلى الله عليه وسلم ، و هو يوهم البسطاء أنه من المحبين له المدافعين عنه ، و هو لا يعلم أن التفصيل في نفي النقص عن الكاملين نقص ، خصوصاً ذا دخل في شيء من التفصيل الممل ، أو لعل صاحبنا يعلم هذه الجزئية ، و يستغلها في تشويه صورة النبي صلى الله عليه وسلم ، و التقليل من هيبه في نفوس أتباعه ، و هذا مطبع قد طمع فيه من هم أكثر من صاحبنا بصرًا بالمناهج ، و من هم أكثر منه حيطة بأساليب البحث و الدرس ، و من هم أشد منه قوة و أعز منه نفرا ، فما استطاعوا أن ينالوا من جدار العز للنبي صلى الله عليه وسلم نقبا . و الشيء الذي لم يعرفه هؤلاء ، أن الروايات مجتمعة تقريباً على أن النبي كان يكثر من التردد ، و الأكل و الشرب ، عند أم سليم ، و أم حرام . و الباحث الحصيف يسأل : هل هناك شيء من العلاقة بين هاتين المرأةتين الجليلتين ؟

و الروايات تجيز أن أم سليم ، و أم حرام أختان ، يقال لأحدهما الرميصاء ، و للأخرى الغميصاء ، لا بعينها، فمنهم من يقول : إن الرميصاء بالراء هي أم حرام ، و الغميصاء بالعين هي أم سليم ، و منهم من يعكس . و الرميصاء و الغميصاء ، لفظان يدلان على حالتين في العين متباhtتين ، و هما حالتان خلقيتان ليس بالعين معهما من بأس .

و أم سليم هي أم أنس بن مالك رضي الله عنه ، و أم حرام خالته ، و أنس بن مالك كان في صباه يخدم النبي عشر سنين و كان النبي يعامله معاملة تناسب أخلاق النبوة ، يقول أنس : خدمت النبي عشر سنين ، فما قال لي لشيء لم فعلته ، و لا لشيء تركته لم ترکته .

هؤلاء ثلاثة لسوا من المجاهيل في الصحابة و الصحابيات ، و ما الذي جعل علاقة النبي بهم على هذا المستوى من الاهتمام ، و كثرة السؤال عنهم ؟

إن هذا لا يكون إلا في حالة واحدة ، و هي أن تكون هناك درجة من القرابة تجعل المرأةتين من محارم النبي صلى الله عليه وسلم ، سواءً أكان ذلك من جهة النسب – كما قال بعض المؤرخين – أو كان من جهة الرضاعة – كما قال البعض الآخر " 101 –

### انكاره طواف النبي صلى الله عليه وسلم على نسائه بغسل واحد

قال أبى إلال : " ومن الأحاديث المتنقصة من قدر النبي في صحيح البخاري حديث يقول أن رسول الله كان يمارس الجنس مع نسائه الإحدى عشر خالل ساعة زمنية ، سبحان الله ، هل كان الراوى متبعاً متجمساً على حياة الرسول صلى الله عليه وسلم الخاصة ؟، وهل كان رسول الله آلة جنسية وحاشاه ، اقرأوا نص الحديث في صحيح البخاري كتاب الغسل 265 : حدثنا محمد بن بشار قال حدثنا معاذ بن هشام قال حدثني أبي عن قتادة قال حدثنا أنس بن مالك قال كان النبي صلى الله عليه وسلم يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل والنهار وهن إحدى عشرة قال قلت لأنس أوكان يطيقه ؟ قال كنا نتحدث أنه أعطي قوة ثلاثين وقال سعيد عن قتادة إن أنسا حدثهم تسع نسوة " 102 .

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري ، بل أخرجه جمه من الأئمّة منهم :

<sup>101</sup> السنّة في مواجهة اعدائها ص 202-205

<sup>102</sup> ص 68

مسلم في صحيحه 249/1 .ابن ماجه في سنته 193/1 .احمد في مسنده 21/456 .الترمذى في سنته 259/1 .ابوداود في سنته 5/56 .ابي يعلى في مسنده 5/456 .ابن

حبان في صحيحه 8/4 و غيرهم

ثانياً : قد ذهب كثير من أهل العلم أنه لا يدل على العادة المستمرة للنبي صلى الله عليه وسلم ، وذلك لعدة أمور:

الأمر الأول : أنه قد ورد في السنة الصحيحة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان من عادته أن يقسم لزوجاته فيبيت عند كل واحدة منهم ليلة ، إلا أنه يدور عليهم جميعاً كل يوم ليسأل عليهن ، ويؤنسهن ، إلا أنه لا يجامع أي واحدة منها إلا في ليلتها.

وقد دل على ذلك ما ثبت من حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت : (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يفضّل بعضاً علينا على بعضٍ في القسم ، من مكثه عندنا ، وكان قل يوم إلا وهو يطوف علينا جميعاً ، فيدنو من كُلِّ امرأة ، من غير مسيسٍ ، حتى يبلغ إلى التي هو يومها فيبيت عندها) <sup>103</sup>

وموضع الشاهد في الحديث قوله : " فيدنو من كل امرأة من غير مسيس " ، أي من غير جماع.

الأمر الثاني : أن كثيراً من أهل العلم حملوا لفظ " كان " ، والتي تدل على الاستمرار ، على أنه كان في أوقات مخصوصة ، بل حمله بعضهم على أنه حدث مرة واحدة ، جمعاً بين الأدلة . قال ابن عبد البر في " الاستذكار " : " وَقَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - أَنَّهُ طَافَ عَلَى نِسَائِهِ فِي عُسْلِ وَاحِدٍ ، وَهَذَا مَعْنَاهُ فِي حِينٍ قُدُومِهِ مِنْ سَفَرٍ أَوْ تَحْوِهِ ، فِي وَقْتٍ لَيْسَ لِوَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ يَوْمٌ مُعَيَّنٌ مَعْلُومٌ ، فَجَمَعَهُنَّ حِينَئِذٍ ، ثُمَّ دَارَ بِالْقِسْمِ عَلَيْهِنَّ بَعْدُ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ - لِأَنَّهُنَّ

<sup>103</sup> " صحيح أبي داود" للألباني رقم (1852)

كُنَّ حَرَائِرٍ ، وَسُنْتُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِيهِنَّ الْعَدْلُ فِي الْقُسْمِ بَيْنَهُنَّ ، وَأَلَا يَمْسَى الْوَاحِدَةَ فِي يَوْمِ  
الْأُخْرَى ، وَهَذَا قَوْلُ جَمَاعَةِ الْفَقَهَاءِ " . <sup>104</sup>

و في حديث عائشة ما يشعر بأن ذلك إنما كان يقع منه عند إرادته الإحرام ، قالت : " كنت أطيب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيطوف على نسائه ، فيصبح محظياً ينضح طيباً ". انتهى .

قال القاضي أبو بكر بن العربي المالكي : إن هذه واقعة حجة الوداع قبل الإحرام ، وكان غرضه قضاء حاجتهن ، وإن عبرها الرواية بطريق الاستمرار للفظ العادة " . <sup>105</sup>

وأكده الصناعي ذلك في "التنوير شرح الجامع الصغير" ، فقال : " واعلم أن ظاهر " كان يطوف " : أنه كان يداوم على ذلك ، وفي الحديث المتفق عليه ما يؤخذ منه بأن ذلك إنما كان يقع منه عند إرادة الإحرام ، ولفظه عن عائشة " كنت أطيب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فيطوف على نسائه ثم يصبح محظياً ينضح طيباً " . <sup>106</sup>

ثُمَّ إن الساعة المذكورة في الحديث هي الجزء من الزمان ، وليس الساعة الزمنية المعروفة اليوم . قال ابن حجر : " قوله في الساعة الواحدة المراد بها قدر من الزمان لا ما اصطلاح عليه أصحاب الهيئة قوله من الليل والنهار الواو بمعنى أو جزم به الکرماني ويحتمل أن تكون على بابها بأن تكون تلك الساعة جزءاً من آخر أحدهما وجزءاً من أول الآخر " <sup>107</sup>

---

(300/1) <sup>104</sup>

ذكره الكشمیری في "العرف الشذی" (159/1) <sup>105</sup>

(592/8) <sup>106</sup>

377/1 الفتح <sup>107</sup>

## قصة انتفاخ بطن النبي !!

قال أبى إلال : " كما لا يجحب أن ننسى أيضاً أن كتب الحديث تخبرنا كما ورد في سير أعلام النبلاء للذهبي والمنتظم لابن الجوزي أن الصحابة أهملوا دفن الرسول ثلاثة أيام حتى انتفخ بطنه: " كانوا مشغولين بشيء أهم !! وهو الحصول على كرسي الحكم" <sup>108</sup>

أولاً : لم يثبت في كتب الحديث أن الصحابة أهملوا دفن النبي حتى انتفخ بطنه ، و نحن نتحداه أن يذكر لنا أين رووا ذلك ، و هذه موسوعات الحديث الشريف أمّا : موظاً ملك و صحيح البخاري و صحيح مسلم ، مسنّد أحمد ، السنن الأربع ، صحيح ابن خزيمة ، مسنّد الحميدي ، مسنّد اسحاق بن راهويه ، مسنّد البزار ، مصنف عبد الرزاق ، مصنف ابن أبي شيبة .. الخ

و القصة إنما ذكرت في كتب التراجم و التاريخ ، و حتى رواة السير الأوائل كابن هشام و ابن اسحاق لم يذكروها .

أول من ذكرها - حسب إطلاعى - يعقوب بن سفيان الفسوى ( ت 277 ) في كتابه المعرفة و التاريخ <sup>109</sup> قال : وفي هذه السنة أو سنة خمس حدث وكيع بن الجراح بمكة عن عن إسماعيل بن أبي خالد عن البهـي: أن رسول الله صلـى الله علـيه وسلـم ما مات لم يدفن حتى وجأ بطنه وانشـنى خنصرـه، وذـكر غير هـذا. فرفع إلـى العـثمـانـي فأرسـل إلـيـه فـجـبـسـه، وعـزمـ عـلـى قـتـله وصـلـبـه، وأـمـرـ بـخـشـبةـ أـنـ تـنـصـبـ خـارـجاـ مـنـ الـحـرمـ"

<sup>108</sup> ص 69

<sup>109</sup> المعرفة و التاريخ 175/1 ت أكرم ضياء العمري

الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت

الطبعة: الثانية، 1401 هـ - 1981 م

ثم تلاه أبو أحمد بن عدي الجرجاني (المتوفى: 365هـ) ، في كتابه (الكامل في ضعفاء الرجال ) في ترجمة عبد المجيد بن عبد العزيز . قال رحمه الله : " ونقم على عبد المجيد أنه أفتى الرشيد بقتل وكيع بن الجراح.

والحاديُّثُ فِي ذَلِكَ مَا، حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا وَكِيعٌ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي حَالِدٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْبَهِيِّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا مَاتَ لَمْ يُدْفَنْ حَتَّى رَبَّ بَطْنَهُ وَأَنْتَنْتَ خَنْصَرَاهُ..<sup>110</sup>"

و من طريقه ذكرها ابن الجوزي في المنظم<sup>111</sup> . و أخرجها ابن عساكر في تاريخ دمشق من طريق علي بن خشrum عن وكيع<sup>112</sup> و عنه ذكرها الذبي في سير اعلام النبلاء<sup>113</sup> و تاريخ الاسلام<sup>114</sup>

ثالثا : وكيع بن الجراح أحد الأئمة الأعلام والحافظ الكرام محدث العراق ، قال عنه الإمام أحمد بن حنبل : ( ما رأيت أحداً أوعى للعلم ولا أحفظ من وكيع ) ، وقال أيضاً ( ما رأيت قط مثل وكيع في العلم والحفظ والإسناد والأبواب مع خشوع وورع ) ، وكان رحمه الله مع ذلك كثير الصلاة والصيام والقيام ، وكان يغشى عليه إذا سمع القرآن.

إلا أن هذا العالم العابد الإمام وقع في محنـة غريبـة بسبب روايته لخبر غـريب في وفـاة النبي صـلى الله عـلـيه وسلم . وذلـك أنه كان يـحـدـثـ في مـكـةـ خـبـرـ وـفـاةـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ فـيـقـوـلـ : (أن أبا بكر الصديق جاء إلى النبي صـلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـعـدـ وـفـاتـهـ، فـأـكـبـ عـلـيـهـ، فـقـبـلـهـ، وـقـالـ: " بـأـبـيـ وـأـمـيـ، مـاـ أـطـيـبـ حـيـاتـكـ وـمـيـتـكـ" ، ثم قال البـهـيـ: وـكـانـ تـرـكـ يـوـمـاـ وـلـيـلـةـ حـتـىـ رـبـاطـهـ، وـأـنـتـتـ خـنـصـرـاهـ) !!

<sup>110</sup> الكامل ج 48/7 ط الكتب العلمية - بيروت-لبنان

الطبعة الأولى، 1418هـ 1997م

44/10

<sup>112</sup> 101/63 دار الفكر

<sup>113</sup> 163-161-160-159/9 ط الرسالة

<sup>114</sup> 244/13 ط التوفيقية

قال الإمام الذهبي رحمه الله في ترجمة الإمام حافظ وقته وكيع بن الجراح "محنة وكيع - وهي غريبة - تورط فيها، ولم يرد إلا خيراً، ولكن فاتته سكتة، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "كفى بالمرء إثماً أن يحدث بكل ما سمع ، فليتقي عبد ربه، ولا يخافن إلا ذنبه". قال علي بن خشرم: حدثنا وكيع، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن عبد الله البهري، أن أبا بكر الصديق جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته، فأكب عليه، فقبله، وقال: "بأبي وأمي، ما أطيب حياتك وميتك" ، ثم قال البهري: وكان ترك يوماً وليلة حتى ربا بطنه، وانشت خنصراه.

قال ابن خشرم: فلما حدث وكيع بهذا بحكة، اجتمعوا قريش، وأرادوا صلب وكيع، ونصبوا خشبة لصلبه، فجاء سفيان بن عيينة، فقال لهم: الله الله ! هذا فقيه أهل العراق، وابن فقيهها، وهذا حديث معروف.

قال سفيان: ولم أكن سمعته إلا أني أردت تخلص وكيع.

قال علي بن خشرم: سمعت الحديث من وكيع، بعدما أرادوا صلبه، فتعجبت من جسارتة، وأخبرت أن وكيعاً احتاج، فقال: إن عدة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، منهم عمر، قالوا: لم يميت رسول الله. فأراد الله أن يريهم آية الموت.

روها أحمد بن محمد بن علي بن رزين الباشاني قال: حدثنا علي ابن خشرم. وروها فتنية، عن وكيع. وهذه هفوة من وكيع، كادت تذهب فيها نفسه. فما لَهُ ولو رواية هذا الخبر المنكر المنقطع؛ وقد قال النبي - صلى الله عليه وسلم: "كَفَىٰ بِالْمَرْءِ إِثْمًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ".

ولولا أن الحافظ ابن عساكر وغيره ساقوا القصة في تواريχهم لتركتها ولما ذكرتها، ولكن فيها

عبرة.

و قال في السير : " فهذه زلة عالم، فما لوكيع ولرواية هذا الخبر المنكر المنقطع الاسناد ! كادت نفسه أن تذهب غلطًاً، والقائمون عليه معدورون، بل مأجورون، فإنهم تخيلوا من إشاعة هذا الخبر المردود، غصاً ما منصب النبوة، وهو في بادئ الرأي يوهم ذلك، ولكن إذا تأملته، فلا بأس إن شاء الله بذلك، فإن الحي قد يربوا جوفه، وتستترخي مفاصله، وذلك تفرع من الامراض، و " أشد الناس بلاء الانبياء " ، وإنما المحدود أن تحوز عليه تغير سائر موتى الآدميين ورائحتهم، وأكل الارض لاجسادهم، والنبي صلى الله عليه وسلم فمفارق لسائر أمته في ذلك، فلا يبلى، ولا تأكل الارض جسده، ولا يتغير ريحه، بل هو الآن، وما زال أطيب ريحًا من المسك، وهو حي في لحده حياة مثله في البرزخ، التي هي أكمل من حياة سائر النبيين، وحياتهم بلا ريب أتم وأشرف من حياة الشهداء الذين هم بنص الكتاب { أحياء عند ربهم يرزقون } [آل عمران: 169] وهؤلاء حياتهم الآن التي في عالم البرزخ حق، ولكن ليست هي حياة الدنيا من كل وجه، ولا حياة أهل الجنة من كل وجه، ولهم شبه بحياة أهل الكهف، ومن ذلك: اجتماع آدم وموسى، لما احتاج عليه موسى، وحجه آدم بالعلم السابق ، كان اجتماعهما حقيقةً، وهم في عالم البرزخ، وكذلك نبينا صلى الله عليه وسلم أخبر أنه رأى في السماوات آدم وموسى وإبراهيم وإدريس وعيسي، وسلم عليهم، وطالت محاورته مع موسى ، هذا كله حق.

والذي منهم لم يذق الموت بعد هو عيسى عليه السلام، فقد تبرهن لك أن نبينا صلى الله عليه وسلم ما زال طيباً مطيناً، وأن الارض محرم عليها أكل أجساد الانبياء، وهذا شئ سبile التوقيف، وما عنف النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة رضي الله عنهم لما قالوا له بلا علم: وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمتك ؟ - يعني قد بليت - فقال: " إن الله حرم على الارض أن تأكل أجساد الانبياء. "

وهذا بحث معترض في الاعتذار عن إمام من أئمة المسلمين، وقد قام في الدفع عنه مثل إمام الحجاز سفيان بن عيينة، ولو لا أن هذه الواقعة في عدة كتب، وفي مثل " تاريخ الحافظ ابن عساكر "، وفي " كامل الحافظ ابن عدي " لاعرضت عنها جملة، وفيها عبرة ..<sup>116</sup>

ثم قال : " قال قتيبة: فكان وكيع إذا ذكر فعل عبد المجيد، قال: ذاك جاهل، سمع حديثا لم يعرف وجهه، فتكلم بما تكلم .

قلت: فرضنا أنه ما فهم توجيه الحديث على ما تزعم، وأفما لك عقل وورع؟ أما سمعت قول الإمام علي: حدثوا الناس بما يعرفون، ودعوا ما ينكرون، أتحبون أن يكذب الله ورسوله؟ أما سمعت في الحديث: (ما أنت محدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم، إلا كان فتنة بعضهم)؟<sup>117</sup>

رابعاً : موقف العلماء من هذه الرواية  
أنكروا العلماء في زمن وكيع حتى أفتوا بقتله ، وحتى سفيان بن عيينة إنما قال قوله ليدفع الموت عن وكيع .

الذهبي الذي ساقها في ترجمة وكيع قال : وَهَذِهِ هُفْوَةٌ مِّنْ وَكِيعٍ، كَادَتْ تَذَهَّبُ فِيْهَا نَفْسُهُ .  
فَمَا لَهُ وَلِرَوَايَةِ هَذَا الْخَبَرِ الْمُنْكَرِ الْمُنْقَطِعِ؛ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " كَفَى بِالْمَرْءِ إِنْمَا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ".

و قال : " فهذه زلة عالم، مما لوكيع ولوراية هذا الخبر المنكر المنقطع الاسناد ! كادت نفسه أن تذهب غلطًا ، والقائمون عليه معدورون، بل مأجورون، فإنهم تخيلوا من إشاعة هذا الخبر المردود، غصاً ما منصب النبوة"

خامساً : ذكر بعض علل الرواية

---

<sup>116</sup> سير اعلام النبلاء 160/9-161-162

<sup>117</sup> 163/9-164

- روایة منكرة تخالف الروايات الصحيحة المشهورة في صفة وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ، و التي أجمعـت عليها كتب السيرة و الحديث . و منها ما ثبت عن علي رضي الله عنه ، قال : " غسلت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجعلت أنظر ما يكون من الميت ، فلم أر شيئاً ، و كان طيباً حياً و ميتاً " <sup>118</sup>

و قال ابن اسحاق : ولم ير من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيء مما يرى من الميت .

- راويه ( البهـي ) ، هو عبد الله بن يسار مولى آل الزبير . تابعي لم يدرك الواقعـة ، و في سماعـه من عائشة نظر . قال ابن ابي حاتم : لا يحتج بالبهـي و هو مضطرب الحديث . و قال ابن حجر : صدوق يخطئ .

فمثـله لا يقبل منه اذا تفرد فكيف إذا كان خبراً منكراً منقطعاً !

سادساً : قـوـ له " أهـملوا رسـولـ الله ... " كـيفـ علمـ بـذـلـكـ ؟ و هلـ يـعـيـ معـنـيـ الإـهـمـالـ ؟ و هذهـ كـلـمـةـ لا تـخـرـجـ منـ فـمـ رـجـلـ قـلـبـهـ مـمـتـلـئـ حـبـاـ وـ تعـظـيمـاـ لـصـحـابـةـ الرـسـولـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ . وـ فيـ هـذـهـ الـعـبـارـةـ مـنـ الطـعـنـ الـصـرـيـعـ بـصـحـابـةـ النـبـيـ وـ وـصـفـهـمـ بـالـإـنـشـغـالـ بـكـرـسـيـ الـحـكـمـ عـلـىـ دـفـنـ النـبـيـ ، وـ قـدـ تـلـقـفـ هـذـ الطـعـنـ مـنـ مـوـاقـعـ الـنـصـارـىـ وـ الـمـلـحـدـينـ عـلـىـ شـبـكـةـ الـنـتـ ! بـنـاءـاـ عـلـىـ روـاـيـةـ حـكـمـ الـعـلـمـاءـ أـنـهـاـ باـطـلـةـ منـكـرـةـ .

وـ قدـ ذـكـرـ ابنـ اـسـحـاقـ أـنـ النـبـيـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ تـوـفـيـ آـخـرـ يـوـمـ الإـثـنـيـنـ ، وـ لـمـ بـوـيـعـ الصـدـيقـ يـوـمـ الـثـلـاثـاءـ أـقـبـلـ أـهـلـ بـيـتـهـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـ سـلـمـ فـيـ جـهـازـهـ وـ فـرـغـ مـنـ غـسـلـهـ وـ تـكـفـيـنـهـ يـوـمـ الـثـلـاثـاءـ ، وـ وـضـعـ فـيـ بـيـتـهـ الـطـاهـرـ ، وـ حـفـرـ لـهـ قـبـرـهـ فـيـ مـوـضـهـ وـفـاتـهـ ، وـ أـخـذـ النـاسـ يـدـخـلـونـ لـلـسـلـامـ عـلـيـهـ حـتـىـ سـلـمـ عـلـيـهـ كـلـ مـنـ كـانـ فـيـ الـمـدـنـةـ مـنـ الصـحـابـةـ وـ الصـحـابـيـاتـ وـ أـبـنـائـهـمـ ، ثـمـ دـفـنـ لـيـلـةـ الـأـرـبـاعـاءـ .

---

<sup>118</sup> أخرجه الحاكم في المستدرك برقم 4370 وصححه الألباني في الجناز ص 30 وذكرها ابن اسحاق في السيرة 2/662

رد أحاديث بدعوى مخالفتها للقرآن الكريم

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

### الرسول يكره الناس ليكونوا مؤمنين

روى البخاري و مسلم عن عمر بن الخطاب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّىٰ يَشْهُدُوا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْثِرُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى". و هاته إساءة أخرى لرسولنا الأعظم ، لأنه محال أن يخالف أمر الله له في كتابه الكريم ، في العديد من الآيات نورد بعضها ، فقد قال الله تعالى : (وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَّنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ) يونس : 99  
(لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قُدْمَ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الْعَيْنِ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ). البقرة 256

(وَقُلْ أَلْحُقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنْ يَسْتَغْيِثُوا يُعَاتِبُونَا إِعَادَةٍ كَالْمُهْلِلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِسُسَ الشَّرَابِ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقَا).  
الكهف: 29 . (فَذَكَرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكَّرٌ(21) لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسِيْطِرٍ(22) إِلَّا مَنْ تَوَلَّ  
وَكَفَرَ(23) فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ الْعَدَابَ الْأَكْبَرَ(24) إِنَّ إِلَيْنَا إِيَّاهُمْ(25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُمْ(26).)  
الغاشية 21-26 . (نَحْنُ أَعْلَمُ إِمَّا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَارٍ فَذَكَرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخافُ  
وَعِيدِ) ق: 45.

كل هاته الآيات الواضحة تبين لنا أن الإسلام دين يدعو إلى الاختيار ، في أمور العقيدة ، لا إلى الجبر ، فمتي أمر الله نبيه بقتل الناس من أجل عقائدهم ؟ لكن عباد الأصنام التراثية ، لا يتورعون عن أن ينسبوا هذا الكلام الإرهابي لرسول المحبة والرحمة ، ويتسائل العديد من الناس : لماذا كل هذه الإساءة للرسول من طرف غربيين ؟ والحقيقة التي لا يعرفونها أن هاته الإساءات أجمعها مأخوذة من مثل هاته الكتب التي يقال عنها بأنها أصح الكتب ، وأن كل ما فيها صحيح لا غبار عليه. ومن الأحاديث الداعية إلى الكراهية والاكراه في الدين ما ورد في صحيح البخاري

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

باب قتل من أبي قبول الفرائض وما نسبوا إلى الردة : " 6924 حدثنا يحيى بن بكر حديثنا الليث عن عقيل عن بن شهاب أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن أبو هريرة قال لما توفي النبي صلى الله عليه وسلم واستخلف أبو بكر وكفر من كفر من العرب قال عمر يا أبو بكر كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله عصم مني مالي ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله قال أبو بكر والله لأقاتل من فرق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عناقا كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعها قال عمر فوالله ما هو إلا أن رأيت أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق " .

إن هذه المرويات يستحيل الجمع بينها وبين أمر الله بين الواضح الجلي في كتابه بأن لا يكره الناس على اعتناق العقيدة بل الأصل فيها الاختيار لا الجبر ، لكن من يسمع مadam صحيح

البخاري قد قال؟ !<sup>1</sup>

أولاً : الحديث لم يتفرد به الشیخان بل رواه جمع من الأئمة منهم :

مصنف عبد الرزاق رقم 10022-18718 ، و مصنف ابن أبي شيبة رقم 37054 ، و  
مسند أحمد رقم 117-239-335 ، البخاري رقم 6924-1399 و مسلم رقم 20 ،  
الأموال لابن زنجويه 92 ، سنن أبي داود رقم 1556 ، و سنن الترمذى رقم 2607 ، و  
مسند البزار 217 ، السنن الكبرى للنسائي رقم 2235-3418-3421-3423 ،  
-3093-3092-3091-2443 ، سنن النسائي 4284-4285-4286 ، و صحيح ابن حبان 216-217 و غيرهم .<sup>2</sup>

<sup>1</sup> ص 151-152

<sup>2</sup> يراجع السلسلة الصحيحة 1/764-770

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

ثانيا : أمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم بالجهاد في سبيله لما طغى المشركون و الملائ من قريش ، و أبوا قبول الحق و كف الظلم عن المسلمين فقال تعالى { أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا و أن الله على نصرهم لقدرير } و قال عز وجل { و قاتلواهم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كله لله } الأنفال 39 .

قال الطبرى : " حتى لا يكون شرك و لا يعبد إلا الله وحده لا شريك له ، فيرتفع البلاء عن عباد الله من الأرض و هو الفتنة .. حتى تكون الطاعة و العبادة كلها لله خالصة دون غيره . " و قال تعالى {قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله و لا باليوم الآخر و لا يحرمون ما حرم الله و رسوله و لا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد و هم صاغرون } التوبة 29. فجاهد المؤمنون المشركين من أهل البطر و الكفر و الطغيان ، و قال النبي صلى الله عليه وسلم ( أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ...) و المقصود بالناس هنا هم مشركون العرب و مشركون قريش خاصة ، و ليس كل أمم الأرض ، و ليس المقصود - كذلك - أن يسلم جميع الناس و يؤمّنوا بهذا ما نفاه الله شرعا و قدرا أنه لا إكراه في الدين ، و أخبر قدراً أفهم لا يزالون مختلفين إلى يوم الدين !

فلفظ الناس من العام الذي أريد به الخاص ، كقوله تعالى { الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوه } آل عمران 173. قال مجاهد و عكرمة : هو نعيم بن مسعود . قال الفارسي : و ما يقوى أن المراد به واحد قوله { إنما ذلكم الشيطان } فوقعت الإشارة بقوله { ذلكم } إلى واحد بعينه ، و لو كان المعنى جمعا لقول إنما أولئكم الشيطان .

قال الزمخشري في الكشاف : فإن قلت كيف قيل ( الناس ) إن كان نعيم هو المثبت وحده ؟ قلت : قيل ذلك لأنه جنس الناس كما يقال فلان يركب الخيل و يلبس البرد و ماله إلا فرس واحد و برد فرد . أو لأنه حين قال ذلك لم يدخل من ناس من أهل المدينة يضامونه ، و يصلون جناح كلامه و يتبعون كتل تتبليطه .<sup>3</sup>

<sup>3</sup> الكشاف 441/1

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىالل حول أحاديث الصحيح

قال أبو بكر الجصاص : فأطلق الله تعالى اسم الناس على الواحد على قول من تأوله على أنه كان رجلا واحدا فهذا على أنه أطلق لفظ العموم وأراد به الخصوص . لما كان الناس أسماء للجنس وكان من المعلوم أن الناس كلهم لم يقولوا ذلك تناول ذلك أقلهم وهو الواحد منهم لأنه لفظ الجنس وعلى هذا قال أصحابنا فيمن قال إن كلمت الناس فعدي حر إنه على كلام الواحد منهم لأنه لفظ الجنس ومعلوم أنه لم يرد به استغراق الجنس فيتناول الواحد منهم<sup>4</sup> و إطلاق لفظ الناس مرادا به واحد أو نحوه مستعمل في القرآن ، و منه قوله تعالى { ألم يحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله } النساء 54 ، و منه قوله تعالى { ثم أفيضوا من حيث أفضوا الناس } قال ابن عباس : ابراهيم عليه السلام . و قوله تعالى { يا أيها الناس اتقوا ربكم } يخص منه غير المكلف .

أما ما ذهب إليه أىالل أن الحديث فيه دعوة إلى قتال جميع العالم ! فهذا ما لم يقله أحد من العلماء ، و لا فهموا من الحديث هذا الفهم السقيم . و هو مخالف لسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم و سنته ، إذ معلوم بالضرورة القطعية أنه لم يقاتل نصارى نجران بل عاهدهم ، و قبل منهم الجزية ، و جادلوه في مسجده في التشليط و صالحهمو لم يأمر بقتلهم أو قتالهم . و كذلك لم يتعرض صلى الله عليه وسلم ليهود اليمن و لا مجوس هجر و لا غيرهم من أهل الكتاب بل أخذ منهم الجزية . أما محاربته ليهود المدينة فكان ذلك بعد نكثهم للعهود و تحالفهم مع أعداء المسلمين لإجتثاث دولتهم و قتل الرسول !

ثالثا : إختلف العلماء في حديث ( أمرت أن أقاتل الناس ) بعد إجماعهم على أن عمومه غير مراد ، فقيل هو منسوخ بأية الجزية للذميين و بأحكام المعاهدين ، و قيل هو من العام المخصوص و دخله التخصيص بنصوص أخرى ، و قيل بل هو من العام لفظا الخاص معنى ، و قيل غير ذلك في تأويله مع اجماعهم على أنه ليس على ظاهره و عمومه .<sup>5</sup>

<sup>4</sup> أحكام القرآن 333/2

<sup>5</sup> انظر فتح الباري

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

و لم يرد في لفظ الحديث ( أمرت أن أقتل الناس ) و إنما جاء فيه ( أمرت أن أقاتل الناس ) وكل من له حظ من العربية يعلم الفرق بين القتل و القتال ! قال الحافظ : وقال الشيخ محيي الدين النووي في هذا الحديث إن من ترك الصلاة عمدا يقتل ثم ذكر اختلاف المذاهب في ذلك وسئل الكرماني هنا عن حكم تارك الزكاة وأحاب بأن حكمهما واحد لاشتراكهما في الغاية وكأنه أراد في المقاتلة أما في القتل فلا والفرق أن الممتنع من إيتاء الزكاة يمكن أن تؤخذ منه قهرا بخلاف الصلاة فإن انتهى إلى نصب القتال ليمنع الزكاة فقتل وبهذه الصورة قاتل الصديق مانعي الزكاة ولم ينقل أنه قتل أحدا منهم صبرا وعلى هذا ففي الاستدلال بهذا الحديث على قتل تارك الصلاة نظر للفرق بين صيغة أقاتل وأقتل والله أعلم وقد أطنب بن دقيق العيد في شرح العمدة في الإنكار على من استدل بهذا الحديث على ذلك وقال لا يلزم من إباحة المقاتلة إباحة القتل لأن المقاتلة مفاعله تستلزم وقع القتال من الجانبين ولا كذلك القتل وحكى البيهقي عن الشافعي أنه قال ليس القتال من القتل بسبيل فقد يحل قتال الرجل ولا يحل قتله .<sup>6</sup>

فلا الحديث يامر بقتال كل الناس و الكلمة الناس تعنى كل الناس لا في لغة العرب و لا في خطاب القرآنو لا في خطاب النبي صلى الله عليه وسلم ، بل قد يطلق على الواحد و على الجماعة ، و كم من مرة خطب في أصحابه و قال لهم ( أشروا علي أيها الناس ) و إنما يقصد أصحابه الذين يخاطبهم لا كل الناس في الأرض . و قال : ( لا يتحدث الناس أن محمدا يقتل أصحابه ) أي لا يتحدث أعدائي من المشركين أو المنافقين بأني اقتل أصحابي ، و كذا قوله ( أمرت أن أقاتل الناس ) أي الذين قاتلوا من المشركين ..<sup>7</sup>

رابعا : إن قوله تعالى { وإنك لعلى خلق عظيم } وصف قرآني ثابت للنبي صلى الله عليه وسلم ثبوتا مطلقا في جميع أحواله ، فهو على خلق عظيم في سلمه ، و في حربه و قتاله ، و

<sup>6</sup> الفتح 76/1

<sup>7</sup> جنائية أوزون ص 281

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

في عهوده و في كل شؤونه ، و ليس الأمر متوقف على ما يستبشعه أيالل أو لا حسب عقله و هواه .

" ثم إن كون النبي صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين لا يعني أنه لا يجاهد الكفار و المنافقين و لا يغلوظ عليهم ، فالله الذي و صفة بأنه رحمة للعالمين ، و أنه على خلق عظيم ، هو

الذي قال له : { و قاتل في سبيل الله لا تكلف إلا نفسك و حرض المؤمنين } و قال { واضربوا منهم كل بنان } ، و قال في شأنه و أصحابه { محمد رسول الله و الذين معه أشداء على الكفار رحمة بينهم } . فرحمته بالعالمين تقتضي أن يكون قويا بالعدل شديدا بالحق لا تأخذه في الله لومة لائم فلا يترك الطواغيت و الجبارية يسومونخلق سوء العذاب ، و يعسفونهم عسف العبيد ، و يتسلطون عليهم بالباطل . و إنما الرحمة أن يرفع الآثار و الأغلال و يحرر الخلق و ينصف المظلوم من ظلمه و يقيم حكم الله فيهـ ، و يردع الظلم و يقاتلـه إن لم يرتد بالحكمة و الموعظة الحسنة ، و يقتـله بالحق فهذا كلـه من رحمـته بالـعالمـين " <sup>8</sup>.

فاستشكـالـ أحـادـيـثـ الصـحـيـحـينـ وـ الطـعـنـ فـيـهاـ بـالـهـوىـ وـ الـبـاطـلـ لـنـ يـحلـ المشـكـلةـ ،ـ إـذـ سيـظـطـرـ أـيـالـلـ إـلـىـ الـجـوابـ عـلـىـ مـئـاتـ الـأـيـاتـ الـصـرـيـحةـ الـواـضـحةـ الـتـيـ تـحـثـ عـلـىـ الـجـهـادـ وـ قـتـالـ منـ يـعـتـدـيـ عـلـىـ الـمـسـلـمـينـ ،ـ فـكـيفـ سـيـتـعـامـلـ مـعـهـ حـيـنـذـ؟ـ

أـلـمـ يـقـرـأـ أـيـالـلـ سـوـرـةـ الـأـنـفـالـ وـ سـوـرـةـ بـرـاءـةـ وـ سـوـرـةـ الـفـتـحـ ؟ـ أـلـمـ يـقـرـأـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ {ـ وـ قـاتـلـوـهـ }ـ حـتـىـ لـاـ تـكـوـنـ فـتـنـةـ وـ يـكـوـنـ الدـيـنـ كـلـهـ لـلـهـ }ـ وـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ {ـ وـ أـعـدـوـهـ لـهـ مـاـ اـسـتـطـعـتـمـ مـنـ قـوـةـ وـ مـنـ رـبـاطـ الـخـيـلـ تـرـهـبـوـنـ بـهـ عـدـوـ اللـهـ وـ عـدـوـكـمـ }ـ وـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ {ـ يـاـ أـيـهـاـ النـبـيـ حـرـضـ الـمـؤـمـنـيـنـ عـلـىـ الـقـتـالـ }ـ وـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ {ـ الـذـيـنـ آـمـنـواـ يـقـاتـلـوـنـ فـيـ سـبـيلـ اللـهـ وـ الـذـيـنـ كـفـرـواـ }ـ يـقـاتـلـوـنـ فـيـ سـبـيلـ الـطـاغـوتـ فـقـاتـلـوـاـ أـوـلـيـاءـ الشـيـطـانـ }ـ .

وـ لـيـسـ فـيـ السـنـةـ النـبـوـيـةـ فـيـ شـائـنـ الـجـهـادـ مـاـ لـيـسـ فـيـ الـقـرـآنـ ،ـ وـ قـدـ نـصـرـ اللـهـ رـسـولـهـ بـالـرـعـبـ بـنـصـ الـقـرـآنـ كـمـاـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ فـيـ غـزـوـةـ بـدـرـ {ـ سـأـلـقـيـ فـيـ قـلـوبـ الـذـيـنـ كـفـرـواـ الرـعـبـ }ـ وـ

<sup>8</sup> جنائية أوزون ص 201

## **الفصل السادس    تفنيد شبهات أىالل حول أحاديث الصحيح**

قوله تعالى في غزوة بني النضير { فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا و قذف في قلوبهم الرعب }  
و قال تعالى في الغنائم { يسألونك عن الأنفال قل الأنفال لله و الرسول } و قال { فكلوا  
ما غنمتم حلالا طيبا } .

فكيف سيجيب أىالل على آيات الذكر الحكيم التي تدعو الى الجهاد في سبيل الله و يشرع  
أحكامه إبتداء من نبذ العهد للعدو حين خيانته ، ثم إعلان الحرب عليه ، ثم الإرصاد له ، و  
قطع الطريق عليه و قتاله ، و أحكام أسراه و غنائمه ..؟

و ما هي المعايير التي سيعتمد لها في الجمع و التوفيق بين هذه الآيات و بين قوله تعالى { لا  
إكراه في الدين } و قوله تعالى { أدع إلى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة الحسنة } و قوله  
تعالى { و جادلهم بما تي هي أحسن } ؟

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### حظ ابن آدم من الزنا

قال أيالل : " في صحيح البخاري يؤكّد المؤ على أن الله كتب على جميع البشر حظهم من الزنا ، أي أن البشر مسيرة لا مخيرة ، وبالتالي فمبدأ الاختيار الواضح في قوله تعالى : " وهدينا نجدين فلا اقتحم العقبة " أصبح لا معنى له ، والأخطر أيضا هنا أنه لم يعد أي معنى لقوله تعالى : " ولا تقربوا الزنا " ، كيف ينهانا الله عن شيء قد كتبه علينا !!! بل نستنتج من خلال هذا الحديث أن جميع الرسل لديهم حظهم من الزنا باعتبارهم من بني آدم ، بما فيهم رسولنا الكريم ، وأيضا الصحابة الكرام والسلف الصالح ، الكل له حظه من الزنا ، فنحن زناة من نسل زناة ، هذا هو الحديث في أصح الكتب كما يتبعون : روى البخاري (6243) عن أبي هريرة ، عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : ( إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظًّا مِنَ الزِّنَا ، أَذْرِكَ ذَلِكَ لَا مَحَالَةَ ، فَرِنَا الْعَيْنُ النَّاظِرُ ، وَزِنَا الْبَسَانُ الْمُنْطَقُ ، وَالنَّفْسُ تَمَّى وَتَشْتَهِي ، وَالفَرْجُ يُصَدِّقُ ذَلِكَ كُلُّهُ وَيُكَذِّبُهُ ) .<sup>9</sup>

### أولاً : التخريج

اخرجه البخاري في صحيحه (6243) (6612) ومسلم في صحيحه (2657) وأبو داود في سننه (2152) وابن خزيمة في صحيحه (30) وابن حبان في صحيحه (4423-4422-4421-4420-4419-3752) والحاكم في المستدرك (3680) واحمد في المسند (30)(248) واسحق بن راهويه في المسند (1091-10829-9563-9331-8932-8843-8598) وابن ابي عاصم في السنة (193) وابن ابي في السنن الكبرى (11480) وابي يعلى في المسند (6425) (6501) و

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

الطحاوي في مشكل الأثار (2713) (2714) و البيهقي في السنن الكبرى (13509)(13510)(13511) (20747) و الصغرى (2359) و غيرهم ..

ثانياً : قوله صلى الله عليه وسلم (إن الله كتب على ابن آدم ) من ألفاظ العلوم الذي يدخله التخصيص ، و هذا أمر يعلمه كل من درس أصول الفقه ! و قد أشار الى ذلك الإمام الشافعي في الرسالة : ( باب ما نزل من الكتاب عام الظاهر ، يراد به كله الخاص )<sup>10</sup> . وهو العام الذي صحبته قرينة تنفي بقاءه على عمومه، وتبيّن أن المراد منه بعض أفراده، مثل قوله تعالى: {وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا} [آل عمران: 97] فالناس في هذا النص عام، ولكن يراد به خصوص المستطيعين، لقرينة قوله تعالى: {مَنْ أَسْتَطَاعَ} كما أن ليس كل مستطيع مطالبًا بالحج؛ لأن العقل يقضي بخروج المجنون، والمراد المكلفون فقط، فالمكلف هو البالغ العاقل، ومثل قوله تعالى: {مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْهُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ أَنْ يَتَحَلَّفُوا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ} [التوبه: 120]، فأهل المدينة والأعراب لفظان عامان، ويراد بكل منهما خصوص المكلفين؛ لأن العقل يقضي بخروج العجزة، فذلك عام يراد به الخصوص قطعاً.<sup>11</sup>

أخرج الشیخان عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : "كل ابن آدم يأكله التراب ، إلا عجب الذنب منه خلق و فيه يركب " هذا لفظ مسلم ، و في لفظ البخاري :

<sup>10</sup> الرسالة ص 58 المحقق: أحمد شاكر

الناشر: مكتبة الخلي، مصر

الطبعة: الأولى، 1358هـ/1940م

<sup>11</sup> الوجيز في أصول الفقه الإسلامي 57/2

المؤلف: الأستاذ الدكتور محمد مصطفى الرحيلي

الناشر: دار الخير للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق - سوريا

الطبعة: الثانية، 1427 هـ - 2006 م

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

"ليس من الإنسان شيء إلا يليل ، إلا عظما واحدا و هو عجب الذنب ، و منه يركب الخلق يوم القيمة ".<sup>12</sup>

### حظ ابن آدم من الزنا

فخرج الأنبياء من هذا العموم ، لما صح عن أوس بن أوس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة فيه خلق آدم عليه السلام ، وفيه قبض وفيه النفخة وفيه الصعقة ، فأكثروا علي من الصلاة فإن صلاتكم معروضة علي ، قالوا : يا رسول الله وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمتك ، أي يقولون : قد بليت ، قال : إن الله عز وجل قد حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء عليهم السلام ".<sup>13</sup>

قال ابن عبد البر : وظاهر هذا الحديث وعمومه يوجب أن يكون بنو آدم في ذلك كلهم سواء ، إلا أنه قد روی في أجساد الأنبياء وأجساد الشهداء أن الأرض لا تأكلهم ؛ وحسبك ما جاء في شهداء أحد وغيرهم ، وهذا دليل على أن اللفظ في ذلك لفظ عموم يراد به الخصوص .<sup>14</sup>

قال الحافظ العراقي : كون ابن آدم يأكله التراب عام مخصوص فإن الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - لا تبلى أجسامهم الكريمة ، وقد قال النبي - صلى الله عليه وسلم - «إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء» واستثنى ابن عبد البر معهم الشهداء قال وحسبك ما جاء في شهداء أحد وغيرهم ، ثم ذكر حديث جابر لما نقل أباه في خلافة معاوية حين أراد إجراء العين التي في أسفل أحد و قوله «فأخرجناهم رطابا يتسنون فأصابت المسحة أصبع رجل منهم فنقطر الدم» واقتصر القاضي عياض على قوله وكتير من الشهداء فدل على أنه

<sup>12</sup> مسلم 4/2271- البخاري 6/165

<sup>13</sup> أخرجه الدارمي (1572)، وأبو داود (1047 م) وابن ماجه (1085)، والنسائي في الكبرى (1666)، والبيهقي: 3/248.

<sup>14</sup> الاستذكار 3/89 و التمهيد 18/173

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

يرى أن بعض الشهداء قد تأكل الأرض جسده ولعله أشار بذلك إلى المبطون ونحوه من الملحقين بالشهداء وضم أبو العباس القرطبي إلى الصنفين المؤذن الحتسبي لقوله - عليه الصلاة والسلام - «المؤذن الحتسبي كالمتشحط في دمه وإن مات لم يدود في قبره» قال وظاهر هذا أن الأرض لا تأكل أجساد المؤذنين الحتسبيين فلل الحديث تأويلان (أحدهما) قال ابن عبد البر كأنه قال كل من تأكله الأرض فإنه لا تأكل منه عجب الذنب قال: وإذا جاز ألا تأكل الأرض عجب الذنب جاز ألا تأكل الشهداء.

(الثاني) قال القاضي عياض يريد أن جميع الإنسان مما تأكله الأرض وإن كانت لا تأكل أجساماً كثيرة كالأنبياء وكثير من الشهداء.<sup>15</sup>

قال ابن حجر : ( قوله باب زنا الجوارح دون الفرج ) أي أن الزنا لا يختص إطلاقه بالفرج بل يطلق على ما دون الفرج من نظر وغيره وفيه إشارة إلى حكمة النهي عن رؤية ما في البيت بغير استئذان لتظهر مناسبته الذي قبله ...

قوله ( لم أر شيئاً أشبه باللهم من قول أبي هريرة ) . قال بن بطال سمي النظر والنطق زنا لأنه يدعو إلى الزنا الحقيقي ولذلك قال والفرج يصدق ذلك ويكتبه قال بن بطال استدل أشهب بقوله ( والفرج يصدق ذلك أو يكتبه ) على أن القاذف إذا قال زنت يدك لا يجد وخالقه بن القاسم فقال يجد وهو قول للشافعى وخالقه بعض أصحابه واحتج للشافعى فيما ذكر الخطابي بأن الأفعال تضاف للأيدي لقوله تعالى { فيما كسبت أيديكم } وقوله { بما قدمت يداك } وليس المراد في الآيتين جنابة الأيدي فقط بل جميع الجنابات اتفاقاً فكانه إذا قال زنت يدك وصف ذاته بالزنا لأن الزنا لا يتبعض أه وفي التعليل الأخير نظر المشهور عند الشافعية أنه ليس صريحاً .<sup>16</sup>

قال القسطلاني : ( إن الله كتب ) قدر ( على ابن آدم حظه ) بالحاء المهملة والظاء المعجمة نصيبيه بما قدر عليه ( من الزنا أدرك ذلك لا محالة ) بفتح الميم والحاء المهملة واللام المخففة لا

<sup>15</sup> طرح التثريب في شرح التقريب 308/3. زين الدين العراقي . دار إحياء التراث العربي

<sup>16</sup> 26/11 الفتح

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

حيلة له في التخلص من إدراك ما كتب عليه ولا بد له منه (فرنا العين) بالإفراد ولأبي ذر عن الحموي والمستملي العينين (النظر) بشهوة (وزنا اللسان المنطق) بالمييم ولأبي ذر عن الكشميهني النطق أي فيما يستلذ به من محادثة ما لا يحل له وفي حديث أبي الضحى عن ابن مسعود عند ابن جرير قال: زنا العينين النظر وزنا الشفتين التقبيل وزنا اليدين البطش وزنا الرجلين المشي (والنفس تمنى) بمحذف إحدى التاءين، ولأبي ذر عن الكشميهني تسمى بإثباتها (وتشتهي). قال ابن بطال: سمي النظر والنطق زنا لأنه يدعو إلى الزنا الحقيقي ولذا قال: (والفرج يصدق ذلك كله ويكتبه) ولأبي ذر عن الكشميهني: أو يكتبه واستدلّ به من قال: إنه إذا قال لرجل: زنت يدك أو رجلك أنه لا يكون قذفاً فلا حدّ، وبه قال أشهب من أئمة المالكية. وفي الروضة إذا قال: زنى يدك أو عينك أو رجلك فكنية على المذهب. وقال ابن القاسم: يجد ووجه بأن الأفعال: من فاعلها تضاف إلى الأيدي قال تعالى: {وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم} [الشورى: 30] فكأنه إذا قال: زنت يدك ووصف ذاته بالزنا لأنه الزنا لا يتبعض، وقال في الكواكب فإن قلت: التصديق والتکذیب من صفات الأخبار فما معناهما هنا؟ وأجاب: بأنه لما كان التصديق هو الحكم بمطابقة الخبر للواقع والتکذیب الحكم بعدمها فكأنه هو الواقع أو فهو تشبيه أو لما كان الإيقاع مستلزمًا للحكم بما عادة فهو كناية.<sup>17</sup>

قال النووي : معنى الحديث أن بن آدم قدر عليه نصيب من الزنى فمنهم من يكون زناه حقيقيا بإدخال الفرج في الفرج الحرام ومنهم من يكون زناه مجازا بالنظر الحرام او الاستماع إلى الزنى وما يتعلق بتحصيله أو بالمس باليد بأن يمس أجنبية بيده أو يقبلها أو بالمشي بالرجل إلى الزنى او النظر أو اللمس أو الحديث الحرام مع أجنبية ونحو ذلك أو بالتفكير بالقلب فكل هذه انواع من الزنى المجازي والفرج يصدق ذلك كله أو يكتبه معناه أنه قد يتحقق الزنى بالفرج وقد لا يتحققه بأن لا يوجّه الفرج في الفرج وإن قارب ذلك والله أعلم واما قول بن عباس ما رأيت شيئاً أشبه باللحم مما قال أبو هريرة فمعناه تفسير قوله تعالى الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللحم إن ربك واسع المغفرة ومعنى الآية والله أعلم الذين يجتنبون المعاصي غير

---

<sup>17</sup> ارشاد الساري ج 13 ص 246-247 دار الكتب العلمية 1996

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىالل حول أحاديث الصحيح

اللهم يغفر لهم اللهم كما في قوله تعالى إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم فمعنى الآيتين أن اجتناب الكبائر يسقط الصغار وهي اللهم وفسره بن عباس بما في هذا الحديث من النظر واللمس ونحوهما وهو كما قال هذا هو الصحيح في تفسير اللهم وقيل أن يلم بالشيء ولا يفعله وقيل الميل إلى الذنب ولا يصر عليه وقيل غير ذلك مما ليس بظاهر واصل اللهم واللام الميل إلى الشيء وطلبه من غير مداومة والله أعلم.<sup>18</sup>

قال محمد فؤاد عبد الباقي : (إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنى) معنى الحديث أن ابن آدم قدر عليه نصيب من الزنى فمنهم من يكون زناه حقيقيا بإدخال الفرج في الفرج الحرام ومنهم من يكون زناه مجازا بالنظر الحرام أو الاستماع إلى الزنى وما يتعلق بتحصيله أو باللمس باليد بأن يمس أجنبية بيده أو يقبلها أو بالمشي بالرجل إلى الزنى أو النظر أو اللمس أو الحديث الحرام مع أجنبية ونحو ذلك أو بالتفكير بالقلب فكل هذه أنواع من الزنى المجازي والفرج يصدق ذلك كله أو يكذبه معناه أنه قد يتحقق الزنى بالفرج وقد لا يتحققه بأن لا يوجد الفرج في الفرج وإن قارب ذلك.<sup>19</sup>

فالحاصل من كلام العلماء أن الزنا المذكور في الحديث من الزنى المجازي ما لم يصاحب ذلك الوطء الحرام . و هذا هو الذي استفسر عنه النبي صلى الله عليه وسلم ماعز عندما جاء معتضا بالزنا ، فسألته النبي صلى الله عليه وسلم تصريحا لاكتنائية (أنكتها) لاحتمال توهם ماعز أن التقبيل أو اللمس أو المفادة زنا!

<sup>18</sup> منهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ج 16/206 . دار إحياء التراث العربي - بيروت الطبعة: الثانية، 1392

<sup>19</sup> حاشية صحيح مسلم 4/2046 دار إحياء التراث العربي بيروت

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### إنكار أيالل قراءة ابن مسعود { و الذكر و الأنثى} .

أنكر أيالل قراءة عبد الله بن مسعود رضي الله عنه { و الذكر و الأنثى } ساخرا بقوله : " أين ذهبت { و ما خلق } فشتان بين و الذكر و الأنثى و بين و ما خلق الذكر و الأنثى تعالى الله عما يفترون " <sup>20</sup>

قال الإمام ابن الجزري رحمه الله : " قال الإمام أبو محمد مكي في مصنفه الذي ألحقه بكتابه " الكشف " له: فإن سأله سائل فقال: فما الذي يقبل من القرآن الآن فيقرأ به؟ وما الذي لا يقبل ولا يقرأ به؟ وما الذي يقبل ولا يقرأ به؟ فالجواب أن جميع ما روی في القرآن على ثلاثة أقسام: قسم يقرأ به اليوم، وذلك ما اجتمع فيه ثلاث حلال، وهن: أن ينقل عن الثقات عن النبي - صلى الله عليه وسلم -، ويكون وجهه في العربية التي نزل بها القرآن سائغاً، ويكون موافقاً لخط المصحف. فإذا اجتمعت فيه هذه الحالات الثلاث قرئ به وقطع على مغيبه وصحته وصدقه؛ لأنه أخذ عن إجماع من جهة موافقة خط المصحف، وكفر من جحده.

قال: (والقسم الثاني) ما صح نقله عن الآحاد وصح وجهه في العربية وخالف لفظه خط المصحف، فهذا يقبل ولا يقرأ به لعلتين: إحداهما أنه لم يؤخذ بإجماع، إنما أخذ بأخبار الآحاد ولا يثبت القرآن يقرأ به بخبر الواحد، والعلة الثانية أنه مخالف لما قد أجمع عليه فلا يقطع على مغيبه وصحته وما لم يقطع على صحته لا يجوز القراءة به، ولا يكفر من جحده، ولبيس ما صنع إذا جحده.

قال (والقسم الثالث) هو ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة ولا وجه له في العربية، فهذا لا يقبل وإن وافق خط المصحف، قال: ولكل صنف من هذه الأقسام تمثيل تركنا ذكره اختصاراً. (قلت) : ومثال القسم الأول مالك و (ملك) و (يخدعون) ويخادعون (وأوصى) ووصى و (يطوع) وتطوع وهو ذلك من القراءات المشهورة. ومثال القسم الثاني قراءة عبد الله بن مسعود وأبي الدرداء: (والذكر والأثني) في وما خلق الذكر والأثني وقراءة ابن عباس (وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً وأما الغلام فكان كافراً) وهو ذلك مما ثبت

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

بروايات الثقات، (وأختلف العلماء) في جواز القراءة بذلك في الصلاة، فأجازها بعضهم لأن الصحابة والتابعين كانوا يقرءون بهذه الحروف في الصلاة، وهذا أحد القولين لأصحاب الشافعی وأبی حنیفة وإحدی الروایتین عن مالک وأحمد. وأکثر العلماء على عدم الجواز؛ لأن هذه القراءات لم تثبت متواترة عن النبي - صلی الله علیه وسلم -، وإن ثبتت بالنقل فإنما منسوبة بالعرضة الأخيرة أو بإجماع الصحابة على المصحف العثماني، أو أنها لم تنقل إلينا نقاًلاً يثبت بمثله القرآن أو أنها لم تكن من الأحرف السبعة، كل هذه مأخذ للمانعين، (وتوسط بعضهم) فقال: إن قرأ بها في القراءة الواجبة وهي الفاتحة عند القدرة على غيرها لم تصح صلاته؛ لأنها لم يتيقن أنه أدى الواجب من القراءة لعدم ثبوت القرآن بذلك، وإن قرأ بها فيما لا يجب لم تبطل؛ لأنها لم يتيقن أنه أتى في الصلاة ببطل لجواز أن يكون ذلك من الحروف التي أنزل عليها القرآن، وهذا يتنى على أصل، وهو أن ما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة، فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟

فالذی علیه الجمهور أنه لا يجب القطع بذلك، إذ ليس ذلك مما وجب علينا أن يكون العلم به في النفي والإثبات قطعاً وهذا هو الصحيح عندنا، وإليه أشار مكي بقوله: ولبعض ما صنع إذا جحده. وذهب بعض أهل الكلام إلى وجوب القطع بنفيه حتى قطع بعضهم بخطأ من لم يثبت البسمة من القرآن في غير سورة النمل، وعكس بعضهم فقط بخطأ من أثبتها؛ لرغمهم أن ما كان من موارد الاجتهاد في القرآن فإنه يجب القطع بنفيه، والصواب أن كلام من القولين حق، وأنها آية من القرآن في بعض القراءات وهي قراءة الذين يفصلون بها بين السورتين، وليس آية في قراءة من لم يفصل بها والله أعلم. وكان بعض أئمتنا يقول: وعلى قول من حرم القراءة بالشاذ يكون عالم من الصحابة وأتباعهم قد ارتكبوا محراً بقراءتهم بالشاذ، فيسقط الاحتجاج بغير من يرتكب المحرم دائماً وهم نقلة الشريعة الإسلامية، فيسقط ما نقلوه فيفسد على قول هؤلاء نظام الإسلام والعياذ بالله.

قال: ويلزم أيضاً أن الذين قرءوا بالشاذ لم يصلوا قط؛ لأن تلك القراءة محرمة والواجب لا يتآدى بفعل المحرم وكان مجتهد العصر أبو الفتح محمد بن علي بن دقيق العيد يستشكل الكلام في هذه المسألة ويقول: الشواذ نقلت نقل آحاد عن رسول الله - صلی الله علیه وسلم

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### إنكار أيالل قراءة ابن مسعود { و الذكر و الأنثى} .

-، فيعلم ضرورة أنه - صلى الله عليه وسلم - قرأ بشاذ منها وإن لم يعين، قال: فتلك القراءة تواترت وإن لم تتعين بالشخص، فكيف يسمى شاداً والشاذ لا يكون متواترا؟<sup>21</sup> قال الإمام ابن العربي : " الآية الأولى قوله تعالى: {وما خلق الذكر والأنثى} [الليل: 3]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى في معنى القسم ..

الثاني: أن معنى قوله تعالى: {وما خلق الذكر والأنثى} [الليل: 3] والشفع والوتر كما تقدم يعني آدم وحواء، وأ adam خلق وحده قبل خلق حواء حسبما سبق بيانه.

المسألة الثانية قراءة العامة وصورة المصحف {وما خلق الذكر والأنثى} [الليل: 3] وقد ثبت في الصحيح أن أبا الدرداء وابن مسعود، كانوا يقرآن: والذكر والأنثى. قال إبراهيم: قدم أصحاب عبد الله على أبي الدرداء فطلبهم فوجدهم، فقال: أيكم يقرأ على قراءة عبد الله؟ قالوا: كلنا. قال تقرعون: {والليل إذا يغشى} [الليل: 1]؟ قال علامة: والذكر والأنثى. قال: أشهد أني سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقرأ هكذا، وهؤلاء يريدون أن يقرأ: وما خلق الذكر والأنثى، والله لا أتابعهم.

قال القاضي: هذا مما لا يلتفت إليه بشر، إنما المعمول عليه ما في الصحف؛ فلا تجوز مخالفته لأحد، ثم بعد ذلك يقع النظر فيما يوافق خطه مما لم يثبت ضبطه، حسبما بيناه في موضعه؛ فإن القرآن لا يثبت بنقل الواحد، وإن كان عدلاً؛ وإنما يثبت بالتواتر الذي يقع به العلم، وينقطع معه العذر وتقوم به الحجة على الخلق.<sup>22</sup>

قال ابن أبي شامة : " قال أبو محمد مكي .. أن الذي في أيدينا من القرآن هو ما في مصحف عثمان رضي الله عنه الذي أجمع المسلمين عليه .

"والذي في أيدينا من القراءات هو ما وافق خط ذلك المصحف من القراءات التي نزل بها القرآن وهو من الإجماع أيضاً. وسقط العمل بالقراءات التي تختلف خط المصحف، فكأنها منسوبة بالإجماع على خط المصحف".

<sup>21</sup> النشر في القراءات العشر 14/1-15  
<sup>22</sup> أحكام القرآن 404-405 ط العلمية .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

"والنسخ للقرآن بالإجماع فيه اختلاف، فلذلك تمادى بعض الناس على القراءة بما يخالف خط المصحف مما ثبت نقله، وليس ذلك بجيد ولا صواب؛ لأن فيه مخالفة الجماعة، وفيه أخذ القرآن بأخبار الآحاد، وذلك غير جائز عند أحد من الناس".

قلت (أبي ابن أبي شامة) : مثال هذا ما ثبت في الصحيحين من قراءة عبد الله بن مسعود وأبي الدرداء: "والليل إذا يغشى والنهر إذا بخلَى والذكر والأئمَّة" (2). وقراءة الجماعة على وفق خط المصحف: {وَمَا حَلَقَ الذَّكْرُ وَالْأَئمَّةُ} <sup>23</sup> و قدماً أجاب الإمام ابن حزم على مثل هذا الإعتراض الصادر عن النصارى !

قال : " واعترضوا أيضاً بأن قالوا كيف تحققون نقلكم لكتابكم وأنتم مختلفون أشد الاختلاف في قراءتكم له وبعضكم يزيد حروفاً كثيرة وبعضكم يسقطها فهذا باب وأيضاً فإنكم تروون بأسانيد عندكم في غاية الصحة أن طائف من أصحاب نبيكم عليه السلام ومن تبعيهم الذين تعظمون وتأخذون دينكم عنهم قرؤ القرآن بالفاظ زائدة ومبدلة لا تستحلون أنتم القراءة بها وإن مصحف عبد الله بن مسعود خلاف مصحفكم وأيضاً فإن طائف من علمائكم الذين تعظمون وتأخذون عنهم دينكم يقولون إن عثمان بن عفان أبطل قراءات كثيرة صحيحة وأسقطها إذ كتب المصحف الذي جمعكم عليه وعلى حرف واحد من الأحرف السبعة التي أنزل بها القرآن عندكم وأيضاً فإن الروافض يزعمون أن أصحاب نبيكم بدلوا القرآن وأسقطوا منه وزادوا فيه

قال أبو محمد كل هذا لا متعلق لهم بشيء منه على ما نبين بما لا إشكال فيه على أحد من الناس وبالله التوفيق

أما قولهم إننا مختلفون في قراءة كتابنا فبعضنا يزيد حروفًا وبعضنا يسقطها : فليس هذا اختلافاً بل هو اتفاق منا صحيح لأن تلك الحروف وتلك القراءات كلها مبلغ بنقل الكواف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنها نزلت كلها عليه فأي تلك القراءات قرأتنا فهي صحيحة وهي مخصوصة كلها مضبوطة معلومة لا زيادة فيها ولا نقص فبطل التعلق بجدا الفصل والله تعالى الحمد .

<sup>23</sup> المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز ص 153-154 ط دار صادر بيروت 1975

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

وأما قولهم أنه قد روى بأسانيد صحاح عن طائفة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن التابعين الذين نعظم ونأخذ ديننا عنهم قراءوا في القرآن قراءات لا نستحل نحن القراءة بها فهذا حق ونحن وإن بلغنا الغاية في تعظيم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضوان الله عليهم وتقرينا إلى الله عز وجل بمحبتهم فلسنا نبعد عنهم الوهم والخطأ ولا نقلدهم في شيء مما قالوه إنما نأخذ عنهم ما أخبرونا به عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بما هو عندهم بالمشاهدة والسماع لما ثبت من عدالتهم وثقتهم وصدقهم وأما عصمتهم من الخطأ فيما قالوه برأي وبظن فلا نقول بذلك ولو أنكم أتتم فعلمكم كذلك بأحباركم وأساقفتكم الذين بينكم وبين الأنبياء عليهم السلام ما عنفناكم بل كنتم على صواب وهدى متبعين للحق المنزل مجانين للخطأ المهمل لكن لم تفعلوا هكذا بل قلدتهم في كل ما شرعوه لكم فهلكتم في الدنيا والآخرة وتلك القراءات التي ذكرتم إنما هي موقوفة على الصاحب أو التابع فهي ضرورة لهم من الصاحب والوهم لا يعرى منه أحد بعد الأنبياء عليهم السلام أو لهم من دونه في ذلك .

وأما قولهم أن مصحف عبد الله ابن مسعود خلاف مصحفنا باطل وكذب وإفك ! مصحف عبد الله بن مسعود إنما فيه قراءته بلا شك وقراءته هي قراءة عاصم المشهورة عند جميع أهل الإسلام في شرق الدنيا وغرتها نقرأ بها كما ذكرنا وبغيرها قد صح أنه كله منزل من عند الله تعالى فبطل تعلقهم بهذا والحمد لله رب العالمين .

وأما قولهم إن طائفة من علمائنا الذين أخذنا عنهم ديننا ذكروا إن عثمان بن عفان رضي الله عنه إذ كتب المصحف الذي جمع الناس عليه أسقط ستة أحرف من الأحرف المنزلة واقتصر على حرف منها فهو مما قلنا وهو ظنه ذلك القائل أخطأ فيه وليس كما قال بل كل هذا باطل ببرهان كالشمس وهو أن عثمان رضي الله عنه لم يحكم إلا وجزيرة العرب كلها مملوءة بال المسلمين والمصاحف والمساجد والقراء يعلمون الصبيان والنساء وكل من دب وهب واليمين كلها وهي في أيامه مدن وقرى البحرين كذلك وعمان كذلك وهي بلاد واسعة مدن وقرى وملكيها عظيم ومكة والطائف والمدينة والشام كلها كذلك والجزيرة كذلك ومصر كلها كذلك والكوفة والبصرة كذلك في كل هذه البلاد من المصاحف والقراء ما لا يحصي عددهم إلا الله تعالى وحده فلو رام عثمان ما ذكروا ما قدر على ذلك أصلا وأما قولهم أنه جمع الناس على

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

مصحف فباطل ما كان يقدر على ذلك لما ذكرنا ولا ذهب عثمان قط إلى جمع الناس على مصحف كتبه إنما حشى رضي الله عنه أن يأتي فاسق يسعى في كيد الدين أو أن يهم وهم من أهل الخير فيبدل شيئاً من المصحف يفعل ذلك عمداً وهذا وهمًا فيكون اختلاف يؤدي إلى الضلال فكتب مصاحف مجتمعاً عليها وبعث إلى كل أفق مصحفاً لكي إن وهم واهم أو بدل مبدل رجع إلى المصحف المجتمع عليه فانكشف الحق وبطل الكيد والوهم فقط.

وأما قول من قال أبطل الأحرف الستة فقد كذب من قال ذلك ولو فعل عثمان ذلك أو أراده الخروج عن الإسلام ولما مطل ساعة بل الأحرف السبعة كلها موجودة عندنا قائمة كما كانت مثبتة في القراءات المشهورة المأثورة والحمد لله رب العالمين وأما قولهم في دعوى الروافض تبديل القراءات فإن الروافض ليسوا من المسلمين إنما هي فرق حدث أولها بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم بخمس وعشرين سنة وكان مبدؤها إجابة من خذله الله تعالى لدعوة من كاد الإسلام وهي طائفة تحرى مجرى اليهود والنصارى في الكذب والكفر وهي طوائف أشدتهم غلوا يقولون بإلهية علي بن أبي طالب والإلهية جماعة معه وأقلهم غلوا يقولون إن الشمس ردت على علي بن أبي طالب مرتين فقوم هذا أقل مراتبهم في الكذب أيستشنعوا منهم كذب يأتون به وكل من يزجره عن الكذب ديانة أو نزاهة نفس أمكنه أن يكذب ما شاء وكل دعوى بلا برهان فليس يستدل بها عاقل سواء كانت له أو عليه ونحن إن شاء الله تعالى نأتي بالبرهان الواضح الفاضح لكتاب الروافض فيما افتعلوه من ذلك..<sup>24</sup>

---

<sup>24</sup> لفصل في الملل والأهواء والنحل 64-65 . مكتبة الحاخنجي - القاهرة

### إنكار حديث عائشة في صلاة العصر

قال في مبحث " جنایة الحديث " و هنا ارتأيت أن أقدم اليك - أخي القراءة أخي القارئ - نماذج مما جناه الحديث على القرآن و على أمة الإسلام ، و على البشرية جماء<sup>25</sup> . ثم سرد جملة من الأحاديث ، الى أن قال : " و قريب من هذا ما نسب لأم المؤمنين عائشة في فتح الباري لإبن حجر العسقلاني أنه روى مسلم عن عائشة أنها أملت في مصحفها { حافظوا على الصلوات و الصلاة الوسطى صلاة العصر } . قالت : سمعتها من رسول صلى الله عليه وسلم . (فتح الباري في شرح صحيح البخاري ج 8 ص 158 )<sup>26</sup> .

ثم قال بعد ذلك : .. إننا نجد أنفسنا مضطرين لرفض هذا الغثاء ..<sup>27</sup>

. 1- الحديث عند مسلم : حديث رقم 1044 كتاب المساجد ومواقع الصلاة .

حدثنا يحيى بن يحيى التميمي، قال: قرأت على مالك، عن زيد بن أسلم، عن القعقاع بن حكيم، عن أبي يونس، مولى عائشة، أنه قال: أمرتني عائشة أن أكتب لها مصحفا، وقالت: إذا بلغت هذه الآية فآذنني: {حافظوا على الصلوات والصلاه الوسطى} [البقرة: 238] فلما بلغتها آذنتها فأملت على: " {حافظوا على الصلوات والصلاه الوسطى} [البقرة: 238] ، صلاة العصر، {وقوموا لله قانتين} [البقرة: 238]" ، قالت عائشة: سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

حدثنا إسحاق بن إبراهيم الحنظلي، أخبرنا يحيى بن آدم، حدثنا الفضيل بن مرزوق، عن شقيق بن عقبة، عن البراء بن عازب، قال: نزلت هذه الآية: {حافظوا على الصلوات} [البقرة: 238] صلاة العصر، فقرأناها ما شاء الله، ثم نسخها الله، فنزلت: {حافظوا على الصلوات والصلاه الوسطى} [البقرة: 238]، فقال رجل كان جالسا عند شقيق له: هي إذن صلاة العصر، فقال البراء: قد أخبرتك كيف نزلت، وكيف نسخها الله، والله أعلم" ، قال مسلم: ورواه الأشجعي، عن سفيان الثوري، عن الأسود بن قيس، عن شقيق بن عقبة،

<sup>25</sup> ص 61

<sup>26</sup> ص 63

<sup>27</sup> ص 64

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح**

عن البراء بن عازب، قال: قرأناها مع النبي صلى الله عليه وسلم زماناً مثل حديث فضيل بن مرزوق .

### **2- تخریج الحديث :**

أخرجه : أبو داود في سننه 147/2 برقم 363 والنسائي في الصغرى 5/294 برقم 472 . والترمذي في جامعه 1918/47 برقم 3055 . ومالك في الموطأ 80/8 برقم 320 . والنسائي في الكبرى 3553/74 برقم 9676 و 207/4 برقم 363 . والبيهقي في السنن الكبير 31/3 برقم 2018 . والطحاوي في مشكل الآثار 319/5-320 برقم 1746.1744 والطحاوي في شرح معانى الآثار 36/3 برقم 616 . وأبو عوانة في مستخرجه 125/5 برقم 810 . وأبو عمر الدوري في جزء فيه قراءات النبي 2/0 برقم 25 . وابن أبي شيبة في مصنفه 6/1073 برقم 8489 و 6/1073 برقم 8471 . وسعيد بن منصور في سننه 80/2 برقم 379 . ومحمد بن عبدالله الأننصاري في حديثه 0/6 برقم 13 . وعبدالرازق في مصنفه 3/132 برقم 2126 . والشافعي في السنن المأثورة 2/0 برقم 22 . المصاحف لابن أبي داود 208

### **3- جواب العلماء على هذا الإعتراض**

قال العلامة الطحاوي : باب بيان مشكل ما روي عن عائشة ، وحفصة ، زوجي النبي صلى الله عليه وسلم ، وعن أم كلثوم ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه الآية: { حافظوا على الصلوات والصلاحة الوسطى } [ البقرة: 238] وصلة العصر .

: " فكان فيما رويانا عن عائشة وحفصة وأم كلثوم رضي الله عنهن إثبات صلاة العصر في التلاوة ، فنظرنا في ذلك: هل روي ما قد دل على نسخه منها وإخراجه من القرآن وإعادته إلى السنة كما قد ذكرنا في غيرها فوجدنا أبا شريح محمد بن زكريا بن يحيى وعبد الله بن محمد بن سعيد بن أبي مريم قد حدثانا قالا: حدثنا الفريابي قال: حدثنا فضيل بن مرزوق قال:

### إنكار حديث عائشة في صلاة العصر

حدثنا شقيق بن عقبة ، عن البراء بن عازب قال: "نزلت: حافظوا على الصلوات وصلاة العصر ، قرأناها على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم نسخها الله فأنزل: {حافظوا على الصلوات والصلاحة الوسطى} [البقرة: 238] فوقفنا بذلك على أن: " وصلاة العصر " المذكور ذلك في أحاديث عائشة وحفصة وأم كلثوم عنهن مما قد كان قرآن فنسخ ، ورد إلى ما في مصاحفنا ، وكذلك كل ما روي ما ذكر فيه أنه من القرآن ولا نجد في مصاحفنا ، فهو مما قد كان قرآن ونسخ ، فأخرج من القرآن وأعيد إلى السنة فصار منها ، والله عز وجل سأله التوفيق .<sup>28</sup>"

قال النووي : " قوله في حديث عائشة فأملت علي حافظوا على الصلوات والصلاحة الوسطى وصلاة العصر هكذا هو في الروايات وصلاة العصر بالواو واستدل به بعض أصحابنا على أن الوسطى ليست العصر لأن العطف يقتضي المغايرة لكن مذهبنا أن القراءة الشاذة لا يحتاج بها ولا يكون لها حكم الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لأن ناقلها لم ينقلها إلا على أنها قرآن والقرآن لا يثبت إلا بالتواتر بالإجماع وإذا لم يثبت قرآن لا يثبت خبرا والمسألة مقررة في أصول الفقه وفيها خلاف بيننا وبين أبي حنيفة رحمه الله تعالى".<sup>29</sup>

قال ابن عبد البر : وفي هذا الحديث (أي حديث مالك) دليل على صحة مذهب من ذهب إلى أن القرآن نسخ منه ما ليس في مصحفنا اليوم . ومن قال بهذا يقول إن النسخ على ثلاثة أوجه في القرآن

أحدها : نسخ الخط والتلاوة والرسم مبينا ولا يعرف ولا يقرأ إلا أنه ربما رويت منه أشياء على سبيل الرواية لا يقطع شيء منها على الله تعالى ..

والوجه الثاني أن ينسخ خطه ويبقى حكمه نحو قول عمر بن الخطاب قد قرأتنا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البنة الحديث على ما ذكر في التمهيد وغيره . ومن هذا قوله وصلاة العصر عند من ذهب إلى هذا

<sup>28</sup> شرح مشكل الآثار 319/5-320. تحقيق: شعيب الأرناؤوط . الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى - 1415 هـ، 1494 م

<sup>29</sup> شرح النووي لمسلم 130/5-131

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

والوجه الثالث أن ينسخ حكمه ويency خطه يتلى في المصحف وهذا كثير نحو قوله : {والذين يتوفون منكم ويدرون أزواجا وصية لأزوجهم متعا إلى الحول غير إخراج } ( البقرة 240 ) نسختها {يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا } ( البقرة 234 ) وهو من الناسخ والمنسوخ والمجتمع عليه .

وقد أنكر قوم أن يكون قوله وصلة العصر من باب الناسخ والمنسوخ وقالوا إنما هو من معنى السبعة أحرف التي أنزل القرآن عليها وخير رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها وقال صلى الله عليه وسلم كلها أنزلت فاختار الصحابة في زمان عثمان لما خافوا على من دخل في الدين من سائر الناس غير العرب (أن يلحنو فيه فجمعوا) الناس عليه وهو حرف زيد بن ثابت وسبعين ذلك في موضعه من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أنزل القرآن على سبعة أحرف ، فمن الأحرف السبعة التي هي في معنى وصلة العصر قراءة عمر (بن الخطاب) وعبد الله بن مسعود { فامضوا إلى ذكر الله } وقراءة بن مسعود { فلا جناح عليه ألا يطوف بجها } وقراءة أبي بن كعب وبن عباس { وأما الغلام فكان كافرا وكان أبواه مؤمنين } وقراءة بن مسعود { فلما خر تبييت الإنس أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين } .

ومثل هذا كثير قد جمعه جماعة من علماء هذا الشأن وقد أنكر آخرون أن يكون شيء من القرآن إلا ما بين لوحى مصحف عثمان بن عفان وقد ذكرنا أقوالهم ووجوها في التمهيد .<sup>30</sup>

و قال في التمهيد : وقد أبى طائفة أن يكون شيء من القرآن إلا ما بين لوحى مصحف عثمان واحتجوا بقول الله عز وجل إنا نحن نزلنا الذكر وإنما له حافظون إلى أشياء احتجوا بها يطول ذكرها وأجمع العلماء أن ما في مصحف عثمان بن عفان وهو الذي بأيدي المسلمين اليوم في أقطار الأرض حيث كانوا هو القرآن المحفوظ الذي لا يجوز لأحد أن يتتجاوزه ولا تحل الصلاة لمسلم إلا بما فيه وإن كل ما روی من القراءات في الآثار عن النبي صلى الله عليه وسلم أو عن أبي أو عمر بن الخطاب أو عائشة أو ابن مسعود أو ابن عباس أو غيرهم من الصحابة مما يخالف مصحف عثمان المذكور لا يقطع بشيء من ذلك على الله عز وجل

<sup>30</sup> الاستذكار 2 / 186-187-188 دار الكتب العلمية ط 1 - 2000

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

ولكن ذلك في الأحكام يجري في العمل مجرى خبر الواحد وإنما حل مصحف عثمان رضي الله عنه هذا الحال لاجماع الصحابة وسائر الأمة عليه ولم يجمعوا على ما سواه وبالله التوفيق ويبيّن لك هذا أن من دفع شيئاً مما في مصحف عثمان كفر ومن دفع ما جاء في هذه الآثار وشبهها من القراءات لم يكفر ومثل ذلك من أنكر صلاة من الصلوات الخمس واعتقد أنها ليست واجبة عليه كفر ومن أنكر أن يكون التسليم من الصلاة أو قراءة أم القرآن أو تكبيرة الإحرام فرض لم يكفر ونظر فإن بان له فيه الحجة وإلا عذر إذا قام له دليله وإن لم يقم له على ما ادعاه دليل محتمل هجر وبذع فكذلك ما جاء من الآيات المضافات إلى القرآن في الآثار فقف على هذا الأصل.<sup>31</sup>

---

<sup>31</sup> التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد 278-279.

تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوى ، محمد عبد الكبير البكري . الناشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية – المغرب.

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### الطعن في حديث الرضعات الخمس

قال : " ففي صحيح مسلم نجد باب التحرير بخمس رضعات (1452) حدثنا يحيى بن يحيى قال قرأت على مالك عن عبد الله بن أبي بكر عن عمرة عن عائشة أنها قالت : كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن ثم نسخن بخمس معلومات ، فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم و هن فيما يقرأ من القرآن " .

و هنا يبرز السؤال المحوري ، إذا كان هذا صحيحا فأين هي هاته الآية التي ينسب إلى أمها عائشة أنها قالت بها ، وإن الرسول الأكرم صلى الله عليه وسلم مات وهي تقرأ من القرآن ، أليس هذا اتهام صريح و لا لبس فيه لكتاب الله و وصمته بالتحريف و النقصان ، لكننا لا زلنا في عصرنا هذا نجد من لا يملك الجرأة للقول بجراءة و شجاعة أن هذا افتراء بين على أمها عائشة و افتراء على رسول الله ، و كذب و بهتان على كتاب الله الذي تكفل الله بحفظه من كل تحريف أو زيادة أو نقصان .<sup>32</sup>

أولا : الحديث لم يتكلم أحد من العلماء في سنته ، و قد رواه جمع من الأئمة :

صحيح مسلم 167/4 ، سنن الدرامي 157/2 ، سنن الترمذى 456/3 . السنن الكبرى للبيهقي 454/7 ، سنن ابن ماجة 635/1 ، سنن النسائي 100/6 ، الموطأ (117/2) و غيرهم .

ثانيا : إختلفت أقوال العلماء في الكلام على جملة (فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم و هن فيما يقرأ من القرآن ) على أقوال :

أن هذا ليس من القرآن و به قال المازري و عياض و ابن العربي و ابن عبد البر و أبو جعفر النحاس و غيرهم . قال المازري : " وهذا الحديث لا حجة فيه لأنه محال على أنه قرآن . وقد

<sup>32</sup> ص 61

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

ثبت أنه ليس من القرآن الثابت. ولا تخل القراءة به ولا إثباته في المصحف إذ القرآن لا يثبت أخبار الآحاد. وهذا خبر الواحد فيسقط التعليق به.

فإن قيل: ها هنا (وجهان: أحدهما) : إثباته قرآن، والثاني: إثبات العمل به في عدد الرضعات، فإذا امتنع إثباته قرآن بقي الآخر وهو العمل به لا مانع يمنع منه لأن خبر الواحد يدخل في العمليات، وهذا منها.

قلنا: هذا قد أنكره حذاق أهل الأصول وإن كان قد مال إليه بعضهم. واحتج المنكرون له بأن خبر الواحد إذا توجهت عليه القوادح واستريبت توقف عنه، هذا جاء آحادا بما جرت العادة أنه لا يجيء إلا تواترا فلم يوثق به كما وثق بأخبار الآحاد في غير هذا الموضع وإن زعموا أنه كان قرآن ثم نسخ ولهذا لم يستغل به أهل التواتر. قيل: قد كفيتهم مئونة الجواب إذ المنسوخ لا يعمل به، وعليه يحمل عندنا قول عائشة: "فتوفي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وهي فيما يقرأ من القرآن" تعني من القرآن المنسوخ. فلو أرادت فيما يقرأ من القرآن الثابت لاشتهر عند غيرها من الصحابة كما اشتهر سائر القرآن.<sup>33</sup>

قال القاضي ابن العربي المعافي : " وهذا مما لا تصح به حجة؛ لأنها أحالت على القرآن في الخمس رضعات، ولم توجد فيه، ولذلك قال مالك : ليس العمل على هذا وقال من ذهب إلى الأخذ بالخمس رضعات: إن هذا مما نسخ خطه وبقي حكمه كآية الرجم، وهذا لا يصح؛ لأن نسخ القرآن لا يصح أن ينسخ إلا بأمر الله، ولا يصح إلا في حياة النبي عليه السلام، وأما بعد وفاته، فلا يجوز أن يذهب من صدور الرجال، لقوله تعالى: {وإنا له لحافظون} وقد أخبرت هي أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - توفي والخمس رضعات تقرأ في القرآن، ولو كان ذلك لما سقط من القرآن ، فلعلها أرادت أن رسول الله - صلى الله

---

<sup>33</sup> المعلم بقوائد مسلم 164-165 / 2

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

عليه وسلم - توفي وهن مما يقرأ من القرآن المنسوخ، أي يعلم أن ذلك كان قرآنًا فنسخ خطه وبقي حكمه كآية الرجم، فكان مما يذكر في القرآن المنسوخ خطه، والله أعلم.<sup>34</sup>

قال ابن عبد البر : أما حديث عائشة في الخمس رضعات فرده أصحابنا وغيرهم من ذهب في هذه المسألة مذهبنا ودفعوه بأنه لم يثبت قرآنًا وهي قد أضافته إلى القرآن وقد اختلف عنها في العمل به فليس بسنة ولا قرآن وردوا حديث المصة والمصتان بأنه مرة يرويه ابن الزبير عن النبي صلى الله عليه وسلم (ومرة عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم ومرة عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم) ومثل هذا الاضطراب يسقطه عندهم .

أنه منسوخ قال به النووي وجمهور العلماء كما حكى الطاهر بن عاشور .

قال رحمه الله : وقال الجمهور هو منسوخ .

قال النووي : " وقولها (فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ) هو بضم الياء من يقرأ ومعناه أن النسخ بخمس رضعات تأخر إزالتها جدا حتى إنه صلى الله عليه وسلم توفي وبعض الناس يقرأ خمس رضعات ويجعلها قرآنًا متلوة لكونه لم يبلغه النسخ لقرب عهده فلما بلغهم النسخ بعد ذلك رجعوا عن ذلك وأجمعوا على أن هذا لا يتلى والنسخ ثلاثة أنواع أحدها ما نسخ حكمه وتلاوته كعشر رضعات والثاني ما نسخت تلاوته دون حكمه كخمس رضعات وكالشيخ والشيخة إذا زينا فارجموها والثالث ما نسخ حكمه وبقيت تلاوته وهذا هو الأكثر ومنه قوله تعالى والذين يتوفون منكم ويدرون أزواجا وصية لأزواجهم الآية والله أعلم واختلف العلماء في القدر الذي يثبت به حكم الرضاع فقالت عائشة والشافعي وأصحابه لا يثبت بأقل من خمس رضعات وقال جمهور العلماء يثبت برضعة واحدة حكاه بن المنذر عن علي وبن مسعود وبن عمر وبن عباس وعطاء وطاوس وبن المسيب والحسن ومكحول والزهري وقتادة والحكم وحمد ومالك والأوزاعي والثورى وأبي حنيفة رضي الله عنهم وقال أبو ثور وأبو عبيد وبن المنذر وداد وثبت بثلاث رضعات ولا يثبت بأقل فأما الشافعى

<sup>34</sup> المسالك في شرح موطأ مالك 684/5-685

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

وموافقوه فأخذوا بحديث عائشة خمس رضعات وأخذ مالك بقوله تعالى وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم ولم يذكر عدداً وأخذ داود بمفهوم حديث لا تحرم المصة والمصتان وقال هو مبين للقرآن واعتراض أصحاب الشافعی على المالکیة فقالوا إنما كانت تحصل الدلالة لكم لو كانت الآية واللاتي أرضعنكم واعتراض أصحاب مالك على الشافعیة بأن حديث عائشة هذا لا يحتاج به عندكم وعند محقق الأصوليين لأن القرآن لا يثبت بخبر الواحد وإذا لم يثبت قرآناً لم يثبت بخبر الواحد عن النبي صلی الله عليه وسلم لأن خبر الواحد إذا توجه إليه قادح يوقف عن العمل به وهذا إذا لم يجيء إلا بأحاديث مع أن العادة مجئه متواتراً توجب ريبة والله أعلم واعتراض الشافعیة على المالکیة بحديث المصة والمصتان وأجابوا عنه بأجوبة باطلة لا ينبغي ذكرها لكن ننبه عليها خوفاً من الاغترار بما منها أن بعضهم ادعى أنها منسوخة وهذا باطل لا يثبت بمجرد الدعوى ومنها أن بعضهم زعم أنه موقوف على عائشة وهذا خطأ فاحش بل قد ذكره مسلم وغيره من طرق صحاح مرفوعاً من روایة عائشة ومن روایة أم الفضل ومنها أن بعضهم زعم أنه مضطرب وهذا غلط ظاهر وجسارة على رد السنن بمجرد الهوى وتهين صحيحها لنصرة المذاهب وقد جاء في اشتراط العدد أحاديث كثيرة مشهورة والصواب اشتراطه قال القاضي عياض وقد شذ بعض الناس فقال لا يثبت الرضاع إلا بعشر رضعات وهذا باطل مردود والله أعلم .<sup>35</sup>

قال العلامة الزرقاني في شرح الموطأ كتاب الرضاع باب جامع ما جاء في الرضاعة : ( فيما يقرأ من القرآن ) المنسوخ ، فالمعنى أن العشر نسخت بخمس ، ولكن هذا النسخ تأخر حتى توفي - صلی الله عليه وسلم - وبعض الناس لم يبلغه النسخ ، فصار يتلوه قرآناً ، فلما بلغه ترك ، فالعشر على قوله منسوخة الحكم والتلاوة ، والخمس منسوخة التلاوة فقط كآية الرجم ، ومن يحتاج به على العشرة يعيد الضمير عليها ويكون من يقرؤها لم يبلغه النسخ ، وليس المعنى أن تلاوتها كانت ثابتة وتركوها لأن القرآن محفوظ ، قاله أبو عبد الله الأبي .

<sup>35</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحاج 30-29/10

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### الطعن في حديث الرضعات الخمس

... ومن المقرر أنه إذا كان علماء الصحابة وأئمة الأمصار وجهابذة المحدثين قد تركوا العمل بحديث مع روایتهم له ومعرفتهم به كهذا الحديث ، فإنما تركوه لعلة كنسخ أو معارض يوجب تركه فيرجع إلى ظاهر القرآن والأخبار المطلقة وإلى قاعدة هي أصل في الشريعة ، وهي أنه متى حصل اشتباه في قصة كان الاحتياط فيها أبراً للذمة ، وأنه متى تعارض مانع ومبين قدم المانع لأنه أحوط ، وبهذا يندفع تشعيّب بعض الشافعية على مالك في عدم قوله بهذا الحديث مع أنه رواه ، وأطال بعض المالكية في الرد على ذلك البعض بما رأيت الإضرار عن كلاميهما أولى لما في كل منهما من الاستطالة في الكلام للحمية المذهبية ، وهذا الحديث رواه مسلم عن يحيى ، وأبو داود عن القعبي والترمذى من طريق معن ، والنمسائى من طريق ابن القاسم ، الأربعة عن مالك به ، وتابعه محمد بن إسحاق عن عبد الله بن أبي بكر نحوه عند ابن ماجه ، وتابعه يحيى بن سعيد الأنباري عن عمرة نحوه عند مسلم ."

أن هذه الزيادة ضعيفة ووهم من الراوي ذهب إلى ذلك الطحاوى وابو جعفر النحاس وغيرهما . قال ابو جعفر النحاس : حدثنا بكر بن سهل، قال: حدثنا عبد الله بن يوسف، قال: أخبرنا مالك، عن عبد الله بن أبي بكر، عن عمرة، عن عائشة قالت: «كان فيما نزل من القرآن عشر رضعات معلومات فنسخن خمساً معلومات يحرمن فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن ما يقرأ من القرآن» فتنازع العلماء هذا الحديث لما فيه من الإشكال، فمنهم من تركه وهو مالك بن أنس وهو راوي الحديث، ولم يروه عن عبد الله سواه وقال: رضعة واحدة تحرم وأخذ بظاهر القرآن قال الله جل وعز {وأخواتكم من الرضاعة} [ النساء: 23]

ومن تركه أحمد بن محمد بن حنبل وأبو ثور وقالا: «يحرم ثلاث رضعات»؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تحرم المصة ولا المصتان» قال أبو جعفر وفي الحديث لفظة شديدة الإشكال وهي قوله: «فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن ما يقرأ من القرآن» فقال بعض جلة أصحاب الحديث: قد روى هذا الحديث رجالان جليلان أثبتت من عبد الله بن

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

أبي بكر فلم يذكرا هذا فيه وهم القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق [ص:66] رضي الله عنه، ويحيى بن سعيد الأنصاري ومن قال بهذا الحديث، وأنه لا يحرم إلا خمس رضعات الشافعى، فأما القول في تأويل «وهن مما يقرأ من القرآن» فقد ذكرنا رد من رده ومن صححه قال: الذي يقرأ من القرآن {وأخواتكم من الرضاعة} [النساء: 23] ، فأما قول من قال: إن هذا كان يقرأ بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فعظيم؛ لأنه لو كان مما يقرأ وكانت عائشة رحمها الله قد نبهت عليه ولكن قد نقل إلينا في المصاحف التي نقلها الجماعة الذين لا يجوز عليهم الغلط وقد قال الله جل وعز {إنا نحن نزلنا الذكر وإننا له لحافظون} [الحجر: 9] وقال جل وعز {إن علينا جمعه وقرآن} [القيامة: 17] ولو كان بقى منه شيء لم ينقل إلينا لجاز أن يكون مما لم ينقل ناسخا لما نقل فيبطل العمل بما نقل ونعود بالله من هذا فإنه كفر .<sup>36</sup>

قال أبو جعفر الطحاوى : " باب ( بيان مشكل ) ما روی عن عائشة أنه كان نزل عشر رضعات يحرمن في القرآن فنسخن بخمس رضعات وأن رسول الله توفي وهو مما يقرأ من القرآن .

حدثنا يونس بن عبد الأعلى قال أخبرنا ابن وهب أن مالكا حدثه عن عبد الله بن أبي بكر عن عمرة ابنة عبد الرحمن عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن ثم نسخن بخمس معلومات فتوفي رسول الله وهو مما يقرأ من القرآن.

قال أبو جعفر : وهذا من لا نعلم أحدا رواه كما ذكرنا غير عبد الله بن أبي بكر وهو عندنا وهم منه أعني : ما فيه مما حكاه عن عائشة أن رسول الله توفي وهو مما يقرأ من القرآن لأن ذلك لو كان كذلك لكان كسائر القرآن ولجاز أن يقرأ به في الصلوات وحاشا لله أن يكون كذلك أو يكون قد بقى من القرآن ما ليس في المصاحف التي قامت بها الحجة علينا

<sup>36</sup> الناسخ و المنسوخ ص 44-45

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

وكان من كفر بحرف مما فيها كافرا ولكان لو بقي من القرآن غير ما فيها لجاز أن يكون ما فيها منسوبا لا يجب العمل به وما ليس فيها ناسخ يجب العمل به وفي ذلك ارتفاع وجوب العمل بما في أيدينا مما هو القرآن عندنا ونعود بالله من هذا القول ومن يقوله .

ولكن حقيقة هذا الحديث عندنا والله أعلم ما قد رواه من أهل العلم عن عمرة عن عائشة من مقداره في العلم وضبطة له فوق مقدار عبد الله بن أبي بكر وهو القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق .

كما حدثنا محمد بن خزيمة قال ثنا حجاج بن منهال قال ثنا حماد بن سلمة عن عبد الرحمن بن القاسم عن القاسم بن محمد عن عمرة عن عائشة قالت كان مما نزل من القرآن ثم سقط أن لا يحرم من الرضاع إلا عشر رضعات ثم نزل بعد أو خمس رضعات فهذا الحديث أولى من الحديث الذي ذكرناه قبله وفيه أنه أنزل من القرآن ثم سقط فدل ذلك أنه مما أخرج من القرآن نسخا له منه كما أخرج من سواه من القرآن مما قد تقدم ذكرنا له وأعيد إلى السنة

وقد تابع القاسم بن محمد - على إسقاط ما في حديث عبد الله بن أبي بكر أن رسول الله توفي وأن ذلك مما يقرأ من القرآن - إمام من أئمة زمانه وهو يحيى بن سعيد الأنصاري .

كما قد حدثنا محمد بن خزيمة قال ثنا حجاج بن منهال قال ثنا حماد بن سلمة عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت نزل من القرآن لا يحرم إلا عشر رضعات ثم نزل بعد أو خمس رضاعات .

وكما حدثنا روح بن الفرج قال ثنا يحيى بن عبد الله بن بكر قال حدثني الليث بن سعيد عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة أنها قالت أنزل في القرآن عشر رضاعات معلومات ثم أنزل خمس رضاعات .

قال أبو جعفر : فهذا أولى مما رواه عبد الله بن أبي بكر لأن محالا أن تكون عائشة تعلم أنه قد بقي من القرآن شيء لم يكتب في المصاحف ثم لا تنبه على ذلك من أغفله ولكن حقيقة

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

الأمر كان في ذلك والله أعلم أن ذلك مما قد كان نزل قرآنا ثم نسخ فأخرج من القرآن وأعيد سنة كما سواه من هذا الجنس مما قد تقدم ذكرنا له في كتابنا هذا . وما يدل على فساد ما قد زاده عبد الله بن أبي بكر على القاسم بن محمد ويحيى بن سعيد في هذا الحديث أنا لا نعلم أن أحدا من أئمة أهل العلم روى هذا الحديث عن عبد الله بن أبي بكر غير مالك بن أنس ثم تركه مالك فلم يقل به وقال بضده وذهب إلى أن قليل الرضاع وكثيره يحرم ولو كان ما في هذا الحديث صحيحاً أن ذلك في كتاب الله لكن مما لا يخالفه ولا يقول بغيره والله نسألة التوفيق ."

وقال في مختصر إختلاف العلماء كما في مختصره للجصاص ج 2 ص 316-317 طبعة دار البشائر ) قال أبو جعفر وهذا حديث منكر لأنه لو جاز أن يكون قرآن غير ما في المصحف لجاز أن يكون بعض ما في أيدينا من القرآن منسوحاً بما ليس في أيدينا منه وقد روى القاسم بن محمد ويحيى بن سعيد عن عائشة قالت نزل من القرآن لا يحرم إلا عشر رضعات ثم نزل بعد او خمس رضعات وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم لا تحرم المصة ولا المصitan بإسناد مضطرب لأن يونس يرويه عن ابن شهاب عن عروة عن ابن الزبير عن النبي صلى الله عليه وسلم ويرويه مرة عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم وقد روى مالك عن إبراهيم بن عقبة أنه سأله سعيد بن المسيب عن الرضاعة فقال ما كان في الحولين وإن كان قطرة واحدة فهو يحرم ثم سألت عروة بن الزبير فقال مثل ذلك وهذا يدل على اضطراب الحديث لأنه لو ثبت عند عروة ذلك لما خالفه إلى غيره .

قال السرخي في المبسوط : " ولا نسخ بعد ذلك ، وحاجتنا قوله تعالى : { وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم } [ النساء : 23 ] أثبت الحمرة بفعل الإرضاع فاشترط العدد فيه يكون زيادة على النص ، ومثله لا يثبت بخبر الواحد . وفي حديث علي - رحمه الله تعالى - أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « الرضاع قليله وكثيره سواء » يعني في إيجاب الحمرة ، وأن هذا سبب من أسباب التحرم ، فلا يشترط فيه العدد كاللوطء ، أما حديث عائشة - رضي الله تعالى

### الطعن في حديث الرضعات الخمس

عنها - فضعيف جداً؛ لأنَّه إذا كان متلوأً بعد رسول الله، ونسخ التلاوة بعد رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لا يجوز فلماذا لا يتلى الآن؟؟ وذكر في الحديث «دخل داجن البيت فأكله» وهذا يقوى قول الروافض الذين يقولون: كثير من القرآن ذهب بعد رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فلم يثبتته الصحابة - رضي الله تعالى عنهم - في المصحف وهو قول باطل بالإجماع .<sup>37</sup>

قال ابن بطال : " وقد قال العلماء: إنَّ أحاديث عائشة في الرضاع اضطررت، فوجب تركها والرجوع إلى كتاب الله. قال الطحاوي: وكيف يجوز أن تأمر عائشة بعشر رضعات وهي منسوبة، وتركنا ونأخذ بالخمس الناسخة لها، وحديث الإملاحة والإملاجتين لا يثبت؛ لأنَّه مرَّة يرويه ابن الزبير عن النبي، عليه السلام، مرَّة عن عائشة، مرَّة عن أبيه، ومثل هذا الاضطراب يسقطه. قال الطحاوى: والنظر في ذلك أنا رأينا الذي يحرم لا عدد فيه، ويحرم قليلاً وكثيراً، ألا ترى لو أنَّ رجلاً جامعاً امرأة بنكاح أو ملك مرتين واحدة أن ذلك يجب حرمتها على أبيه وعلى ابنه، ويجب حرمة أمها وابنتها عليه، فكذلك الرضاع لما كان كثيراً يحرم كأن قليلاً في القياس أيضاً كذلك."<sup>38</sup>

قال الطاهر بن عاشور : " وقال الجمهور منسوخ، وردوا قوله (فتوفي رسول الله وهي فيما يقرأ) بنسبة الراوي إلى قلة الضبط لأن هذه الجملة مسترابة إذ أجمع المسلمون على أنها لا تقرأ ولا نسخ بعد وفاة رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وإذا فطم الرضيع قبل الحولين فظاماً استغنى بعده عن لبن المرضع بالطعام والشراب لم تحرم عليه من أرضعته بعد ذلك."<sup>39</sup>

134/5<sup>37</sup>

38 شرح ابن بطال 200-199/7

39 التحرير و التنوير 297/4

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### Hadith ibn Masa'ud و تحدي أيالل أن يفهمه أيا كان !

قال : " حديث في صحيح البخاري أتحدى أن بفهمه أيا كان ، أو يستطيع شرحه إعتمادا على نصه فقط ، حتى أبلغ الناس و أفقه الناس لن يستطيع فهمه ، و هو كما أوضحت في صحيح البخاري كتاب تفسير القرآن و رقم الحديث (4693) حدثنا علي بن عبد الله حدثنا سفيان حدثنا عبدة بن أبي لبابة عن زر بن حبيش و حدثنا عاصم عن زر قال : سألت أبي بن كعب ، قلت يا أبا المندر إن أخاك ابن مسعود يقول كذا و كذا فقال إني سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لي : قيل لي فقلت . قال : فحنن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم !!<sup>40</sup>

أولا : الحديث لم يتفرد به البخاري

البخاري رقم 4976 و 4977 . تفسير عبد الرزاق رقم 3752 و 3753 . مصنف عبد الرزاق رقم 6040 . فضائل القرآن لابن الضريس رقم 291 . مسندي أبي داود الطيالسي رقم 543 . مسندي الحميدي رقم 378 . مصنف ابن أبي شيبة رقم 30202 . مسندي احمد رقم 21181 . السنن المأثورة للشافعي رقم 94 . الكنى و الأسماء للدولابي رقم 418 . شرح مشكل الآثار رقم 118 . صحيح ابن حبان رقم 797 و غيرهم

ثانيا : قال البخاري في صحيحه في (كتاب تفسير القرآن) : باب قوله { الله الصمد } سورة قل أعوذ برب الفلق وقال مجاهد: " الفلق: الصبح، و { غاسق } [الفلق: 3]: الليل، { إذا وقب } [الفلق: 3]: غروب الشمس، يقال: أبين من فرق وفلق الصبح، { وقب } [الفلق: 3]: إذا دخل في كل شيء وأظلم .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا سفيان، عن عاصم، وعبدة، عن زر بن حبيش، قال: سألت أبي بن كعب عن المعوذتين؟ فقال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «قيل لي فقلت» فنحن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم »

سورة قل أعوذ برب الناس ، ويذكر عن ابن عباس: {الوسواس} [الناس: 4] : «إذا ولد خنسه الشيطان، فإذا ذكر الله عز وجل ذهب، وإذا لم يذكر الله ثبت على قلبه» حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا سفيان، حدثنا عبدة بن أبي لبابة، عن زر بن حبيش، ح وحدثنا عاصم، عن زر، قال: سألت أبي بن كعب، قلت: يا أبا المنذر إن أخاك ابن مسعود يقول كذا وكذا، فقال أبي: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لي: «قيل لي فقلت» قال: فنحن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فمن خلال تسمية الكتاب و التبويب و الترجمة و ذكر الحديثين يتضح بجلاء أن البخاري أراد أن يبين أن (كذا و كذا) لها علاقة بالمعوذتين .

ثالثا : دعوته إلى فهم الحديث اعتمادا على نصه ، مخالفه صريحة للقواعد العلمية التي إتبعها العلماء ، وهذه جرأة أخرى كشفت عن عواره و جهله بطرق و مناهج المحدثين في شرح و فهم نصوص الصحيح .

قال الحافظ مبينا طريقة فهم مناسبة الترجمة للحديث في أبواب الصحيح : أن مناسبة الترجمة مستفادة من لفظ آخر في هذا الحديث بعينه من طريق أخرى وهذا يصنعه المصنف كثيرا يريد به تنبيه الناظر في كتابه على الاعتناء بتتبع طرق الحديث والنظر في موقع ألفاظ الرواية لأن تفسير الحديث بالحديث أولى من الخوض فيه بالظن.

ثم لماذا ذكر أليل الرواية الثانية ولم يذكر الأولى المبينة للمعنى و التي قال فيها زر بن حبيش سألت أبي بن كعب عن المعوذتين ؟ أليس هذا تدليس و كذب متعمد يراد به الطعن على الصحيح بأحرق الشبهات و الظنون ؟ و لهذا أراد من القارئ أن يفسر الحديث دون النظر في بقية الأحاديث الأخرى التي تبين ما أجمل فيه !

<sup>41</sup> الفتح 213/1

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

رابعا : هذا اللفظ (كذا وكذا) جاء تفسيره أن المقصود به المعوذتين في رواية البخاري الأولى و عند عبد الرزاق و ابن الضريس و ابو داود الطیالسی و ابن ابی شیة و احمد و ابن حبان و الحمیدی و غیرہم ، بل جاءت رواية احمد و ابن حبان أكثر تصریحا و بیانا ، فقد أخرج احمد بسنده الى زر بن حبیش قال قلت لأبی بن کعب: إن ابن مسعود كان لا يكتب المعوذتين في مصحفه، فقال: "أشهد أن رسول الله صلی الله علیه وسلم أخبرنی: "أن جبریل قال له: قل أعوذ برب الفلق، فقلتھا، فقال: قل أعوذ برب الناس، فقلتھا". فنحن نقول ما قال النبي صلی الله علیه وسلم. (رقم 21181).

و أخرج ابن حبان بسنده الى زر ، قال: قلت لأبی بن کعب: إن ابن مسعود لا يكتب في مصحفه المعوذتين، فقال: قال لي رسول الله صلی الله علیه وسلم: «قال لي جبریل: {قل أعوذ برب الفلق} [الفلق: 1] فقلتھا، وقال لي: {قل أعوذ برب الناس} [الناس: 1] فقلتھا» فنحن نقول ما قال رسول الله صلی الله علیه وسلم.

و قد سرد الحافظ جميع روایات الحديث و ذکر کلام أهل العلم في توجیه موقف ابن مسعود ، و هذا هو صنیع العلماء المحقّقین استقراء الأدلة و الموازنۃ بينها ثم الترجیح و الحكم ، و ليس صنیع أيالل الذي إستل حديثا ثم تحدی جميع العلماء أن يفهموه !

قال الحافظ : قوله يقول كذا وكذا هكذا وقع هذا اللفظ مبهمًا وكأن بعض الرواية أبهمه استعظاما له وأظن ذلك من سفيان فإن الإسماعيلي أخرجه من طريق عبد الجبار بن العلاء عن سفيان كذلك على الإبهام وكتبت أظن أولاً أن الذي أبهمه البخاري لأنني رأيت التصريح به في رواية احمد عن سفيان ولفظه: قلت لأبی إن أخاك يحكها من المصحف وكذا أخرجه الحمیدی عن سفيان ومن طريقه أبو نعیم في المستخرج وكأن سفيان كان ثارة يصرح بذلك وتارة يبهمه . وقد أخرجه احمد أيضا وبن حبان من رواية حماد بن سلمة عن عاصم بلفظ إن عبد الله بن مسعود كان لا يكتب المعوذتين في مصحفه وأخرج احمد عن أبي بكر بن عیاش عن عاصم بلفظ إن عبد الله يقول في المعوذتين وهذا أيضا فيه إبهام وقد أخرجه عبد الله بن احمد في زيادات المسند والطبراني وبن مردویه من طريق الأعمش عن أبي إسحاق عن عبد الرحمن بن یزید النخعی قال كان عبد الله بن مسعود يحک المعوذتين من مصاحفه ويقول إنهما

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

ليستا من كتاب الله قال الأعمش وقد حدثنا عاصم عن زر عن أبي بن كعب فذكر نحو حديث قتيبة الذي في الباب الماضي وقد أخرجه البزار وفي آخره يقول إنما أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يتبعه بما قال البزار ولم يتابع بن مسعود على ذلك أحد من الصحابة وقد صرح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قرأهما في الصلاة قلت هو في صحيح مسلم عن عقبة بن عامر وزاد فيه بن حبان من وجه آخر عن عقبة بن عامر فإن استطعت أن لا تفوتك قراءتهما في صلاة فافعل وأخرج أحمد من طريق أبي العلاء بن الشخير عن رجل من الصحابة أن النبي صلى الله عليه وسلم أقرأ المعاذتين وقال له إذا أنت صلیت فاقرأ بهما وإنسانه صحيح ولسعيد بن منصور من حديث معاذ بن جبل أن النبي صلى الله عليه وسلم صلی الصبح فقرأ فيهما بالمعاذتين وقد تأول القاضي أبو بكر الباقياني في كتاب الانتصار وتبعه عياض وغيره ما حكى عن بن مسعود فقال لم ينكر بن مسعود كونهما من القرآن وإنما انكر إثباتهما في المصحف فإنه كان يرى أن لا يكتب في المصحف شيئاً إلا إن كان النبي صلى الله عليه وسلم أذن في كتابته فيه وكأنه لم يبلغه الإذن في ذلك . قال: فهذا تأويل منه وليس جحداً لكونهما قرآنًا وهو تأويل حسن إلا أن الرواية الصحيحة الصريرة التي ذكرتها تدفع ذلك حيث جاء فيها ويقول إنما ليستا من كتاب الله . نعم يمكن حمل لفظ كتاب الله على المصحف فيتماشى التأويل المذكور .

وقال غير القاضي لم يكن اختلاف بن مسعود مع غيره في قرآنتهما وإنما كان في صفة من صفاتهما انتهى . وغاية ما في هذا أنه أحجم ما بينه القاضي ومن تأمل سياق الطرق التي أوردتها للحديث استبعد هذا الجمع وأما قول النووي في شرح المذهب أجمع المسلمين على أن المعاذتين والفاتحة من القرآن وأن من جحد منهما شيئاً كفر وما نقل عن بن مسعود باطل ليس ب صحيح ففيه نظر وقد سبقه لنحو ذلك أبو محمد بن حزم فقال في أوائل المخلص ما نقل عن بن مسعود من إنكار قرآنية المعاذتين فهو كذب باطل وكذا قال الفخر الرازي في أوائل تفسيره الأغلب على الظن أن هذا النقل عن بن مسعود كذب باطل والطعن في الروايات الصحيحة بغير مستند لا يقبل بل الرواية صحيحة والتأويل محتمل والإجماع الذي نقله إن أراد شموله لكل عصر فهو مخدوش وإن أراد استقراره فهو مقبول وقد قال بن الصباغ في الكلام على مانع الزكاة وإنما قاتلهم أبو بكر على منع الزكاة ولم يقل إنهم كفروا بذلك وإنما

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

لم يكفروا لأن الإجماع لم يكن استقر قال ونحن الآن نكفر من جحدها قال وكذلك ما نقل عن بن مسعود في المعوذتين يعني أنه لم يثبت عنده القطع بذلك ثم حصل الانفاق بعد ذلك وقد استشكل هذا الموضع الفخر الرازي فقال إن قلنا إن كونهما من القرآن كان متواترا في عصر بن مسعود لزم تكفير من أنكرهما وإن قلنا إن كونهما من القرآن كان لم يتواتر في عصر بن مسعود لزم أن بعض القرآن لم يتواتر قال وهذه عقدة صعبة وأجيب باحتمال أنه كان متواترا في عصر بن مسعود لكن لم يتواتر عند بن مسعود فانخلعت العقدة بعون الله تعالى قوله سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال قيل لي قل فقلت قال فنحن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم القائل فتحن نقول إخ هو أبي بن كعب ووقيع عند الطبراني في الأوسط أن بن مسعود أيضا قال مثل ذلك لكن المشهور أنه من قول أبي بن كعب فعله انقلب على راويه وليس في جواب أبي تصريح بالمراد إلا أن في الإجماع على كونهما من القرآن غنية عن تكليف الأسانيد بأخبار الآحاد والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب .<sup>42</sup>

---

<sup>42</sup> الفتاح 742/8-743

### حديث عائشة في أكل الداجن للصحيفة

قال : إننا نجد انفسنا مضطرين لرفض هذا الغثاء ... فكل التأويلات التي تمسحت بالنسخ مهرباً لتبرير ما جاء في الصحاح باءت بالفشل أمام الحقيقة الصلبة التي لا تقبل الجدل ، وهي أن الأحاديث التي أوردنها لا تقبل هذا التأويل ، ما نسب لأم المؤمنين عائشة في آية الرضعات المحرمات بتصريح القول تفييد بأن الرسول مات وهي مما يتلى من كتاب الله حتى أكلتها الداجن وهي تحت سريرها .. إننا بقبولنا لهذه الروايات لنسجع الملحدين على تحدينا، وننفر الناس أيضاً من ديننا " 43

الخبر مدار جميع طرقه وألفاظه على الإسناد الآتي :

عبد الله بن أبي بكر بن حزم ، عن عمارة بنت عبد الرحمن ، عن عائشة رضي الله عنها من كلامها موقوفاً عليها.

وقد أخذه عن عبد الله بن أبي بكر جماعة من الرواة ، وقد كانت روایتهم على الأوجه الآتية :

الوجه الأول : يرويه يحيى بن سعيد الأنباري ، ولفظه : ( نَزَّلَ فِي الْقُرْآنِ عَشْرُ رَضَاعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ ، ثُمَّ نَزَّلَ أَيْضًا حَمْسٌ مَعْلُومَاتٌ ) أخرجه الإمام مسلم في " صحيحه " ( رقم 1452 ) وغيره ، ونلاحظ في هذه الرواية أنها لا تشتمل على شيء من قصة ماعز أو داجن تأكل شيئاً من صحف القرآن الكريم .  
الوجه الثاني : يرويه الإمام مالك رحمه الله ، ولفظه : ( كَانَ فِيمَا أُنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ عَشْرُ رَضَاعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرِّمُنَ ، ثُمَّ تُسِخَّنَ بِحَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ ، فَتُؤْتَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ )

رواه مالك في " الموطا " ( كتاب الرضاع / حديث رقم 17 ) ومن طريقه الإمام مسلم ( 1452 ) وغيره ، ونلاحظ هنا أن رواية الإمام مالك عن عبد الله بن أبي بكر لا تشتمل أيضاً على شيء من قصة ماعز أو داجن تأكل شيئاً من المصحف ، وإنما زاد فيه الجملة الأخيرة : ( فَتُؤْتَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ )

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

الوجه الثالث : يرويه محمد بن إسحاق ، ولفظه : ( لَقَدْ أُنْزِلَتْ آيَةُ الرَّجْمِ ، وَرَضَعَاتُ الْكَبِيرِ عَشْرُ ، فَكَانَتْ فِي وَرْقَةٍ تَحْتَ سَرِيرِهِ فِي بَيْتِي ، فَلَمَّا اشْتَكَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَشَاعَلْنَا بِأَمْرِهِ ، وَدَخَلَتْ دُوَيْنَةً لَنَا فَأَكَلَتْهَا )

رواه الإمام أحمد في " المسند " (343/43)، وابن ماجة في " السنن " (رقم/1944) ولفظه : ( فَلَمَّا مَاتَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشَاعَلْنَا بِمَوْتِهِ دَخَلَ دَاجِنٌ فَأَكَلَهَا ) وهو كما ترى يشتمل على لفظ زائد وغريب عما رواه الإمامان الكبيران يحيى بن سعيد الأنصاري ومالك بن أنس رحمهما الله ، ففي الخبر أن داجنا - وهي الشاة - دخلت فأكلت الصحيفة التي تشتمل على آية الرجم وآية رضعات الكبير . وهذه المخالفة كافية لدى المحدثين في الحكم على لفظ محمد بن إسحاق بالضعف والرد والشنودز ، فالحديث الشاذ عندهم هو الحديث الذي يخالف فيه الراوي الثقة ما رواه الثقات الأحفظ منه .

مع ما في محمد بن إسحاق من كلام ، قال حنبل بن إسحاق : سمعت أبا عبد الله يقول : ابن إسحاق ليس بحججة .

وقال عبد الله بن أحمد : لم يكن - يعني أحمد بن حنبل - يحتاج به في السنن . وقال أيوب بن إسحاق : سألت أحمد بن حنبل ، فقلت : يا أبا عبد الله ! ابن إسحاق إذا تفرد بحديث تقبله ؟ قال : لا ، والله إبني رأيته يحدث عن جماعة بالحديث الواحد ، ولا يفصل كلام ذا من ذا .

وقال أيضا : وأما ابن اسحاق فيكتب عنه هذه الأحاديث - يعني المغازي ونحوها- فإذا جاء الحلال والحرام أردا قوماً هكذا- قال أحمد ابن حنبل- بيده وضم يديه وأقام الإبهامين . تاريخ ابن معين<sup>44</sup>

وضعفه يحيى بن معين في إحدى الروايات عنه ، وقال النسائي : ليس بالقوى ، وقال الدارقطني : اختلف الأئمة فيه ، وليس بحججة ، إنما يعتبر به . انظر : " تحذيب التهذيب "

(55-504/2)<sup>44</sup>

### حديث عائشة في أكل الداجن للصحيفة

(45/9)، وقال الذهبي في السير(7/41) [وأما في أحاديث الأحكام فينحط حديثه فيها عن رتبة الصحة إلى رتبة الحسن إلا فيما شذ فيه، فإنه يعد منكراً]

وقال في العلوص<sup>39</sup> [وابن إسحاق حجة في المغازي إذا أُسند وله مناكير وعجائب] فمثله لا تقبل مخالفته ولا تفرده بالغرائب عن غيره من الحفاظ الثقات.

وما يزيد الأمر وضوحاً أيضاً أن القاسم بن محمد تابع عبد الله بن أبي بكر في رواية الحديث من غير زيادة محمد بن إسحاق .

فروى الطحاوي في "شرح مشكل الآثار" (11/486) قال : حدثنا محمد بن خزيمة ، حدثنا الحجاج بن منهال ، قال : حدثنا حماد بن سلمة ، عن عبد الرحمن بن القاسم ، عن القاسم بن محمد ، عن عمرة ، أن عائشة رضي الله عنها قالت : (كَانَ فِيمَا أُنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ ثُمَّ سَقَطَ : أَنْ لَا يُحِّسِّمُ مِنَ الرَّضَاعِ إِلَّا عَشْرُ رَضَاعَاتٍ، ثُمَّ نَزَّلَ بَعْدُ : أَوْ حَمْسُ رَضَاعَاتٍ ) و قد أنكر العلماء هذه الرواية ، يقول ابن قتيبة الدينوري رحمه الله:

"ألفاظ حديث مالك خلاف ألفاظ حديث محمد بن إسحاق ، وممالك أثبتت عند أصحاب الحديث من محمد بن إسحاق " انتهى من " تأويل مختلف الحديث " (ص/443)

و قال الجورقاني : هذا حديث باطل، تفرد به محمد بن إسحاق، وهو ضعيف الحديث، وفي إسناد هذا الحديث بعض الاضطراب. في خلاف ذلك.»

ثم ساق الحديث من طريق مالك – ثم قال – : هذا حديث صحيح، أخرجه مسلم في الصحيح، عن يحيى بن يحيى، عن مالك، وممالك أثبتت عند أصحاب الحديث من محمد بن إسحاق<sup>45</sup>

وقد أشار الدارقطني أيضاً إلى خلاف ابن إسحاق في ألفاظ الحديث، حيث سئل عن الحديث – كما في عللـه (15/153، س: 3913) – من طريق عمرة عن عائشة، قالت:

<sup>45</sup> الأباطيل والمناقير (541)

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيال حول أحاديث الصحيح

نزل القرآن عشر رضعات معلومات يحرم بهن، ثم صرن إلى خمس؛ فساق خلافاً بين الرواة، ومنهم ابن إسحاق، ثم قال في نهايته: «وحدث محمد بن إسحاق لفظاً آخر، وهو: عن عائشة؛ لقد نزلت آية الرجم، ورضاعه الكبير عشرة، فلما مات رسول الله . صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . تشاغلنا بموته، فدخل داجن فأكلها. ويقول الباقياني رحمه الله:

"وليس على جديـد الأرض أجهـلـ من يـظـنـ أنـ الرـسـوـلـ والـصـحـابـةـ كـانـواـ جـمـيـعاـ يـهـمـلـونـ أمرـ القرآنـ وـيـعـدـلـونـ عـنـ تـحـفـظـهـ وـإـحـرـازـهـ ،ـ وـيـعـوـلـونـ عـلـىـ إـثـبـاتـهـ فـيـ رـقـعـةـ تـجـعـلـ تـحـتـ سـرـيرـ عـائـشـةـ وـحـدـهـاـ ،ـ وـفـيـ رـقـعـ مـلـقاـةـ مـتـهـنـةـ ،ـ حـتـىـ دـخـلـ دـاجـنـ الـحـيـ فـأـكـلـهـاـ أـوـ الشـاهـ ضـاعـ مـنـهـمـ وـتـفـقـتـ وـدـرـسـ أـثـرـهـ وـانـقـطـعـ خـبـرـهـ !"

وما الذي كان تُرى يبعثُ رسولَ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على هذا التفريط والعجز والتوازي ، وهو صاحبُ الشريعة ، والمأمور بحفظِه وصيانتِه ونصبِ الكتبة له ، وينحضرُه حلقٌ كثيرٌ مبتلون لهذا الباب ، ومنصوبون لكتِبِ القرآن الذي يَنْزِل ، وكتِبِ العهود والصلح والأمانات وغير ذلك مما نزل ويحدثُ بالرسول خاصّةً وبه حاجةٌ إلى إثباته...  
والرسُولُ عليه السلامُ منصوبٌ للبيان وحياطةِ القرآنِ وحفظِ الشريعةِ فقط ، لا حرفة له ولا شيء يقطعُه من أمور الدنيا غير ذلك إلا بنصبٍ يعود بنصرة الدين وتوكيده ، ويثبتُ أمر القرآن ويُشيدُه ، وكيف يجوزُ في العادة أن يذهبَ على هؤلاء وعلى سائر الصحابة آية الرضاع والرجم فلا يحفظها ويذكرها إلا عائشة وحدها ، لو لا قلة التحصليل والذهاب عن معرفةِ الضروراتِ ، وما عليه تركيبُ الفطرِ والعادات.

فقد بان بجملة ما وصفناه من حالِ الرسولِ والصحابة أنه لا يجوز أن يذهب عليهم شيءٌ من كتاب الله تعالى قل أو كثُر ، وأن العادة توجب أن يكونوا أقرب الناس إلى حفظه وحراسته  
ومن نزل منه وما وقع وتاريخه وأسبابه ونسخه ومنسوخه " 46

قال السرخسي في المبسوط: أَمَّا حَدِيثُ عَائِشَةَ - رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا - فَضَعِيفٌ جِدًا؛ لأنَّه إذا كانَ مَتَلَّوًا بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ، وَنَسَخَ التَّلَاوَةَ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لَا

46 الانتصار للقرآن " (412-418/1)

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال حول أحاديث الصحيح

يُجُوزُ فِلِمَاذَا لَا يُتَلَّى الْآنِ؟ وَذُكْرٌ فِي الْحَدِيثِ «فَدَخَلَ دَاجِنَ الْبَيْتَ فَأَكَلَهُ» وَهَذَا يُقَوِّي  
قَوْلَ الرَّوَافِضِ الَّذِينَ يَقُولُونَ: كَثِيرٌ مِنْ الْقُرْآنِ ذَهَبَ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -  
فَلَمْ يُشْبِهُ الصَّحَابَةَ - رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ - فِي الْمُصْحَفِ وَهُوَ قَوْلٌ باطِلٌ بِالْجُمَاعِ، وَلَوْ  
ثَبَتَ أَنَّ هَذَا كَانَ فِي وَقْتٍ مِنَ الْأَوْقَاتِ، فَإِنَّمَا كَانَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي كَانَ إِرْضَاعُ الْكَبِيرِ  
مَشْرُوعًا وَعَلَيْهِ يُعْمَلُ الْحَدِيثُ الثَّانِي، فَإِنَّ إِنْبَاتَ الْلَّحْمِ وَإِنْشَارَ الْعَظْمِ فِي حَقِّ الْكَبِيرِ لَا يَحْصُلُ  
بِالرَّضْبَعَةِ الْوَاحِدَةِ، فَكَانَ الْعَدْدُ مَشْرُوعًا فِيهِ ثُمَّ انْتَسَخَ حُكْمٌ إِرْضَاعُ الْكَبِيرِ عَلَى مَا  
يُبَيِّنُهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.<sup>47</sup>

-3 قال القرطبي في تفسيره: وأمّا ما يُنكِّي مِنْ أَنْ تِلْكَ الزِّيادةَ كَانَتْ فِي صَحِيفَةٍ فِي بَيْتِ  
عَائِشَةَ فَأَكَلَتْهَا الدَّاجِنُ فَمِنْ تَأْلِيفِ الْمَلَاحِدَةِ وَالرَّوَافِضِ.<sup>48</sup>

-4 قال النسفي في مدارك التنزيل وحقائق التأويل : " وأما ما يحكي أن تلك الزيادة كانت  
في صحيفه في بيت عائشة رضي الله عنها فأكلتها الداجن فمن تأليفات الملاحدة  
والروافض ".<sup>49</sup>

ويقول الألوسي رحمه الله:  
" وأما كون الزيادة كانت في صحيفه عند عائشة فأكلتها الداجن ، فمن وضع الملاحدة  
وكذبهم في أن ذلك ضاع بأكل الداجن من غير نسخ ، كما في الكشاف "<sup>50</sup>

<sup>47</sup> ج 5 ص 134

<sup>48</sup> ج 14 - ص 113

<sup>49</sup> ج 3 - ص 14  
<sup>50</sup> روح المعاني 140/11

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

### تكذيبه لحديث عمر في آية الرجم

قال : أخرج البخاري ومسلم بإسنادهما عن ابن عباس ، قال : خطب عمر بن الخطاب خطبته بعد مرجعه من آخر حجة حجها ، قال فيها : ان الله بعث محمداً (ص) بالحق وانزل عليه الكتاب فكان ما انزل عليه الله آية الرجم . فقرأناها وعقلناها ووعيناها فلذا رجم رسول الله (ص) ورجمنا بعده . فأخشى إن طال بالناس الزمان ان يقول قائل : والله منجد آية الرجم في كتاب الله فيفضلوا بترك فريضة انزلاه الله . ( صحيح البخاري باب رجم الحبل من الزنا إذا أحصنت حديث رقم 6442 ومسلم ج4 ص167 وج5 ص116 )

كذلك نسب إلى عمر : إنما نقرأ فيما نقرأ من كتاب الله أن لا ترغبو عن آبائكم فإنه كفر بكم أن ترغبو عن آبائكم . أو ان كفراً بكم أن ترغبو عن آبائكم . البخاري ج8 ص208 حديث رقم 6442 .

عن عمر قال : ( لو لا ان يقول الناس ان عمر زاد في كتاب الله لكتبت آية الرجم بيدي ) .  
( البخاري ج4 ص152 و 135 باب الشهادة عند الحاكم في ولاية القضاء ).

ولعل القارئ سيصادم من هذا الذي سردناه الآن نقاًلا من الصحيحين وسيصادم أيضاً من الأسلوب الركيك لما يوصف بأنها كانت آية من كتاب الله ، آية رجم الشيخ والشيخة اذا زنيا ، وسيشعرون بعض المقلدة بكلام كبير متعرج عن نسخ التلاوة الذي جاءت به مخيلتهم لتمرير وتبير هذا الهراء<sup>51</sup>

أولاً : تخريج البخاري لحديث عمر بن الخطاب :

البخاري كتاب الحدود باب الاعتراف بالزنا رقم 6829 ج 168/8

حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا سفيان، عن الزهري، عن عبيد الله، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال عمر: لقد خشيت أن يطول بالناس زمان، حتى يقول قائل: لا نجد الرجم

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

في كتاب الله، فيفضلوا بترك فريضة أنزلها الله، ألا وإن الرجم حق على من زنى وقد أحصن، إذا قامت البينة، أو كان الحبل أو الاعتراف - قال سفيان: كذا حفظت - ألا وقد «رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا بعده»

ثم أخرجه في باب رجم الحبل من الزنا اذا احصنت رقم 6830 ج 169 في حديث طويل منه قول عمر : " فإني قائل لكم مقالة قد قدر لي أن أقولها، لا أدرى لعلها بين يدي أجلي ، فمن عقلها ووعاها فليحدث بها حيث انتهت به راحلته، ومن خشي أن لا يعقلها فلا أحد لأن يكذب علي: إن الله بعث محمدا صلی الله عليه وسلم بالحق، وأنزل عليه الكتاب، فكان مما أنزل الله آية الرجم، فقرأناها وعقلناها ووعيناها، رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: والله ما نجد آية الرجم في كتاب الله، فيفضلوا بترك فريضة أنزلها الله، والرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء، إذا قامت البينة، أو كان الحبل أو الاعتراف، ثم إننا كنا نقرأ فيما نقرأ من كتاب الله: أن لا ترغبو عن آبائكم، فإنه كفر بكم أن ترغبو عن آبائكم، أو إن كفرا بكم أن ترغبو عن آبائكم."

ثم ذكره في ترجمة الباب معلقا ، قال : " باب الشهادة تكون عند الحاكم، في ولايته القضاء أو قبل ذلك، للشخص وقال شريح القاضي، وسأله إنسان الشهادة، فقال: «أئت الأمير حتى أشهد لك» وقال عكرمة: قال عمر لعبد الرحمن بن عوف: لو رأيت رجلا على حد، زنا أو سرقة، وأنت أمير؟ فقال: شهادتك شهادة رجل من المسلمين، قال: صدقت قال عمر: «لولا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله، لكتبت آية الرجم بيدي» وأقر ما عز عن النبي صلى الله عليه وسلم بالزنا أربعا، فأمر برجمه، ولم يذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم أشهد من حضره وقال حماد: «إذا أقر مرة عند الحاكم رجم» وقال الحكم «أربعا»<sup>52</sup>

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

ثانياً : لم ينفرد عمر بن الخطاب رضي الله عنه بمعرفة هذه الآية ، فقد ورد عن جماعة من الصحابة إثباتها. منهم أبي بن كعب و زيد بن ثابت و ذكرها عمر رضي الله عنه على المنبر في خطبة الجمعة ، وكان حاضراً في تلك الخطبة علماء الصحابة وفقهاؤهم وكباراً لهم ، وأقرّوه على إثبات هذه الآية ، ولم ينكر عليه أحد منهم .

ثم إن حد الرجم توادر العلم و العمل به عند الصحابة فقد رواه : عمر ، و عثمان ، و علي ، و أبي هريرة ، و جابر بن عبد الله ، و جابر بن سمرة ، و عبادة بن الصامت ، و ابن عباس ، و أبي سعيد الخدري ، و بريدة ، و عمران بن حصين ، و زيد بن خالد الجهي ، و عبد الله بن أبي أوفى ، و ابن عمر . فهؤلاء أربعة عشر صحابياً أحاديثهم في صحيح البخاري و مسلم ، و أما من رواه من الصحابة في غير الصحيحين فهم أكثر ، و الأمر كما قال الإمام الشوكاني " ثبوت الرجم للزاني المحسن في هذه الشريعة ثابت بكتاب الله و بمتواتر سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم و بإجماع المسلمين أجمعين سابقهم و لاحقهم .."<sup>53</sup>

قال شيخ الإسلام : أن جلد الزاني ثابت بنص القرآن وكذلك الرجم كان قد أُنزل فيه قرآن يتلى ثم نسخ لفظه وبقي حكمه وهو قوله: والشيخ والشیخة إذا زنا فارجموهما ألبته نكالا من الله والله عزيز حكيم وقد ثبت الرجم بالسنة المتواترة وإجماع الصحابة . وبهذا يحصل الجواب عما يدعى من نسخ قوله: {واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم} الآية؛ فإن هذا إن قدر أنه منسوخ فقد نسخه قرآن جاء بعده؛ ثم نسخ لفظه وبقي حكمه منقولاً بالتواتر .

ثالثاً : مبحث النسخ من مباحث أصول الفقه و آية الرجم مما يذكره العلماء في "أصول الفقه" من مبحث "النسخ" للدلالة على ما نسخ لفظه وبقي حكمه . و عدم إيمانه بوقوع النسخ في القرآن لا يغير من الأمر شيء ، لأنه ليس من يعتد بخلافه .

و قد ثبت النسخ بالكتاب و السنة و إجماع العلماء ، و لم يخالف في ذلك إلا المعتزلة و الشيعة الجعفريّة ، و أول من قال بعدم وقوع النسخ في القرآن أبو مسلم الأصفهاني من

<sup>53</sup> السيل الجرار ص 846

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

علماء القرن الرابع الهجري . هذا و قد حمد هذا الرأي طيلة القرون المنصرمة حتى أحياه أصحاب المدرسة العقلية الجديدة .

و قد قرر العلماء وقوع النسخ شرعا و عقلا في مباحث مثبتة في كتب التفسير وكتب علوم القرآن وكتب أصول الفقه .

رابعا : أما آية الرجم المنسوخة فقد رواها عن النبي صلى الله عليه وسلم عمر بن الخطاب و زيد بن ثابت و أبي بن كعب بالأسانيد الصحيحة عنهم كما عند مسلم و البخاري و ابن حجر الطبرى في تحذيب الأثار .

قال ابن حرير : " إجماع الجميع من أهل العلم قد يهم و حديثهم على أن حكم الشيخ و الشیخة إذا زنيا قبل الأحصان الجلد دون الرجم " <sup>54</sup> . ثم ذكر الخلاف فيما إذا كانا محسنين ، فذهب علي رضي الله عنه و بعض السلف أن عليهما الجلد و الرجم ، و ذهب عامة الصحابة و الفقهاء إلى أن عليهما الرجم فقط . ولم يذكر خلافا غير ذلك ، و هو من أعلم الناس بالإجماع و الخلاف .

خامسا: من أقواله الفاضحة المضحكة الغريبة ، زعمه أن أسلوب آية الرجم ركيك ! هكذا قال دون إستحياء ، و هو الذي لا يستطيع صياغة جملة بأسلوب عربي فصيح خال من الأغلاط و الركاكة و الحشو .

و بنا أنه ليس من علماء البلاغة و البيان ، و لا عالما لغويا متخصصا في لغة القرآن و نظمه ، كان الواجب العلمي يحتم عليه أن يستشهد بنقل لأحد علماء اللغة و البلاغة ينتقد أسلوب الآية و نظمها . و لن يستطيع إلى ذلك سبيلا إلا باجتار كلام أساتذته من القرآنيين العقلانيين الجدد . <sup>55</sup>

<sup>54</sup> تحذيب الأثار 875/2 و إنما وقع الطعن من بعض المعاصرین أمثال محمد صادق عرجون الذي تكلم في نظم الآية و أنه مخالف لنظم القرآن . و كذا مصطفى محمود الذي قال : الآية التي اختلفوا حولها لا تتناسب مع سلامة القرآن و جمال نظمها . و كذلك الكاتب جمال أبو حسان الذي تساءل كيف استساغ قبول هذا النص الركيك على أنه آية قرآنية .

### تكذيبه لحديث عمر في آية الرجم

و بحث عن طعن لأحد علماء المعتزلة في نظم الأئمة ، فلم أجده فيهم من غمز برؤسهم الأئمة ، فهذا الزمخنثري العلامة المفسر النحواني الشهير لم يطعن في لغة الآية ، و إنما قال تعقيبا على قول أبي بن كعب ( و لقد قرأنا منها آية الرجم { الشیخ و الشیخة إذا زنى فارجعواهما البتة نکالا من الله و الله عزیز حکیم } : أراد أبي رضي الله عنه أن ذلك من جملة ما نسخ من القرآن .<sup>56</sup>

## **الفصل السادس    تفنيد شبّهات أبیال ول أحاديث الصحيح**

**رد أحاديث الصحيح بدعوى إساءتها للمرأة**

## الفصل السادس تفنيد شبهات أبىالل ول أحاديث الصحيح

### حديث الشؤم في المرأة و الدار و الفرس

قال أبىالل : " و ورد في صحيح البخاري باب ما يتقى من شؤم المرأة 5093 عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : " الشؤم في المرأة و الدار و الفرس " فهل يعقل أن يقول رسولنا الكريم ذلك و هو يتلو قوله تعالى { و إذا بشر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسودا و هو كظيم يتوارى من القوم من سوء ما بشر به أيسكه على هون أم يدسها في التراب إلا ما ساء ما يحكمون } ( النحل الآية 59 ) . و هل يشبه رسولنا المرأة بالفرس و الدار ، أي بالحيماد إلا ساء ما يحكم به صحيح البخاري في هذا ، إلا ساء و حاشا رسولنا أن يقول ذلك و هو الذي يقول \_ ما أكرمنه إلا كريم و ما أهانه إلا لئيم ) فهل يكون الرسول لئاما و هو الكريم ؟ !!!<sup>1</sup>"

و رواه في الأدب المفرد رقم 916 ص 315  
معمر بن راشد في جامعه رقم 19527 ج 411/10  
مالك في الموطأ رقم 22 ج 972/2  
ابن وهب في جامعه رقم 644 ج 1 / 735  
ابو داود الطيالسي في مسنده رقم 1930 ج 362/3  
الحميدي في مسنده رقم 633 ج 1 / 518  
أحمد في مسنده رقم 4544 ج 144/8 و رقم 4927 ج 392/8 و رقم 5575  
ج 9/409 و رقم 5963 ج 175/10 و رقم 6095 ج 10/262 رقم 6196  
ج 10/333 رقم 6405 ج 459/10  
و ابن ماجه في سننه رقم 1995 ج 1/642  
و ابو داود في سننه رقم 3922 ج 4/19  
و الترمذى في سننه رقم 2824 ج 5/126  
و النسائي في سننه رقم 3569-3568 ج 6/220 و غيرهم

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل ولأحاديث الصحيح

إن طريقة أليل في ذكر حديث من الصحيح ثم بناء أحكام باطلة ، دون استقصاء باقي الأحاديث في الموضوع و دراستها و معرفة أراء العلماء في المسألة ، يعد خللا منهجيا فاضحا من كاتب أراد نسف (صحيح البخاري) !

لماذا لم يذكر أليل باقي الروايات التي في الصحيح و خارجه ، و التي تفسر معنى حديث ابن عمر ؟

### روايات البخاري

باب ما يتلقى من شئم المرأة وقوله تعالى: {إن من أزواجكم وأولادكم عدوا لكم} [التغابن: 2] [14]

5093 - حدثنا إسماعيل، قال: حدثني مالك، عن ابن شهاب، عن حمزة، وسلم، ابني عبد الله بن عمر، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الشئم في المرأة، والدار، والفرس» .

5094 - حدثنا محمد بن منهال، حدثنا يزيد بن زريع، حدثنا عمر بن محمد العسقلاني، عن أبيه، عن ابن عمر، قال: ذكروا الشئم عند النبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن كان الشئم في شيء ففي الدار، والمرأة، والفرس» .

5095 - حدثنا عبد الله بن يوسف، أخبرنا مالك، عن أبي حازم، عن سهل بن سعد: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن كان في شيء، ففي الفرس والمرأة والمسكن» .

5096 - حدثنا آدم، حدثنا شعبة، عن سليمان التيمي، قال: سمعت أبا عثمان النهدي، عن أسامة بن زيد رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» .

باب ما يذكر من شئم الفرس<sup>3</sup>

2858 - حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب، عن الزهرى، قال: أخبرني سالم بن عبد الله، أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: " إنما الشئم في ثلاثة: في الفرس، والمرأة، والدار "

<sup>2</sup> صحيح البخاري 8/7

<sup>3</sup> صحيح البخاري 29/4

## الفصل السادس تفنيد شبهات أبیال ول أحاديث الصحيح

2859 - حدثنا عبد الله بن مسلمة، عن مالك، عن أبي حازم بن دينار، عن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِنْ كَانَ فِي شَيْءٍ فِي الْمَرْأَةِ، وَالْفَرْسِ، وَالْمَسْكِنِ»  
باب الطيرة

5753 - حدثني عبد الله بن محمد، حدثنا عثمان بن عمر، حدثنا يونس، عن الزهري، عن سالم، عن ابن عمر، رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لا عدوى ولا طيرة، والشئون في ثلات: في المرأة، والدار، والدابة "

5754 - حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب، عن الزهري، قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، أن أبا هريرة، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا طيرة، وخيرها الفأل» قالوا: وما الفأل؟ قال: «الكلمة الصالحة يسمعها أحدكم»

5755 - حدثنا عبد الله بن محمد، أخبرنا هشام، أخبرنا معمر، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا طيرة، وخيرها الفأل» قال: وما الفأل يا رسول الله؟ قال: «الكلمة الصالحة يسمعها أحدكم»

5756 - حدثنا مسلم بن إبراهيم، حدثنا هشام، حدثنا قتادة، عن أنس رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " لا عدوى ولا طيرة، ويعجبني الفأل الصالح: الكلمة الحسنة "<sup>4</sup>

و في صحيح مسلم عن سهل بن سعد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( إن كان ففي المرأة و الفرس و المسكن ) . و عنده من حديث جابر ( إن كان في شيء ففي الرع و الخادم و الفرس )

وعند أحمد و أبي داود من حديث سعد بن أبي وقاص ( لا عدوى و لا طيرة و لا هام و إن تكون الطيرة في شيء ففي المرأة و الفرس و الدار )

و قد إعترضت عائشة كما في مسند أحمد على من روى ( الشئون في ثلاثة ) و أكدت أن النبي صلى الله عليه وسلم إنما قال ( كان أهل الجاهلية يقولون أن الطيرة في الدابة و المرأة و الدار ) .

<sup>4</sup> صحيح البخاري 135/7

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أبیال ول أحاديث الصحيح**

### **حديث الشؤم في المرأة و الدار و الفرس**

فهذه الأحاديث عن عائشة و جابر و سهل و سعد و ابن عمر تنفي الإطلاق الوارد في بعض روایات حديث ابن عمر ( الشؤم في ثلاثة ) و تؤكد كلها إما على نفيه مطلقاً و أن ذلك من شأن أهل الجاهلية حيث كانوا يتطربون و يتشاءمون من هذه الثلاثة أشياء فلا تتطربوا و لا تتشاءمون ، فإنه لا عدوى و لا طيرة . أو أنه ينفي عنها الشؤم المطلق كما يتصور أهل الجاهلية ، و لا ينفي مطلق الشؤم عنها ، بل إن كان يوجد منه شيء ففي هذه الأشياء إلا أنه على الحقيقة و في الواقع لا طيرة و لا تشاوم .

#### **فقه البخاري لهذه المسألة :**

باب البخاري لهذه المسألة بأبواب منها :

1- (باب الخيل معقود في نواصيها الخير الى يوم القيمة) ، و أخرج تحته ثلاثة أحاديث عن ابن عمر بلفظ (الخيل في نواصيها الخير الى يوم القيمة) ، و حديث عروة بن الجعد مثله ، و حديث أنس بلفظ (البركة في نواصي الخيل) .

و واضح من تبوييب البخاري و ترجمته أنه يرى أن الخير و البركة في نواصي الخير ، و هذا ينافي كون الشؤم في الخيل . قال ابن حجر : " قال عياض : إذا كان في نواصيها البركة فيبعد أن يكون فيها شؤم ، فيحتمل أن يكون الشؤم في الحديث في غير الخيل التي ارتبطت للجهاد ، و أن الخير التي أعددت له هي المخصوقة بالخير و البركة "<sup>5</sup>

و قد أخرج البخاري أيضاً حديث أبي هريرة (الخيل لثلاثة لرجل أجر ، و لرجل ستراً ، و على رجل وزر) ، و كذا أخرجه مسلم في صحيحه . و فسر النبي صلى الله عليه وسلم أنها وزر علة من (ربطها فخراً و رباء و نوء لأهل الإسلام) و عند مسلم (الذي يتخذها أشراً و بطاً و بذخاً و رباء الناس) .

2- (باب ما يذكر من شؤم الفرس) ، و أخرج تحته حديث ابن عمر الذي ذكره أبیال ، و أتبعه البخاري بحديث سهل بن سعد (إن يكن الشؤم في شيء ففي المرأة و الفرس) . و تبوييب البخاري ظاهر بأنه لا يثبت الشؤم فيها ، و لهذا قال (ما يذكر) بصيغة التضعيف

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل ول أحاديث الصحيح

للمعنى لا للحديث ، و كأنه فسر حديث ابن عمر بحديث سهل بعده مباشرة ، و أنه ليس على ظاهره و لا على إطلاقه . قال ابن حجر : باب ما يذكر من شؤم الفرس : أي هل هو على عمومه أو مخصوص ببعض الخيل ؟ و هل هو على ظاهره أم مؤذل ؟ و قد أشار بإيراد حديث سهل بعد حديث ابن عمر إلى أن الحصر في حديث ابن عمر ليس على ظاهره و بتترجمة الباب الذي بعده و هي ( الخيل لثلاثة ) على أن الشؤم مخصوص ببعض الخيل دون بعض وكل ذلك من لطيف نظره و دقيق فكره<sup>6</sup>

3- ( باب ما يتقى من شؤم المرأة و قوله تعالى { إن من أزواجكم و أولادكم عدو لكم } . و أخرج تحته حديث ابن عمر بروايته الإثنين ( الشؤم في ثلاثة ) و ( ذكروا الشؤم عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال إن كان الشؤم فسي شيء ففي الدارو المرأة و الفرس ) . و هذه الرواية الثانية عن ابن عمر تافق عامة الروايات عن الصحابة ، و ترجح بذلك على الرواية الأولى ، و لهذا وافق تبويب البخاري هذا المعنى .

و قد فسر البخاري كما هو ظاهر من استشهاد بالأية بأن شؤم المرأة هو خاص ببعض النساء الالئي نص القرآن على أنهن عدو كبعض الأولاد بصرفهن أزواجهن عن الإيمان و عن طاعة الله و رسوله كما هو الحال من بعض الأزواج الذين يصدون نساءهم عن طاعة الله و رسوله ، فلفظ (أزواجكم) يشمل الرجال و النساء فهم أزواج لبعض ، فحمل البخاري معناه الحديث الوارد على معنى هذه الآية .

قال ابن حجر : قال عبد الرزاق في مصنفه عن عمر سمعت من يفسر هذا الحديث يقول شؤم المرأة إذا كانت غير ولود وشؤم الفرس إذا لم يغز عليه وشؤم الدار جار السوء . وروى أبو داود في الطب عن بن القاسم عن مالك أنه سئل عنه فقال لكم من دار سكنها ناس فهلكوا ، قال المازري فيحمله مالك على ظاهره . ولله أن قدر الله ربما اتفق ما يكره عند سكني الدار فتصير في ذلك كالسبب فتسامح في إضافة الشيء إليه اتساعا . وقال بن العربي : لم يرد مالك إضافة الشؤم إلى الدار وإنما هو عبارة عن جري العادة فيها فأشار إلى أنه ينبغي للمرء الخروج عنها صيانة لاعتقاده عن التعلق بالباطل .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أبىالل ول أحاديث الصحيح

### حديث الشؤم في المرأة و الدار و الفرس

وقيل معنى الحديث أن هذه الأشياء يطول تعذيب القلب بها مع كراهة أمرها ملازمتها بالسكنى والصحبة ولو لم يعتقد الإنسان الشؤم فيها فأشار الحديث إلى الأمر بفرارها لينزول التعذيب .

قلت وما أشار إليه بن العربي في تأويل كلام مالك أولى وهو نظير الأمر بالفرار من المجنون مع صحة نفي العدو والمراد بذلك حسم المادة وسد الذريعة لئلا يوافق شيء من ذلك القدر فيعتقد من وقع له أن ذلك من العدو أو من الطيرة فيقع في اعتقاد ما نهي عن اعتقاده فأشير إلى اجتناب مثل ذلك والطريق فيمن وقع له ذلك في الدار مثلاً أن يبادر إلى التحول منها لأنه متى استمر فيها ربما حمله ذلك على اعتقاد صحة الطيرة والتشاؤم .

وأما ما رواه أبو داود وصححه الحاكم من طريق إسحاق بن طلحة عن أنس قال رجل يا رسول الله إننا كنا في دار كثير فيها عدتنا وأموالنا فتحولنا إلى أخرى فقل فيها ذلك فقال ذروها ذمية وأخرج من حديث فروة بن مسيك بالمهملة مصغراً ما يدل على أنه هو السائل قوله شاهد من حديث عبد الله بن شداد بن الهاد أحد كبار التابعين قوله رواية بإسناد صحيح إليه عند عبد الرزاق قال بن العربي رواه مالك عن يحيى بن سعيد منقطعًا قال والدار المذكورة في حديثه كانت دار مكمل بضم الميم وسكون الكاف وكسر الميم بعدها لام وهو بن عوف أخوه عبد الرحمن بن عوف قال وإنما أمرهم بالخروج منها لاعتقادهم أن ذلك منها وليس كما ظنوا لكن الخالق جل وعلا جعل ذلك وفقاً لظهور قضائه وأمرهم بالخروج منها لئلا يقع لهم بعد ذلك شيء فيستمر اعتقادهم قال بن العربي وأفاد وصفها بكونها ذمية جواز ذلك وأن ذكرها بقبيح ما وقع فيها سائع من غير أن يعتقد أن ذلك كان منها ولا يمتنع ذم محل المكروه وإن كان ليس منه شرعاً كما يذم العاصي على معصيته وإن كان ذلك بقضاء الله تعالى .

وقال الخطابي هو استثناء من غير الجنس ومعناه إبطال مذهب الجahلية في التطير فكانه قال إن كانت لأحدكم دار يكره سكنها أو امرأة يكره صحبتها أو فرس يكره سيره فليفارقـه ، قال : وقيل إن شؤم الدار ضيقها وسوء جوارها وشـؤم المرأة أن لا تلد وشـؤم الفرس أن لا يغزـى عليه .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل ول أحاديث الصحيح

وقيل المعنى ما جاء بإسناد ضعيف رواه الدمياطي في الخيل إذا كان الفرس ضربا فهو مشئوم وإذا حنت المرأة إلى بعلها الأول فهي مشئومة وإذا كانت الدار بعيدة من المسجد لا يسمع منها الأذان فهي مشئومة. وقيل كان قوله ذلك في أول الأمر ثم نسخ ذلك بقوله تعالى ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم الا في كتاب الآية حكاه بن عبد البر والننسخ لا يثبت بالاحتمال لا سيما مع إمكان الجمع ولا سيما وقد ورد في نفس هذا الخبر نفي التطير ثم إثباته في الأشياء المذكورة .

وقيل يحمل الشؤم على قلة الموافقة وسوء الطياع وهو كحديث سعد بن أبي وقاص رفعه من سعادة المرأة الصالحة والمسكن الصالح والمركب المنيء ومن شقاوة المرأة المرأة السوء والمسكن السوء والمركب السوء أخرجه أحمد وهذا يختص ببعض أنواع الأجناس المذكورة دون بعض وبه صرح بن عبد البر فقال يكون لقوم دون قوم وذلك كله بقدر الله .

وقال المهلب ما حاصله : أن المخاطب بقوله الشؤم في ثلاثة من التزم التطير ولم يستطع صرفه عن نفسه فقال لهم إنما يقع ذلك في هذه الأشياء التي تلازم في غالب الأحوال فإذا كان كذلك فاتركوها عنكم ولا تعذبوا أنفسكم بها ويدل على ذلك تصديره الحديث بنفي الطيرة واستدل لذلك بما أخرجه بن حبان عن أنس رفعه لا طيرة والطيرة على من تطير وإن تكن في شيء ففي المرأة الحديث وفي صحته نظر لأنه من روایة عتبة بن حميد عن عبيد الله بن أبي بكر عن أنس وعتبة مختلف فيه وسيكون لنا عودة إلى بقية ما يتعلق بالتطير والفال في آخر كتاب الطب حيث ذكره المصنف إن شاء الله تعالى ..<sup>7</sup>

-4- أورد البخاري بعد حديث سهل بن سعد: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن كان في شيء، ففي الفرس والمرأة والمسكن» .

أسامة بن زيد رضي الله عنهمَا، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» . ليبين أن المقصود من الحديث المرأة التي يحصل منها الضرر والأذى . قال الشيخ تقي الدين السبكي في إيراد البخاري هذا الحديث عقب حديثي بن عمر وسهل بعد ذكر الآية في الترجمة إشارة إلى تخصيص الشؤم من تحصل منها العداوة والفتنة لا كما يفهمه بعض الناس من التشاؤم بكتابها أو أن لها تأثيرا في ذلك وهو شيء لا

## الفصل السادس تفنيد شبهات أبىاللول وأحاديث الصحيح

### حديث الشؤم في المرأة والدار والفرس

يقول به أحد من العلماء ومن قال إنما سبب في ذلك فهو جاھل وقد أطلق الشارع على من ينسب المطر إلى النساء الكفر فكيف بن ينسب ما يقع من الشر إلى المرأة مما ليس لها فيه مدخل وإنما يتافق موافقة قضاء وقدر فتنفر النفس من ذلك فمن وقع له ذلك فلا يضره أن يتركها من غير أن يعتقد نسبة الفعل إليها ..<sup>8</sup>

قال الألباني في توجيهه لحديث: الشؤم في المرأة والدار والفرس :

" وجملة القول أن الحديث اختلف الرواة في لفظه، فمنهم من رواه كما في الترجمة، ومنهم من زاد عليه في أوله ما يدل على أنه لا طيرة أو شؤم "وهما بمعنى واحد كما قال العلماء"، وعليه الأكثرون، فروايتهم هي الراجحة، لأن معهم زيادة علم، فيجب قبولها، وقد تأيد ذلك بحديث عائشة الذي فيه أن أهل الجاهلية هم الذين كانوا يقولون ذلك، وقد قال الزركشي في " الإجابة " (ص128): " قال بعض الأئمة: وروایة عائشة في هذا أشبه بالصواب إن شاء الله تعالى (يعنى من حديث أبي هريرة) لموافقتها نحیه عليه الصلاة والسلام عن الطيرة نھیا عاماً، وكراحتها وترغیبها في تركها بقوله: " يدخل الجنة سبعون ألفاً بغير حساب، وهم الذين لا يكتون ولا يستردون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون ".

قلت: وقد أشار بقوله: " بعض الأئمة " إلى الإمام الطحاوي رحمه الله تعالى، فقد ذهب إلى ترجيح حديث عائشة المذكور في " مشكل الآثار "، ونحوه في " شرح المعانى " وبه ختم بحثه في هذا الموضوع، وقال في حديث سعد وما في معناه: " ففي هذا الحديث ما يدل على غير ما دل عليه ما قبله من الحديث، (يعنى حديث ابن عمر برواية عتبة بن مسلم وما في معناه عن ابن عمر)، وذلك أن سعداً انتهر سعيداً حين ذكر له الطيرة، وأخبره عن النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - أنه قال: لا طيرة، ثم قال: إن تكون الطيرة في شيء ففي المرأة والفرس والدار، فلم يخبر أنها فيهن، وإنما قال: إن تكون في شيء ففيهن، أي: لو كانت تكون في

شيء

ل كانت في هؤلاء، فإذا لم تكون في هؤلاء الثلاثة فليست في شيء ".<sup>9</sup>

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىال ول أحاديث الصحيح

هل أحاديث البخاري فيها إحتقار و تنقيص للمرأة ؟

إن الإدعاء أن أحاديث البخاري فيها إحتقار و تنقيص للمرأة ، لا يصدر إلا عن مفتر مقلد ناقل لم تكتحل عينه بقراءة الجامع الصحيح و دراسة أحاديثه و سير أغواره و التقاط درره و الوقوف على عظيم فقه مصنفه !

و قد صدق العلماء لما نصوا أن فقه البخاري في تراجم أبواب كتبه ، و من خلال تتبعنا لبعض هذه التراجم نقف على نظرة البخاري للمرأة :

- باب المرأة راعية في بيت زوجها.
- باب لا تطيع المرأة زوجها في معصية .
- بابكسوة المرأة بالمعروف.
- باب خدمة الرجل في أهله.
- باب هل يداوي الرجل المرأة و المرأة الرجل.
- باب القصاص بين الرجال و النساء في الجراحات ، و قال أهل العلم يقتل الرجل بالمرأة و يذكر عن عمر تقاد المرأة من الرجل في كل عمد يبلغ نفسه بما دونت من الجراح ، و به قال عمر بن عبد العزيز .
- باب خبر المرأة الواحدة .
- باب جواز إرداد المرأة الأجنبية إذا أعيت في الطريق.
- باب خروج النساء في المساجد بالليل و الغلس .
- باب صلاة النساء مع الرجال في الكسوف .
- باب وكالة المرأة للإمام في النكاح .
- باب هبة المرأة لغير زوجها .
- باب جهاد النساء.
- باب غزو المرأة في البحر .
- باب حمل الرجل امرأته في الغزو دون بعض نسائه .

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أبیال و أحاديث الصحيح**

### **حديث الشؤم في المرأة و الدار و الفرس**

- باب غزو النساء و قتالهن مع الرجال .
- باب مداواة النساء الجرحى في الغزو .
- باب أمان النساء و جوارهن .
- باب خروج النساء لحوائجهن.
- باب بيعة النساء .
- باب هبة الرجل لإمرأته و المرأة لزوجها .
- باب هبة المرأة لغير زوجها و عتقها .
- باب شهادة النساء .
- باب ذهاب النساء و الصبيان الى العرس.
- باب المداراة مع النساء .
- باب حسن المعاشرة من الأهل.
- باب تزويج اليتيمة .
- باب موعظة الإمام النساء يوم العيد.
- باب طواف النساء مع الرجال.
- باب البيع و الشراء مع النساء .

فهذه بعض أبواب من صحيح البخاري التي أخرج رحمة الله - تحتها عشرات الأحاديث ، عدا عن الأبواب الأخرى العامة للرجال و النساء في أحكامها ، و هي عامة أبواب الجامع الصحيح التي بلغت نحو أربعة آلاف باب و ترجمة . وكل من درس هذه الأبواب يقف على مدى التضليل العلمي الذي مارسه أبیال في كتابه الأكذوبة ! حيث أوهم قراءه بأن صحيح البخاري فيه طعن و تحفير و تنقيص للمرأة مستندا الى فهمه الكسيح ل الحديث واحد فسره بكل عبث و صلف .

فالبخاري في هذه الأبواب و أحاديثها يؤكد ما يلي :

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أبیال ول أحاديث الصحيح**

**أولاً : الحقوق السياسية للمرأة في :**

(باب بيعة النساء) و قد أخرج تحت هذا الباب أربعة أحاديث عن بيعة النساء للنبي صلى الله عليه وسلم . و البيعة عقد بين طرفين كامللي الأهلية ، على أساسه قامت دولة النبي في المدينة بعد هجرته إليها ليكون نبياً إماماً له حق الطاعة و النصرة في المنشط و المكره .

(باب جهاد النساء ) و ( باب غزو المرأة في البحر) قال ابن بطال : قد تقدم أن النساء لا غزو عليهن، وإنما غزوهن تطوع وفضيلة وعونهن للغزاة بسقى، وسقيهن وتشميرهن هو ضرب من القتال؛ لأن العون على الشيء ضرب منه، وقد روى عن أم سليم أنها كانت تسقب الشجعان في الجهاد، وثبتت يوم حنين والأقدام قد زلت، والصفوف قد انتقضت والمنايا قد فغرت، والتفت إليها النبي (صلى الله عليه وسلم) وفي يدها خنجر فقالت: يا رسول الله، أقتل هؤلاء الذين ينهزمون عنك كما تقتل هؤلاء الذين يحاربونك.. وروى معاذ عن الزهرى قال: كان النساء يشهدن المشاهد مع رسول الله ويستقين المقاتلة ويداويين الجراح، ولم أسمع بأمرأة قاتلت معه، وقد قاتل نساء من قريش يوم اليرموك حتى دهنتهم جموع الروم وخالطوا عسكر المسلمين فضررت النساء يومئذ بالسيوف، وذلك في خلافة عمر.<sup>10</sup>

ثانياً : حقوقها الجنائية في باب القصاص بين الرجال و النساء ، وأنه لا فرق بينهما في الجنائيات و الجروح و القصاص .

ثالثاً : حقوقها المدنية و القانونية في باب وكالة المرأة للإمام ، فالبخاري يؤكّد على مسؤولية المرأة و شخصيتها و حقها في أن توكل إمام المسلمين لتكون هي الأصيل الموكّل و هو الوكيل عنها . و هذا لا يكون إلا من تحققت فيه الأهلية .

و كذلك باب أمان النساء و جوارهن ، و هو من أحق حقوق المرأة ، بحيث إذا أجرت أحدا من الأعداء أو أعطتهم الأمان في حال الحرب ، فإن أمانها يلزم المسلمين و إمامهم كما قال النبي صلى الله عليه وسلم لأم هانئ بنت أبي طالب إبني عمه ( قد أجرنا من أجرت يا أم هانئ ) و قال ( يجير على المسلمين أدناهم) . قال الحافظ : قال بن المنذر أجمع أهل العلم على جواز أمان المرأة إلا شيئاً ذكره عبد الملك يعني بن الماجشون صاحب مالك لا أحفظ ذلك عن غيره قال إن أمر الأمان إلى الإمام وتأول ما ورد مما يخالف ذلك على قضايا خاصة

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أىال ول أحاديث الصحيح**

قال بن المنذر وفي قول النبي صلى الله عليه وسلم يسعى بذمتهم أدناهم دلالة على إغفال هذا القائل انتهى وجاء عن سحنون مثل قول بن الماجشون فقال هو إلى الإمام إن أجازه جاز وأن رده رد<sup>11</sup> و قال القسطلاني : وبه قال مالك وأبو حنيفة والشافعي وأحمد . وعن سحنون وابن الماجشون: هو إلى الإمام إن أجازه جاز وإن رده رد<sup>12</sup> وكذلك باب هبة المرأة فيه تأكيد أنها حرّة في التصرف في مالها .

و كذلك باب البيع و الشراء مع النساء ، و ذكر في هـ حديث الرسول لعائشة : ( اشتري و أعتقي ، فإنما الولاء من اعتق ) .

رابعا : حقوقها الأسرية في باب المرأة راعية في بيت زوجها و باب كسوة المرأة بالمعروف .. خامسا حقوقها الإجتماعية في باب الحياة في العلم ، فقد قول عائشة : نعم النساء نساء الأنصار لم يمنعهن الحياة أن يتلقنهن في الدين .

و في باب عيادة النساء الرجال . قال الحافظ : " وقد اعترض عليه بأن ذلك قبل الحجاب قطعا وقد تقدم أن في بعض طرقه وذلك قبل الحجاب وأجيب بأن ذلك لا يضره فيما ترجم له من عيادة المرأة الرجل فإنه يجوز بشرط التستر والذي يجمع بين الأمرين ما قبل الحجاب وما بعده الأمان من الفتنة " <sup>13</sup>

و في باب خروج النساء لحوائجهن و باب عرض المرأة نفسها على الرجل الصالح و باب جواز ارداد المرأة الإجنبية .

حقوقها المهنية في باب مداواة النساء الجرحى و باب هل يداوي الرجل المرأة و المرأة الرجل .

<sup>11</sup> الفتح 273/6

<sup>12</sup> 237/5

<sup>13</sup> 118/10

رد أحاديث بدعاوى منافاتها للعلم والعقل و الواقع

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### أثر عمرو بن ميمون

قال أليل : ومن المضحكات المبكيات ما ورد في صحيح البخاري من أن قردة قد زنت فرجها قردة ورجمها التابعي عمرو بن ميمون "وهناك من يعتقد أنه صحابي" معهم. ما هذا الذي يوجد في اصح كتاب بعد كتاب الله ، فقد ورد في الحديث رقم (3849) عن عمرو بن ميمون قال : (رأيت في الجاهلية قردة اجتمع عليهما قردة ، قدرت زنت ، فرجوها ، فرجتهما معهم) صحيح البخاري رقم (3849). مع الإشارة إلى أن هذا الحديث ضعفه الألباني وغيره، لمن يعتقدون أن كل ما في صحيح البخاري صحيح.<sup>1</sup>

الأثر أخرجه البخاري 44/5 رقم (3849) . و التاريخ الكبير في ترجمة عمرو بن ميمون الأودي (2659) 367/6 ط دائرة المعرف العثمانية و أخرجه ابو نعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة 2047/4 رقم (5139) (5141) و الخرائطي في مساوى الأخلاق ص 226 رقم (469) و اعتلال القلوب ص 94 رقم (181). و ابو بكر الاسماعيلي في مستخرجه و ابن عساكر من طريق الخرائطي تاريخ دمشق 46 / 415 - 416 .

### مسالك العلماء في رد الاعتراض :

- أن القردة من نسل المسوخ .

قال ابن العربي : قال علماؤنا: اختلف الناس في المسوخ؛ هل ينسل أم لا؟ فمنهم من قال: إن المسوخ لا ينسل، ومنهم من قال ينسل، وهو الصحيح عندى...  
أن اليهود غيروا الرجم فأراد الله أن يقيمه في مسوخهم حتى يكون أبلغ في الحجة على ما أنكروه من ذلك وغيروه، حتى تشهد عليهم كتبهم وأحجارهم ومسوخهم ، حتى يعلموا أن الله يعلم ما يسرون وما يعلنون، ويخصي ما ييدلون وما يغيرون، ويقيم عليهم الحجة من حيث لا يشعرون وينصر نبيه عليه السلام وهم لا ينتصرون.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> ص 67  
<sup>2</sup> احكام القرآن 332/2

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

و قد رد هذا الرأي الحافظ ، قال : ذهب أبو إسحاق الزجاج وأبو بكر بن العربي إلى أن الموجود من القردة من نسل الممسوخ وهو مذهب شاذ<sup>3</sup>

- الخبر منكر ولو صح كانت القردة من الجن .

ذهب الى هذا ابن عبد البر ، قال في الإستيعاب : هذا عند جماعة أهل العلم منكر ، إضافة الزنا الى غير المكلف و إقامة الحدود في البهائم ولو صح لكانوا من الجن، لأن العبادات في الإنس والجن دون غيرهما.<sup>4</sup>

قال الحافظ : وقد استنكر بن عبد البر قصة عمرو بن ميمون<sup>5</sup> هذه وقال فيها إضافة الزنا إلى غير مكلف وإقامة الحد على البهائم وهذا منكر عند أهل العلم قال فإن كانت الطريق صحيحة فلعل هؤلاء كانوا من الجن لأنهم من جملة المكلفين وإنما قال ذلك لأنه تكلم على الطريق التي أخرجها الإمام علي حسب وأجيب بأنه لا يلزم من كون صورة الواقعية صورة الزنا والرجم أن يكون ذلك زنا حقيقة ولا حدا وإنما أطلق ذلك عليه لشبهه به فلا يستلزم ذلك إيقاع التكليف على الحيوان<sup>6</sup>

و الى هذا مال الشيخ اللبناني فحكم على الأثر بالنكارة ، قال: هذا أثر منكر؛ إذ كيف يمكن لإنسان أن يعلم أن القردة تتزوج، وأن من خلقهم المحافظة على العرض، فمن خان قتلوه؟ ثم هب أن ذلك أمر واقع بينها، فمن أين علم عمرو بن ميمون أن رجم القردة إنما كان لأنها زنت؟!

وأنا أظن أن الآفة منشيخ المصنف نعيم بن حماد؛ فإنه ضعيف متهم، أو من عنونة هشيم؛ فإنه كان مدلساً، لكن ذكر ابن عبد البر في "الاستيعاب" (3/1205) أنه رواه عباد بن العوام أيضاً عن حصين كما رواه هشيم مختصراً.

<sup>3</sup> 160/7

<sup>4</sup> الاستيعاب 1206/3

<sup>5</sup> انظر ترجمته في "تحذيب التهذيب" (8/11).

<sup>6</sup> 160/7

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### أثر عمرو بن ميمون

قلت: وعِبَادُ هَذَا ثَقَةٌ مِنْ رِجَالِ الشِّيْخِيْنَ، وَتَابِعُهُ عِيسَى بْنُ حَطَّانَ عَنْ عُمَرَ بْنِ مِيمُونَ بِهِ مَطْوِلًا. أَخْرَجَهُ الْإِسْمَاعِيلِيُّ. وَعِيسَى هَذَا وَثَقَهُ الْعَجْلِيُّ، وَابْنُ حَبَّانَ، وَرَوَايَتِهِ مَفْصِلَةٌ تَبَعُدُ النَّكَارَةُ الظَّاهِرَةُ مِنْ رَوَايَةِ نَعِيمِ الْمُخْتَصِرَةِ، وَقَدْ مَالَ الْحَافِظُ إِلَى تَقوِيَّتِهَا؛ خَلَافًا لَابْنِ عَبْدِ الْبَرِّ.

وَاللَّهُ أَعْلَمُ<sup>7</sup>

- الأثر ليس في نسخ الصحيح .

قاله الحميدي ، فرد عليه الحافظ بالقول : أغرب الحميدي في الجمع بين الصحيحين فزعم أن هذا الحديث وقع في بعض نسخ البخاري وأن أبا مسعود وحده ذكره في الأطراف قال وليس في نسخ البخاري أصلا فلعله من الأحاديث المقصومة في كتاب البخاري وما قاله مردود فإن الحديث المذكور في معظم الأصول التي وقفنا عليها وكفى بإيراد أبي ذر الحافظ له عن شيوخه الثلاثة الأئمة المتقدرين عن الفربري حجة وكذا إيراد الإسماعيلي وأبي نعيم في مستخرجيهم وأبي مسعود له في أطرافه نعم سقط من روایة النسفي وكذا الحديث الذي بعده ولا يلزم من ذلك أن لا يكون في روایة الفربري فإن روایته تزيد على روایة النسفي عدة أحاديث قد نبهت على كثیر منها فيما مضى وفيما سیأتي إن شاء الله تعالى وأما تجویزه أن يزاد في صحيح البخاري ما ليس منه فهذا ينافي ما عليه العلماء من الحكم بتصحیح جمیع ما أورده البخاری في کتابه ومن اتفاقهم على أنه مقطوع بنسبته إليه وهذا الذي قاله تخیل فاسد يتطرق منه عدم الوثوق بجمیع ما في الصحيح لأنه إذا جاز في واحد لا بعینه جاز في کل فرد فلا يبقى لأحد الوثوق بما في الكتاب المذکور واتفاق العلماء ينافي ذلك والطريق التي أخرجها البخاری دافعة لتضیییف بن عبد البر للطريق التي أخرجها الإسماعيلي وقد أطنبت في هذا الموضع لئلا یغتر ضعیف بكلام الحميدي فیعتمد و هو ظاهر الفساد<sup>8</sup>

قال القسطلاني : وقول ابن الأثير في أسد الغابة کابن عبد البر أن القصة بطولها يعني المروية عند الإسماعيلي المذکورة تدور على عبد الملك بن مسلم عن عيسى بن حطان وليس من يتحجج بهما، وهذا عند جماعة من أهل العلم منكر لإضافة الزنا إلى غير مكلف وإقامة الحدود

<sup>7</sup> مختصر صحيح الإمام البخاري 2/ 536-535 مكتبة المعارف ط 1 2002

<sup>8</sup> 160-161

## الفصل السادس تفنيد شبهات أيالل حول أحاديث الصحيح

على البهائم، ولو صح ذلك لكان من الجن لأن العبادات والتکلیفات في الجن والإنس دون غيرهما. أجيـب عنهـ: بأنـه لا يلزم من كون عبدـ الملك وابنـ حـطـان مـطـعـونـا فيـهـما ضـعـفـ روـاـيـةـ البـخـارـيـ لـلـقـصـةـ عنـ غـيرـهـماـ بلـ مـقـوـيـةـ وـعـاصـدـةـ لـرـوـاـيـةـ الإـسـمـاعـيـلـيـ المـذـكـورـةـ، وـبـأـنـهـ لاـ يـلـزـمـ منـ كـوـنـ صـوـرـةـ الـوـاقـعـةـ صـوـرـةـ الزـنـاـ أـنـ يـكـوـنـ ذـلـكـ زـنـاـ حـقـيـقـةـ وـلـاـ حـدـدـاـ، وـإـنـماـ أـطـلـقـ ذـلـكـ عـلـيـهـ لـشـبـهـهـ بـهـ فـلـاـ يـسـتـلـزـمـ ذـلـكـ إـيـقـاعـ التـكـلـيفـ عـلـىـ الـحـيـوـانـ.<sup>9</sup>

وـ منـ جـهـالـاتـ أـيـالـلـ أـنـ ظـنـ أـنـ كـلـ ماـ ذـكـرـهـ الـبـخـارـيـ لـهـ حـكـمـ الرـفـعـ !ـ وـ هـذـهـ الرـوـاـيـةـ .ـ كـمـاـ هوـ ظـاهـرـ .ـ لـيـسـ مـنـ كـلـامـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ، وـلـاـ كـلـامـ أـحـدـ مـنـ أـصـحـابـهـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـمـ، وـإـنـماـ رـوـاـهـاـ الـبـخـارـيـ رـحـمـهـ اللـهـ حـكـيـةـ عـمـاـ شـاهـدـهـ عـمـرـوـ بـنـ مـيمـونـ، وـهـوـ الـأـوـدـيـ، وـأـبـوـ عـبـدـ اللـهـ الـكـوـفـيـ، تـوـفـيـ سـنـةـ (74هـ)، أـدـرـكـ الـجـاهـلـيـةـ وـالـنـبـوـةـ وـأـسـلـمـ، وـلـكـنـهـ لـمـ يـرـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ، لـذـلـكـ لـمـ يـعـدـ الـعـلـمـاءـ مـنـ الصـحـابـةـ، وـإـنـماـ مـنـ الـمـخـضـرـمـينـ مـنـ كـبـارـ الـتـابـعـينـ .ـ ثـمـ إـنـ الـبـخـارـيـ لـمـ يـوـرـدـ هـذـاـ خـبـرـ فـيـ بـابـ الـحـدـودـ لـيـصـحـ إـلـاعـتـرـاضـ عـلـيـهـ أـنـ الرـجـمـ لـاـ يـكـوـنـ فـيـ غـيرـ الـمـكـلـفـ ،ـ بـلـ سـاقـهـ فـيـ بـابـ الـقـسـامـةـ فـيـ الـجـاهـلـيـةـ فـيـ كـتـابـ مـنـاقـبـ الـأـنـصـارـ ،ـ ثـمـ سـاقـ ستـةـ آـثـارـ فـيـهاـ ذـكـرـ الـجـاهـلـيـةـ وـمـاـ كـانـ قـبـلـ الـإـسـلـامـ !ـ

قالـ الحـمـيـديـ :ـ فـإـنـ صـحـتـ هـذـهـ الرـوـاـيـةـ فـإـنـماـ أـخـرـجـهـاـ الـبـخـارـيـ دـلـالـةـ عـلـىـ أـنـ عـمـرـوـ بـنـ مـيمـونـ قـدـ أـدـرـكـ الـجـاهـلـيـةـ وـلـمـ يـيـالـ بـظـنـهـ الـذـيـ ظـنـهـ فـيـ الـجـاهـلـيـةـ.<sup>10</sup>

قالـ اـبـنـ قـتـيـةـ الـدـيـنـوـرـيـ رـحـمـهـ اللـهـ :ـ

"ـقـالـواـ -ـ يـعـنـيـ الـمـسـتـهـزـئـينـ بـالـسـنـةـ الطـاعـنـينـ عـلـيـهـاـ -ـ :ـ رـوـيـتـ أـنـ قـرـوـدـاـ رـجـمـتـ قـرـدـةـ فـيـ زـنـاـ ..ـ وـنـحـنـ نـقـولـ فـيـ جـوـابـ هـذـاـ الـاستـهـزـاءـ :ـ إـنـ حـدـيـثـ الـقـرـوـدـ لـيـسـ عـنـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ، وـلـاـ عـنـ أـصـحـابـهـ، وـإـنـماـ هـوـ شـيـءـ ذـكـرـ عـنـ عـمـرـوـ بـنـ مـيمـونـ ...ـ وـقـدـ يـكـنـ أـنـ يـكـوـنـ رـأـيـ الـقـرـوـدـ تـرـجـمـ قـرـدـةـ فـظـنـ أـنـهاـ تـرـجـمـهاـ لـأـنـهاـ زـنـتـ، وـهـذـاـ لـاـ يـعـلـمـهـ أـحـدـ إـلـاـ ظـنـاـ؛ـ لـأـنـ الـقـرـوـدـ لـاـ تـنـبـئـ عـنـ أـنـفـسـهـاـ،ـ وـالـذـيـ يـرـاـهـاـ تـسـافـدـ لـاـ يـعـلـمـ أـزـنـتـ أـمـ لـمـ تـنـزـنـ،ـ هـذـاـ ظـنـ،ـ وـلـعـلـ الشـيـخـ عـرـفـ أـنـهاـ زـنـتـ بـوـجـهـ مـنـ الدـلـائـلـ لـاـ نـعـلـمـهـ،ـ فـإـنـ الـقـرـوـدـ أـزـنـ الـبـهـائـمـ،ـ وـالـعـرـبـ تـضـرـبـ بـهـاـ المـثـلـ فـتـقـوـلـ:ـ أـزـنـ مـنـ قـرـدـ،ـ وـلـوـلـاـ أـنـ زـنـاـ مـنـهـ مـعـرـوفـ مـاـ ضـرـبـتـ بـهـ المـثـلـ،ـ وـلـيـسـ شـيـءـ أـشـبـهـ بـالـإـنـسـانـ فـيـ الزـوـاجـ وـالـغـيـرـةـ مـنـهـ،ـ وـالـبـهـائـمـ قـدـ تـتـعـادـيـ وـيـتـبـ بـعـضـهـاـ عـلـىـ بـعـضـ،ـ وـيـعـاقـبـ

<sup>9</sup> ارشاد الساري / 183

<sup>10</sup> الجمـعـ بـيـنـ الصـحـيـحـيـنـ 784/11

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### أثر عمرو بن ميمون

بعضها بعضاً، فمنها ما يعض ، ومنها ما يخدش ، ومنها ما يكسر ويحطّم ، والقرود ترجم بالأكف التي جعلها الله لها كما يرجم الإنسان ، فإن كان إنما رجم بعضها بعضاً لغير زنا فتوهمه الشيخ لزنا فليس هذا بعيد ، وإن كان الشيخ استدل على الزنا منها بدليل وعلى أن الرجم كان من أجله فليس ذلك أيضاً بعيد ، لأنها على ما أعلمتك أشد البهائم غيرة ، وأقربها من بني آدم أفهماما" انتهى .<sup>11</sup>

البخاري - رحمه الله - لما ذكر هذا الأثر الذي ليس على شرطه ، إنما أراد الإشارة إلى فائدةٍ والتأكد على أن عمرو بن ميمون قد أدرك الجاهلية ، مع العلم أنه ثقة عدل ، و الأسانيد إليه صحيحة ، فقد صح ما رأى ، و يبقى تأويل ما رأى ، فإن نسب إليه الخطأ و التوهّم و خطئ في تأويله يبقى صدق خبره .

---

<sup>11</sup> "تأويل مختلف الحديث" (255 - 256).

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### أقصى مدة الحمل

قال أليل : " بل إن الفقهاء والمحدثين خالفو القرآن وخالفو العلم وقالوا بأن مدة الحمل يمكن ان تصل الى خمس سنوات ، !!! هذا طبعا استنادا إلى المرويات "<sup>12</sup>

أولا : هذا مبحث فقهي مجاله كتب الفقه ، أقحمه أليل عنوة لمزيد طعن في الحديث و أهله ، و حب في ايقاع الخصومة بين القارئ و المحدثين ، وربط الخرافة بين مرويات الحديث و خرافة الفقهاء !

ثانيا : والمسألة ليس فيها نص من القرآن أو السنة حتى نقول إن الدين تصادم مع العلم ، وإنما هي اجتهادات لأهل العلم المرجع فيها إلى الوجود ؛ أي أن من قال بقول ما ، ذكر أنه قد وجد في الواقع ما يشهد له ويؤيده . فاجتهدوا في تحديد أقصى مدة الحمل بناءا على ما وصلهم من أخبار و أحوال النساء في زمانهم ، و تبعا لذلك تعددت أقوالهم في المسألة .

ولهذا قال ابن رشد رحمة الله:

" وهذه المسألة مرجعها إلى العادة ، والتجربة ، وقول ابن عبد الحكم ، والظاهرية : هو أقرب إلى المعتمد ، والحكم : إنما يجب أن يكون بالمعتمد ، لا بالنادر ولعله أن يكون مستحيلاً "<sup>13</sup>

" وقال ابن عبد البر رحمة الله:

" وهذه مسألة لا أصل لها إلا الاجتهاد ، والرد إلى ما عُرف من أمر النساء "<sup>14</sup>  
وقال ابن عبد البر: هذه مسألة لا أصل لها إلا الاجتهاد، والرد إلى ما عرف من أمر النساء.

<sup>12</sup> ص 69

(358/2) <sup>13</sup> بداية المجهد

<sup>14</sup> الاستذكار (170/7)

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

يقول الشيخ محمد الأمين الشنقيطي :أما أكثر أمد الحمل فلم يرد في تحديده شيء من كتاب ولا سنة، والعلماء مختلفون فيه، وكلهم يقول بحسب ما ظهر له من أحوال النساء.

وقد طعن ابن حزم رحمه الله في صحة الأخبار التي اعتمد عليها أولئك العلماء، وقالوا بأن الحمل يمكن أن يمتد لسنوات . فقال رحمه الله – تعليقاً على الأخبار التي تروى عن نساء حملن لعدة سنين : -

"وكلُّ هذه : أخبارٌ مكذوبةٌ ، راجعةٌ إلى مَنْ لا يَصْدِقُ ، ولا يُعْرِفُ مَنْ هُوَ ، ولا يَجُوزُ الحُكْمُ فِي دِينِ اللَّهِ تَعَالَى بِمَثْلِ هَذَا" <sup>15</sup>

و الفقهاء اليوم بعد أن ثبت لديهم أن الحمل لا يمكن أن يبقى كل هذه السنوات الطويلة ، أقرروا بذلك ، و دونوه في قوانين أحوالهم الشخصية ، لأن الشرع لا يمكن أن يأتي بما يخالف الواقع أو الحس.

و حينئذ يمكن الاعتذار عن العلماء الذين قالوا بجواز المدة الطويلة ، بأنهم بنوا ذلك على ما وصلتهم من أخبار و أحوال النساء . و بالتالي فإن قول أليل أن الفقهاء و المحدثين خالفوا القرآن و العلم استنادا الى المرويات كلام فيه تدليس و افتراء ، فأين يجد في القرآن أن مدة الحمل لا تتعذر تسعة أشهر ؟ و هل يمكن الطعن في حكم فقيه قال به بناءا على ما كان متعارف عند النساء من أخبار الحمل الراكد ؟ !

أما إدعاؤه أنهم بنوا أقوالهم على المرويات المحدثين فمن كذبه ، و قد مر أننا أقوال العلماء أنه لا دليل عندهم من الكتاب أو السنة بل مجرد أخبار عن نساء حملن لسنوات ! و لو كان صادقا في دعواه فليذكر لنا حديثا واحدا جاء فيه أن مدة الحمل تصل لخمس سنوات !

---

<sup>15</sup> "المحلى" (10/316)

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### الطعن في حديث قتل الوزع

قال أليل : " و ما جناه الحديث على أمتنا ، هو أنه جعلها أمة متخلفة تؤمن بالخرافة و تناقض العلم ، و تنبذ العقل ، و من النماذج الحديبية التي نمثل بها على مصائب كتب الحديث ، و ما تزخر بها من تفاهات و خرافات و أساطير ما يلي : من الغرائب المضحكة في صحيح البخاري ، هذا الحديث الذي ينسب فيه إلى نبي الرحمة أنه أمر بقتل الوزع ، " أبو بريص " عند المشارقة أو " تقليت " عند المغاربة . و هو نوع من السحالي تعيش في سقوف المنازل القديمة أو المهجورة ، لأنها حسب صحيح البخاري كانت تنفح النار على سيدنا إبراهيم عليه و على نبينا أفضل الصلوات و أزكي التسليم ، هل يمكن تصديق هذا الماء ؟ ".<sup>16</sup>

أولاً : الحديث لم يتفرد به البخاري

- أخرجه في باب قول الله تعالى: {وَاتْخُذْ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا} [النساء: 125]

حدثنا عبيد الله بن موسى ، أو ابن سلام عنه ، أخبرنا ابن جريج ، عن عبد الحميد بن جبير ، عن سعيد بن المسيب ، عن أم شريك رضي الله عنها ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أمر بقتل الوزع ، وقال : كان ينفح على إبراهيم عليه السلام .

و أخرجه في باب خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال

حدثنا سعيد بن عفیر ، عن ابن وهب ، قال : حدثني يونس ، عن ابن شهاب ، عن عروة ، يحدث عن عائشة رضي الله عنها ، أن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال للوزع الفويسق ولم أسمعه أمر بقتله وزعم سعد بن أبي وقاص أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بقتله .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

حدثنا صدقة بن الفضل ، أخبرنا ابن عيينة ، حدثنا عبد الحميد بن جبير بن شيبة ، عن سعيد بن المسيب ، أن أم شريك ، أخبرته أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرها بقتل الأوزاغ .

و أخرجه أيضا :

مسلم في صحيحه (4270) والنسائي في الصغرى (2869) وابن ماجه في سننه (3247) والدارمي في سننه (1990) والنسائي في الكبرى (2783) وأبو نعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة (7324) وابن شاهين في ناسخ الحديث ومنسوخه (643) والمحاملي في الأمالي (96) وابن أبي عاصم في الأحاديث والمتانى (2939) وعبد بن حميد في مسنده (1564) والحميدى في مسنده (346) وعبدالرزاقي في مصنفه (8132)

ثانيا : الوزغ من الفواشق !

لم يقل العلماء أن العلة في قتل الوزغ هو النفح على ابراهيم عليه السلام فقط ، بل لكونه من الفواشق ذوات السموم !

ففي البخاري عن عائشة رضي الله عنها ، أن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال للوزغ الفويسيق ولم أسمعه أمر بقتله وزعم سعد بن أبي وقاص أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بقتله . و في مسلم أن النبي أمر بقتل الوزغ و سماه فويسيق .

و قد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتل الفواشق الخمس ، فعن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : خمس فواشق يقتلن في الحرم : الفأرة و العقرب و الحديبا و الغراب و الكلب العقور . متفق عليه .

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### الطعن في حديث قتل الوزع

قال ابن بطال المالكي : قال المهلب : في تسمية النبي (صلى الله عليه وسلم) الوزع : فواسقاً ما يدل على عقرها ، كما سمى العقورات كلها : فواسق .<sup>17</sup>

قال ابن عبد البر : أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقتل الوزع وسماه فويسقاً . رواه بن شهاب عن عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن بن شهاب عن عروة عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم والآثار بذلك متواترة وقد ذكرنا بعضها في التمهيد . وقد أجاز مالك قتل الحية والأفعى وليس من الخمس التي سماها رسول الله صلى الله عليه وسلم . والكلب العقور عنده صفة لا عين مسممة فيدخل في ذلك أكثر من الخمس .<sup>18</sup>

و قال في التمهيد : وليس قول من قال لم أسمع الأمر بقتل الوزع بشهادة والقول قول من شهد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بقتل الوزع وقد أجمعوا أن الوزع ليس بصيد وأنه ليس مما أبيح أكله . حدثنا عبد الله بن محمد قال حدثنا محمد بن بكر (قال حدثنا أبو داود) قال حدثنا أحمد بن حنبل قال حدثنا عبد الرزاق قال أخبرنا معمر عن الزهري عن عامر بن سعد عن أبيه قال أمر رسول الله عليه السلام بقتل الوزع وسماه فويسقاً والآثار في قتل الوزع كثيرة جداً .<sup>19</sup>

قال أبو الوليد الباقي : وأما الوزع فهل يقتلها الحلال في الحرم قال مالك لا بأس بذلك ولو تركت لكثرة وغلبة فجعل مالك - رحمه الله - أذها في كثرتها؛ لأن لها أذى بإفساد ما تدخل فيه مع أن النبي - صلى الله عليه وسلم - سماها فاسقة غير أن مالكا كره للحرم بنسك أن يقتلها ومعنى ذلك أنه لا يكون غالباً إلا في البيوت وحيث يقتله ويدفع مضرته الحلال ومدة الإحرام يسيرة والفرق بينه وبين الفأر أن الفأر أكثر أذى وتسليطاً وأسرع في الفرار والعودة وهذا إنما هو من مالك - رحمه الله - على وجه الكراهة؛ لأن عائشة - رضي الله عنها - قالت «سماه النبي - صلى الله عليه وسلم - فويسقاً ولم أسمعه أمر بقتله» فلو

17 شرح صحيح البخاري 494/4

18 الاستذكار 156/4

19 التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ج 15/187-188

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىلال حول أحاديث الصحيح

كانت عائشة - رضي الله عنها - من روى عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أمره بقتل الفواسق الخمس ولم تسمعه أمر بقتل الوزغ توقف عن قتله حال الإحرام قال مالك وسمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - أمر بقتله فحمل ذلك على حال الإحلال سواء كان في الحرم أو غيره لما قدمنا ذكره.<sup>20</sup>

قال ابن هبيرة : إنما أمر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بقتل الوزغ لأنّه من ذوات السموم، وقد ذكره الأطباء في ذوات السموم، وقد يجبن بعض الناس عن قتله، فأمر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بقتله.

فاما تسميته إياه (فويسقا) فإنها تكون مستترة فلا يحس بها إلا إذا خرجت للأذى؛ كما يقال : فسقت الرطبة؛ إذا خرجت من قشرها.<sup>21</sup>

قال شهاب الدين السفاريني : واتفق العلماء على أنّ الوزغ من الحشرات المؤذية. وقال ابن دقيق العيد: من عَلَّ بالأذى يقول: إنما حُصِّنْتْ هذه الأشياء بالذكر؛ ليتنبه بها على ما في معناها، وأنواع الأذى مختلفة فيها، فيكون ذكر كل نوع منها منبهًا على جواز قتل ما فيه ذلك النوع، فنبه بالحية والعقرب على ما يشاركانها في الأذى باللسع؛ كالبرغوث مثلاً. ونبه بالفأرة على ما أذاه بالنّسب والقرض؛ كابن عرس. ونبه بالغراب والحدأة على ما أذاه بالاختطاف؛ كالصقر والباز.

ونبه بالكلب العقور على كل عادٍ بالعقر والافتراض بطبعه؛ كالأسد والفهد والنمر .<sup>22</sup>

ثالثا : نفح الوزغ النار على ابراهيم :

20 المنتقى شرح الموطأ ج 2 ص 262 مطبعة السعادة - بجوار محافظة مصر الطبعة الأولى، 1332 هـ

21 الإفصاح عن معاني الصحاح ص 344 يحيى بن (هبيبة بن) محمد بن هبيرة الذهلي الشيباني، أبو المظفر، عون الدين (المتوفى: 560هـ) المحقق: فؤاد عبد المنعم أحمد . دار الوطن 1417هـ

22 كشف اللثام شرح عمدة الأحكام 220/4-221

شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (المتوفى: 1188 هـ)  
تحقيق: نور الدين طالب الناشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية - الكويت، دار النوادر - سوريا  
الطبعة: الأولى، 1428 هـ - 2007 م

## الفصل السادس تفنيد شبهات أىلال حول أحاديث الصحيح

### الطعن في حديث قتل الورغ

قال شهاب الدين التوريشتي : حديث أم شريك - رضي الله عنه - (أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أمر بقتل الورغ وقال كان ينفح على إبراهيم) الورغ: الدويبة التي يقال لها: سام أبرص، والجمع وزغان وقيل: سمى وزغا لخفته وسرعة حركته، قوله: (كان ينفح على إبراهيم) ليس بتعليق للقتل، وإنما ورد مورد البيان لفساد ذلك الجنس وخبثه، وأنه أبلغ في ذلك مبلغ النهاية؛ وليدل ذلك على أنه من الدواب التي سخرت للشياطين، فتستعمله فيما يكاد يتأنى منه من الخبث والفساد حتى استعملته في النفح على إبراهيم، أي: نفح في النار التي ألقى إليها خليل الله - صلى الله عليه وسلم - وإنما قال (على) تنبئها على أنه صنع ذلك إعانة على نبي الله.<sup>23</sup>

قال البيضاوي : "وكان ينفح على إبراهيم": بيان لخبر هذا النوع وفساده، وأنه بلغ في ذلك مبلغ استعمله الشيطان، فحمله على أن ينفح في النار التي ألقى فيها خليل الله صلوات الله عليه، وسعى في إشعالها، وهو في الجملة من ذوات السموم المؤذية.<sup>24</sup>

#### رابعاً : ماذا عن القصص القرآني ؟

إن استنكار اىلال أن ينفح الورغ النار على ابراهيم ، أمر مستنكر و غريب من شخص يسوق نفسه مدافعا عن القرآن الكريم و داعيا إلى العمل به لأنه هو الوحي الوحيد الذي أمرنا باتباعه ! و قد علم أن في القرآن الكريم نملة تكلم طائفة من النمل و يسمع نبي الله سليمان كلامها ! و فيه تسخير الجن و الرياح و الطير لسليمان !

<sup>23</sup> الميسير في شرح مصابيح السنة ج3 ص 944 فضل الله بن حسن بن حسين بن يوسف أبو عبد الله، شهاب الدين التوريشتي (المتوفى: 661 هـ) المحقق: د. عبد الحميد هنداوي مكتبة نزار مصطفى الباز الطبعة: الثانية، 1429 هـ - 2008 هـ

<sup>24</sup> تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة 3/94 القاضي ناصر الدين عبد الله بن عمر البيضاوي (ت 685 هـ)  
الحق: لجنة مختصة بإشراف نور الدين طالب وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويت  
1433 هـ - 2012 م

## **الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح**

**و فيه الطير المدهد يكلم سليمان و أن أحاط بما لم يحط به علما !**

**و فيه نفرا من الجن يستمعون القرآن !**

**و فيه أن طيرا أبابيل أهلكت جيش أبرهة بحجارة من سجيل !**

**و فيه أربعة من الطير يفصل ابراهيم عليه السلام أجسادها ثم يدعوهن فيياتينه سعيا !**

**و فيه عصى موسى تقلب حية تسعي !**

**اللى غير ذلك من الآيات التي ذكرها الله تأييدا لرسله و بيانا لقدرته و عظمته .**

**فما جواب أليل على هذه الأمور الغيبية باعتبار أن العقل الحداثي يستنكرها و يعتبرها  
أساطير و خرافات ؟**

**إذا قبلها عقله و أمن بها قلبه ، فعليه أن يقبل هذه الأمور الغيبية إذا وردت في السنة  
الصحيحة ؟ و إلا فهذا خلل في المنهج و تناقض بين لا يقبله العقل نفسه !**

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### سجود الشمس تحت العرش

قال : حديث آخر غريب في صحيح البخاري يفنده العلم الحديث بطريقة جلية وقاطعة واضحة ، وهو حديث غروب الشمس الوارد في كتاب تفسير القراءان من صحيح البخاري (4524) ، جاء فيه: " حدثنا أبو نعيم حدثنا الأعمش عن إبراهيم التيمي عن أبي ذر رضي الله عنه قال كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في المسجد عند غروب الشمس فقال يا أبا ذر أتدرى أين تغرب الشمس قلت الله رسوله أعلم قال فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش فذلك قوله تعالى {والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم }" (سورة يس 38). هذا الحديث يبين أن الشمس عندما تغرب فإنها تذهب لتسجد تحت عرش الرحمن ، وهذا واضح من خلال الحديث وهو يتناقض مع العلم الذي يثبت أن غروب الشمس على بعض المناطق ، يعني إشراقها على مناطق أخرى ، حيث أن الغروب والشروق ناتج عن دوران الأرض حول نفسها وليس عن حركة الشمس ، لكن ما زالت بعض الأفهام تقدس البخاري وتفضل أن تنسب هذه الخرافة للرسول على أن تنسب الخطأ مؤلف الصحيح.

أولاً : البخاري لم يتفرد برواية هذا الحديث ، بل رواه جمع من المحدثين منهم :

ابو داود الطيالسي في مسنده رقم 462 . أحمد في مسنده رقم 21300-21352  
21541-21459 . الطحاوي في مشكل الآثار رقم 281 . ابن حبان رقم 6153-6154 . المعجم الأوسط للطبراني رقم 4470 . العجمة لابي الشيخ الأصبهاني ج 4/1188 . التوحيد لابن منده رقم 28 . المستدرك على الصحيحين رقم 2961

ثانياً : يكفي في سجود الشمس واستئذانها القول بأن عدم العلم ليس بدليل على العدم وهي قاعدة مشهورة وأكثر عمل الجهال على خلافها، فعدم الوقوف على حقيقة سجودها واستئذانها لا يلزم منه نفي إمكان السجود والاستئذان، ولذلك يقال لمن ارتاب: إذا أوضحت لنا حقيقة سجود الشمس والقمر والنجوم والشجر في قوله تعالى: (الم ترأن الله

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

يسجد له من في السماوات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب) نقول إذا استطعت أن توضح لناحقيقة ذلك فانتقل إلى إيضاح حقيقة الأخص وهو سجود الشمس تحت العرش ذلك أن تفسير الأعم في الأغلب أيسر من تفسير الأخص لما يكتنف الأخص من التقيدات والتحزرات التي لا يتفطن لها كثير من أرباب العلوم فضلاً عن عوام الناس. فالجاهل يراها من المستحبات الممتنعات، والأعلم منه يراها من المحارات الممكناة، والناس بين هؤلاء وهؤلاء درجات. والحق أن الله قد اختص كل مخلوق بسجود يناسب هيئته وخلقته لا يشتراك فيه مع غيره إلا بوجوب الاشتراك اللغطي لا الاشتراك الفعلي الحقيقي المطابق للفعل والهيئه، وقد أخبرنا الله تعالى أن الشجر يسجد مع كونه أمام ناظرنا صباحاً ومساءً بل يقطف ثراه وجلس في ظله ومع ذلك لا نقول الشجر لا يسجد. مع أن هذا أدعى للاستنكار لقرب الشجر منا وملامستنا له ورؤيتنا له على الدوام وأكلنا من ثراه. فدل هذا على جهلبني آدم بحقيقة سجود هذه المخلوقات وحقيقة تسبيحها لله عز وجل، قال تعالى (وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم) فجسم الخلاف وقطع الريب والجدال بنفي قدرتنا على إدراك حقيقة التسبيح، فيصبح السؤال عن ذلك من أشد التكليف. فإذا استقرت هذه المسألة في الأذهان انقطع المستشكل عن بحث ما وراء ذلك والخوض فيه إذ كيف يتوصل إلى نتيجة صحيحة دون القطع بهم حقيقة مقدمات تلك النتيجة وهو الأمر المنتفي هنا. ومن المعلوم أن صحة النتيجة هو ملزم صحة المقدمات و صحة المقدمات هو ملزم صحة إدراك وفهم المقدمات. فاتهام الرأي البشري المحدود المتقلب يأتي قبل اتهام الحقائق الخارجية التي لا تتغير ولا تتبدل (فلن تجد لسنة الله تبديلاً ولن تجد لسنة الله تحويلاً).

ما المراد بالغروب المذكور في الحديث؟

الذي يظهر أن معنى "الغروب" قد التبس على قوم فظنوا أن المراد بقوله صلى الله عليه وسلم (أندرى أين تغرب) هو التواري التام عن نظر جميع أهل الأرض وأن هذا من لوازم السجود المذكور ولفظ الحديث لا يرمى إلى هذا ولا يدل عليه فضلاً عن أن يكون من لوازم لفظ الغروب. والحق أن المراد بالغروب الذهاب لا الغياب التام كما فسرته لفظة الرواية الأخرى

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### سجود الشمس تحت العرش

وهو قوله صلى الله عليه وسلم (أتدرى أين تذهب) وهذا معنى صحيح من حيث اللغة وهو مستعمل عند العرب، قال ابن منظور "غرب القوم غرباً (أي) ذهبوا"، كما أن باقي الحديث في روايات فيه "إنها تذهب ... " وفائدة لفظة الذهاب أنها تتضمن معنى الحركة فما من ذاهب إلا وهو متحرك. صحيح أن الشمس "تغرب" عن نظر قوم ولكن هذا بالنسبة إليهم ولذلك يجب التفريق بين حقيقة "الغروب" ومجرد "رأي العين"، كما في قوله تعالى (حتى إذا بلغ مغرب الشمس وجدتها تغرب في عين حمئة) وهذا صحيح برأي البصر ولذلك نسب المائي إلى من يراه فقال "وتجدها". قال الإمام القرطبي - رحمه الله: ((قال القفال قال بعض العلماء: ليس المراد أنه انتهى إلى الشمس مغرباً ومسرعاً وصل إلى جرمها ومسها؛ لأنها تدور مع السماء حول الأرض من غير أن تلتصق بالأرض، وهي أعظم من أن تدخل في عين من عيون الأرض، بل هي أكبر من الأرض أضعافاً مضاعفة، بل المراد أنه انتهى إلى آخر العمارة من جهة المغرب ومن جهة المشرق، فوجدها في رأي العين تغرب في عين حمئة، كما أنا نشاهدنا في الأرض الملساء كأنها تدخل في الأرض؛ ولهذا قال: "وتجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها ستراً" ولم يرد أنها تطلع عليهم بأن تماسهم وتلاصقهم، بل أراد أنهم أول من تطلع عليهم. وقال القمي: ويجوز أن تكون هذه العين من البحر، ويجوز أن تكون الشمس تغيب وراءها أو معها أو عندها، فيقام حرف الصفة مقام صاحبه والله أعلم)).

وقال الحافظ ابن كثير - رحمه الله: ((وقوله: "وتجدها تغرب في عين حمئة" أي رأى الشمس في منظره تغرب في البحر المحيط وهذا شأن كل من انتهى إلى ساحله يراها كأنها تغرب فيه وهي لا تفارق الفلك الرابع الذي هي مثبتة فيه لا تفارقه)). أ. هـ.

قلت: ومثله قول الناس "غابت الشمس في الأفق" مع أنها لا تغيب في الأفق حقيقة وإنما توارى عنا من وراء الأفق لا فيه لأن الشمس أكبر من الأرض بئات المرات فكيف تغيب في أفق الأرض الصغير جداً؟ كما أنها خارج محيط الأرض بل تبعد عنها آلاف الكيلومترات فكيف تغيب في الأفق؟ ومع ذلك نقول غابت في الأفق من باب التجوز لا على وجه الحقيقة.

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

فالخلاصة أن المراد بلفظ "الغروب" في الحديث الذهاب والسير والجريان كما هو مفسر في الرواية الأخرى وكما هو مستعمل في لغة العرب وكما جاء في قوله تعالى (والشمس تحرى لمستقر لها)، فالغروب في حقيقته ليس إلا جريان الشمس وليس للشمس مغرب حقيقي ثابت، قال الإمام ابن عاشور - رحمه الله: ((والمراد بـ {مَغْرِبَ الشَّمْسِ} مَكَانٌ مَغْرِبُ الشَّمْسِ من حيث يلوح الغروب من جهات المعمور من طريق غزونه أو مملكته. وذلك حيث يلوح أنه لا أرض وراءه بحيث يبدو الأفق من جهة مستباحة، إذ ليس للشمس مغرب حقيقي إلا فيما يلوح للتخيل)). أ. ه.

وقد بين ذلك عليه الصلاة والسلام فقال: "إإنما تذهب حتى تسجد تحت العرش" كما عند البخاري وغيره. ولم يقل عليه الصلاة والسلام أنها "تغرب تحت العرش" أو يقل "حتى تغرب تحت العرش"، وهذا وهم توهمه بعض الناس الذين أشكل عليهم معنى هذا الحديث وهو مردود لأن ألفاظ الحديث ترده. فقوله: "تذهب" دلالة على الجريان لا دلالة على مكان الغروب لأن الشمس لا تغرب في موقع حسي معين وإنما تغرب في جهة معينة وهي ما اصطلح عليه الناس باسم الغرب والغروب في اللغة التواري والذهاب كما ذكره ابن منظور وغيره يقال غرب الشيء أي توارى وذهب وتقول العرب أغرب فلان أي أبعد وذهب بعيداً عن المقصود. إذا تقرر هذا اتضاع معنى آخر وهو أن الشمس لا تسجد تحت العرش عند كل غروب تغربه عن أنظار كل بلد، فإن هذا هو اللبس الذي ينشأ عند من فهم أن الشمس تسجد عند كل غروب يراه أهل كل قطر، ولو كان الأمر كذلك لكانت ساجدة على الدوام ولاستنكر أهل الأرض ذلك، ولذلك جاءت فائدة الاحتراز من هذا الاحتمال في رواية مسلم (ثم تحرى لا يستنكر الناس منها شيئاً). والشمس إنما تسجد مرة واحدة وذلك عند محاذاتها لباطن عرش الرحمن، كما أشار إلى ذلك ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية. ويؤيد هذا قول الحافظ ابن حجر في الفتح (قلت (الحافظ)): وظاهر الحديث أن المراد بالاستقرار وقوعه في كل يوم وليلة عند سجودها ومقابل الاستقرار المسير الدائم المعبر عنه بالجري. والله أعلم).

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

قلت: وقول الحافظ (كل يوم وليلة) أي كل أربع وعشرين ساعة وهي فترة دوران الشمس حول الأرض دورة كاملة (أو على قول من يقول الأدلة ويرى ثبات الشمس: فترة دوران الأرض حول نفسها دورة كاملة).

ولذلك قال الإمام الخطابي - كما نقله الحافظ في الفتح - رحمه الله (يحتمل أن يكون المراد باستقرارها تحت العرش أنها تستقر تحته استقرارا لا يحيط به نحن ... وليس في سجودها كل ليلة تحت العرش ما يعيق عن دورانها في سيرها).

وعند محاذاتها لباطن العرش فإنها تكون عندئذٍ مقابل سمت أو حد من الأرض يحدث عند مواجهته السجود المذكور. ولكن هذا السمت أو الحد أو المنتهي - كما قال الإمام ابن عاشور - لا قبل للناس بمعرفة مكانه. قال رحمه الله في "التحرير والتنوير" في تفسير قوله تعالى "والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم": ((وقد جعل الموضع الذي ينتهي إليه سيرها هو المعبر عنه بتحت العرش وهو سمت معين لا قبل للناس بمعرفته، وهو منتهي مسافة سيرها اليومي، وعنه ينقطع سيرها في إبان انقطاعه وذلك حين تطلع من مغربها، أي حين ينقطع سير الأرض حول شعاعها لأن حركة الأجرام التابعة لنظامها تنقطع تبعاً لانقطاع حركتها هي وذلك نهاية بقاء هذا العالم الدنوي)). ا. ه.

وقال الحافظ - رحمه الله - في الفتح في شأن المحاذاة التحتية (وما قوله "تحت العرش" فقيل هو حين محاذاتها. ولا يخالف هذا قوله: (وَجَدَهَا تَغْرِبُ فِي عَيْنِ حَمْئَةٍ) فإن المراد بها نهاية مدرك البصر إليها حال الغروب).

وقال الطبي رحمه الله - كما نقله صاحب تحفة الأحوذى - بشأن حقيقة الاستقرار (وما قوله مستقرها تحت العرش فلا ينكر أن يكون لها استقرار تحت العرش من حيث لا ندركه ولا نشاهده ، وإنما أخبر عن غيب فلا نكذبه ولا نكifice. لأن علمنا لا يحيط به) وهذا السمت أو الحد أو المنتهي المعبر عنه في الحديث بحرف "حتى" للدلالة على الغاية والحد فهو كالسمت (ولا أقول هو السمت الذي في الحديث) الذي نصبه الجغرافيون على الخارطة الأرضية ويسمونه خط الطول الممتد من أقصى شمال الأرض إلى أقصى جنوبها فإذا

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

حاذت الشمس هذا السمت الذي هو منتهى سيرها اليومي مع محاذاتها في ذات الوقت لمركز باطن العرش فإنها تسجد سجودا على الكيفية التي لا يلزم منها أن توافق صفة سجود

### سجود الشمس تحت العرش

الآدميين وعلى هيئة لا تستلزم استنكار الناس من أمرها شيئاً كما جاء في الحديث (ثم تحرى لا يستنكر الناس منها شيئاً).

وأما من جهة الدلالة اللغوية و الشرعية للحديث فإن السجود في اللغة يأتي بمعنى الخضوع كما ذكره ابن منظور وغيره. وحَمَّلَهُ - بتشديد الميم - بعض المفسرين المذكور في قوله تعالى في آية الحج: "أَلمْ ترَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لِهِ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَالنَّجْوَاتِ وَالجَبَالِ وَالشَّجَرِ وَالدَّوَابِ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقٌّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يَهْنَ اللَّهَ فَمَا لَهُ مِنْ مَكْرُمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ" قال ابن كثير رحمه الله: "يخبر تعالى أنه المستحق للعبادة وحده لا شريك له فإنه يسجد لعظمته كل شيء طوعاً وكرهاً وسجود كل شيء مما يختص به". أ. هـ. وعليه فسجود الشمس مما يختص بها ولا يلزم أن يكون سجودها كسجود الآدميين كما أن سجودها متتحقق بخضوعها لحالتها وانقيادها لأمره وهذا هو السجود العام لكل شيء خلقه الله.

ولكن لو قال قائل: "هل تنتفي صفة السجود عن الشمس إذا كانت لا تسجد إلا تحت العرش فلا تكون خاضعة إلا عند سجودها تحت العرش وفي غير ذلك من الأحابين لا تكون؟"

والجواب أن الشمس لها سجدةان: سجود عام مستديم وهو سجودها المذكور في آية الحج السابقة و آية التحل (ولله يسجد ما في السموات وما في الأرض من دابة ولملائكة وهم لا يستكروون) مع سائر المخلوقات، وسجود خاص يتحقق عند محاذاتها لباطن العرش فتكون ساجدة تتحه وهو المذكور في الحديث وفي كلا الحالتين لا يلزم من سجودها أن يشابه سجود الآدميين مجرد الاشتراك في لفظ الفعل الدال عليه. ومن أمثلة ذلك أن مشي الحيوان ليس كمشي الآدمي وسباحة السمك والحوت ليست كسباحة الإنسان وهكذا، مع أنهم يشتتركون في مسمى الفعل وهم المشي والسباحة.

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

ومع أن الشمس و المخلوقات بجمعها تحت العرش في كل وقت إلا أنه لا يلزم أن تكون المخلوقات بجمعها مقابلة لمركز باطن العرش لأن العرش كالقبة على السماوات والمخلوقات، والشمس في سجودها المخصوص إنما تحادي مركز باطن العرش فتكون تحته بهذا الاعتبار كما ذكره ابن كثير في البداية والنهاية بشأن الحادثة التحتية للعرش، وكما قرره ابن تيمية رحمة الله في فتاواه وسائل أئمة أهل السنة من حيث أن العرش كالقبة وهو معلوم من حديث الأعرابي الذي أقبل يستشفع بالرسول صلى الله عليه وسلم وقصته مشهورة ثابتة.

والخلاصة أن سجود الشمس على المعنى الذي ذكرناه غير ممتنع أبداً ولا يخالف الحديث صريح العقل إنما قد يخالف ما اعتاد عليه العقل ومؤلفه وهذا ليس معياراً تقادس به المكانت الكونية فضلاً عن المكانت الشرعية لأن الله على كل شيء قدير ولأن المألفات نسبية باعتبار منشأ الناس واختلاف عقولهم وعلومهم. والسامع مثلاً لما تخرج به فيزياء الكم من العجائب والأسرار كمبدأ اللاحتمية لهايزنبرج وتجربة شروdonجر ونظرية العوالم المتباشرة وغيرها من الظواهر الحيرة للعقل - وإن كان هذا ليس موضع تفنيدها - يوقن بأن الله حكم بالغة يطلع من يشاء عليها ويستأثر بما يشاء عنده..<sup>26</sup>

وهذا السجود للشمس لا ندرى كيفيته ولا يعلمها إلا الله سبحانه وتعالى الذي يسجد له كل من في السماوات والأرض كما قال تعالى: {أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يُهِنَّ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ} [الحج: 18].

وقال تعالى: {أَوَمَ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ يَتَفَيَّأُ ظِلَالُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُمْ دَاخِرُونَ - وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَابَّةٍ وَالْمَلَائِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكِبُرُونَ - يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَيَقْعُلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ} [النحل: 48 - 50].

قال ابن كثير: "يخبر تعالى عن عظمته وكرياته الذي خضع له كل شيء ودانت له الأشياء بأسرها جماداتها وحيواناتها ومكلفوها من الإنس والجن والملائكة، فأخبر أن كل ما له ظل يتفيأ ذات اليمين وذات الشمال، أي: بكرة وعشيا، فإنه ساجد بطله الله تعالى".<sup>27</sup>

<sup>26</sup> رفع اللبس عن حديث سجود الشمس للدكتور عبد الله بن سعيد بن علي الشهري

<sup>27</sup> تفسير ابن كثير 572/2

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

وقد تكلم العلماء - رحمة الله تعالى - عن حديث سجود الشمس تحت العرش وردوا على من أول ذلك، وبينوا أن سجودها تحت العرش سجود حقيقي.

### سجود الشمس تحت العرش

قال أبو سليمان الخطابي - رحمة الله - في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مستقرها تحت العرش» قال: "لا ننكر أن يكون لها استقرار تحت العرش من حيث لا ندركه ولا نشاهده وإنما أخبرنا عن غيب فلا نكذب به ولا نكifice؛ لأن علمنا لا يحيط به...".<sup>28</sup>

قال القاضي عياض عقب شرحه للحديث السابق: "وهو على ظاهره عند أهل الفقه والحديث والمتكلمين من أهل السنة خلافاً لمن تأوله من المبدعة والباطنية، وهو أحد أشراط الساعة العظام المنتظرة".<sup>29</sup>

وقال الإمام النووي - رحمة الله -: "أما سجود الشمس فهو بتمييز وإدراك يخلقه الله تعالى كل شيء ما يختص به".<sup>30</sup>

وقال الإمام ابن كثير - رحمة الله -: يسجد لعظمته تعالى كل شيء طوعاً وكرهاً، وسجود كل شيء ما يختص به.<sup>31</sup>

قال الدكتور أحمد شوقي إبراهيم: الحديث الشريف يصور اندفاع الشمس في فلكها الحلزوني الذياكتشف حديثاً جدّاً، وهي ترتفع وتجرّي ثم ترتفع وتجرّي، ومعنى لا يستنكر الناس منها هذه الحركة؛ لأنهم لا يشعرون بحركة الأرض تحتمم حول نفسها وحول الشمس، فيصعدون معها حين تصعد، ويهبطون معها أينما هبطت؛ لذلك لا يستنكرون حركة الشمس، لكونهم يتحرّكون معها، ومعنى سجود الشمس تحت العرش، أن ملوك السماوات والأرض في جوف ملوك الكرسي، كما في قوله تعالى: {وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ} وملوك الكرسي في جوف ملوك العرش، كما في الحديث الشريف الذي رواه أنس -

<sup>28</sup> شرح السنة للبغوي (15 / 95). والبيهقي في "الأسماء والصفات" ص 393-394

<sup>29</sup> إكمال المعلم 3/700

<sup>30</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (2 / 197)

<sup>31</sup> تفسير ابن كثير (3 / 571)

## الفصل السادس تفنيد شبكات أليل حول أحاديث الصحيح

رضي الله عنه: "الكرسي في جوف العرش"، إذن فالسماءات والأرضين كرة داخل كرة أكبر منها هي ملکوت الكرسي، وهذه كرة داخل كرة أخرى هو ملکوت العرش.

وعلى ذلك فالسماءات والأرضون تحت الكرسي، والكرسي تحت العرش، وما كان كل ما في السماءات والأرض يسجد لله تعالى، فإنما يسجدون له تحت العرش، فالشمس أينما كانت تسجد تحت العرش، والناس جميعاً على الأرض يسجدون تحت العرش، فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم.<sup>32</sup>

---

<sup>32</sup> التصوير القرآني للقيم الخلقية والتشريعية ص 157 علي علي صبح .الناشر: المكتبة الأزهرية للتراث

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

### طعنه في حديث ( فقدت أمة من بنى اسرائيل ) .

قال أليل : " ومن الغرائب المضحكة والأساطير الغريبة المغفرة في الخرافة والمؤسسة للجهل المطبق ما ورد في صحيح البخاري منسوباً للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم بأنه اعتبر الفار أمة فقدت من بنى اسرائيل !! خرافة من خرافات صحيح البخاري المضحكة سيدافع عنها الجهلاء بشكل غريب فقط لأنها وردت في هذا الكتاب الذي يتعج بالخرافات والإساءات لمقام النبوة ومقام الالوهية بشكل غريب واليكم نص الحديث (3129) : حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا وهيب عن خالد عن محمد عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال "فقدت أمة من بنى إسرائيل لا يدرى ما فعلت وإنى لا أراها إلا الفار إذا وضع لها ألبان الإبل لم تشرب وإذا وضع لها ألبان الشاء شربت فحدثت كعبا فقال أنت سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقوله قلت نعم قال لي مراراً فقلت أفارقاً التوراة" .<sup>33</sup>

الحديث متفق عليه. رواه البخاري (4/156) ومسلم في (الزهد، ح / 61) وأحمد (2/234) وشرح السنة (12/200).

قال القرطي : واختلف العلماء في المسوخ هل ينسل على قولين. قال الزجاج: قال قوم يجوز أن تكون هذه القردة منهم. واختاره القاضي أبو بكر بن العربي. وقال الجمهور: المسوخ لا ينسل وإن القردة والختازير وغيرها كانت قبل ذلك، والذين مسخهم الله قد هلكوا ولم يبق لهم نسل، لأنه قد أصابهم السخط والعذاب، فلم يكن لهم قرار في الدنيا بعد ثلاثة أيام. قال ابن عباس: لم يعش مسخ قط فوق ثلاثة أيام، ولم يأكل ولم يشرب ولم ينسل.

قال ابن عطية: وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم وثبت أن المسوخ لا ينسل ولا يأكل ولا يشرب ولا يعيش أكثر من ثلاثة أيام. قلت: هذا هو الصحيح من القولين. وأما ما احتاج

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

به ابن العربي وغيره على صحة القول الأول. ولا حجة في شيء منه.<sup>34</sup> ... وأما قوله عليه السلام في حديث أبي هريرة: (ولا أراها إلا الفأر) وفي الضب: (لا أدرى لعله من القرون التي مسخت) وما كان مثله، فإنما كان ظنا وخوفا لأن يكون الضب وال فأر وغيرهما مما مسخ، وكان هذا حدسا منه صلى الله عليه وسلم قبل أن يوحى إليه أن الله لم يجعل للمسخ نسلا، فلما أوحى إليه بذلك زال عنه ذلك التخوف، وعلم أن الضب وال فأر ليسا مما مسخ، وعند ذلك أخبرنا بقوله صلى الله عليه وسلم من سأله عن القردة والخنازير: هي مما مسخ؟ فقال: (إن الله لم يهلك قوماً أو يذبب قوماً فيجعل لهم نسلا وإن القردة والخنازير كانوا قبل ذلك). وهذا نص صحيح رواه عبد الله بن مسعود أخرجه مسلم في كتاب القدر. وثبتت النصوص بأكل الضب بحضرته وعلى مائته ولم ينكر، فدل على صحة ما ذكرنا. وبالله توفيقنا. وروي عن مجاهد في تفسير هذه الآية أنه إنما مسخت قلوبهم فقط، وردت أفهامهم كأفهام القردة. ولم يقله غيره من المفسرين فيما أعلم، والله أعلم.<sup>35</sup>

قال الطاهر بن عاشور : وقد تأوله ابن عطية وابن رشد في «البيان» وغير واحد من العلماء بأن هذا قاله النبي صلى الله عليه وسلم عن اجتهاد قبل أن يوقيه الله على أن الممسوخ لا يعيش أكثر من ثلاثة أيام ولا يتنااسل كما هو صحيح حديث ابن مسعود، قلت: يؤيد هذا أنه قال عن اجتهاد

قوله: «ولا أراها». ولا شك أن هاته الأنواع من الحيوان موجودة قبل المسوخ وأن المسوخ إليها دليل على وجودها ومعرفة الناس بها.<sup>36</sup>

قال احمد بن إسماعيل الكورياني : هنا إخبار لم يكن عن وحىٍ، وإنما استدل على ذلك بأنها لم تشرب ألبان الإبل؛ لأنها كانت محَرَّمة على بني إسرائيل، ولما علم وحىً أخبر به جزئاً، كما في رواية مسلم، فلا إشكال.<sup>37</sup>

<sup>34</sup> 440-441/1

<sup>35</sup> الجامع لأحكام القرآن 442-443

<sup>36</sup> التحرير و التنوير 545/1 الدار التونسية للنشر

<sup>37</sup> الكوثر الجاري إلى رياض أحاديث البخاري 221/6

المؤلف: أحمد بن إسماعيل بن عثمان بن محمد الكورياني الشافعي ثم الحنفي المتوفى 893 هـ

## الفصل السادس تفنيد شبهات أليل حول أحاديث الصحيح

---

الحقق: الشيخ أحمد عزو عنابة . الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان . الطبعة: الأولى، 1429 هـ - 2008 م

# الفهرس

## مقدمات

10 ..... بين العقل و النص

23 ..... باحث مبتدئ و مئات الأحاديث المتنقدة !

24 ..... هل فعلا جهد سنوات ؟

27 ..... عقلانيون أم راونديون جدد ؟

## الباب الأول نقد شبّهات أيالل حول السنة

46 ..... نقد دعوى منع الرسول الكريم من تدوين حديثه

103 ..... القول الخثيث في نقد فصل "أنصار الحديث يخالفون الحديث"

113 ..... زلات أيالل الفاضحات و براءة السلف الواضحات

132 ..... نقد جهالات أيالل في فصل السنة قاضية على القرآن

146 ..... نقد أكذوبات أيالل في فصل السنة ناسخة للقرآن

160 ..... حرب أعداء السنة على السنة لا حرب المرويات

## الباب الثاني نقد جهالات أيالل في علم الحديث

168 ..... نقد جهالات أيالل في تعريف الحديث

186 ..... جهالات أيالل في علم الحديث

|                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------|
| نقد شبّهات أثيلال حول الرواية بالمعنى .....<br>191                  |
| تفنيد شبّهات أثيلال حول علم الجرح و التعديل .....<br>222            |
| شروط أثيلال لقبول كتب الحديث .....<br>240                           |
| <b>الباب الثالث نقد مطاعن أثيلال حول الصحابة</b>                    |
| هل في الصحابة منافقين .....<br>245                                  |
| في رحاب سورة التوبة .....<br>254                                    |
| هل أهل الصحابة دفن النبي .....<br>266                               |
| مطاعن أثيلال في أبي هريرة .....<br>273                              |
| <b>الباب الرابع تفنيد مطاعن أثيلال حول الإمام البخاري</b>           |
| لماذا الهجوم على البخاري .....<br>281                               |
| هل البخاري معصوم ؟ .....<br>284                                     |
| استهزاؤه من اطلاق العلماء لقب أمير المؤمنين على البخاري ...<br>289  |
| ادعاء أثيلال أن فارسية البخاري مانعة له من تأليف كتابه .....<br>291 |
| اتهام البخاري بالتدلّيس .....<br>298                                |
| اتهام البخاري في دينه و عقیدته .....<br>300                         |
| ادعاؤه أن البخاري متزوك و مجروح الحديث .....<br>301                 |

|           |                                                      |
|-----------|------------------------------------------------------|
| 328 ..... | هل ذم ابن المديني تلميذه البخاري ؟ .....             |
| 330 ..... | البخاري و بولس النصراني .....                        |
| 332 ..... | سيرة أفعال و أعمال لا سيرة أحلام .....               |
| 336 ..... | الكذب على العلماء .....                              |
| 339 ..... | الطعن في روایات تأليف البخاري لكتابه .....           |
| 344 ..... | الطعن في حفظ البخاري .....                           |
| 352 ..... | البخاري سيء الحفظ ! .....                            |
| 356 ..... | التکذیب بالملدة التي ألف فيها البخاري كتابه .....    |
| 363 ..... | استخارة و صلاة البخاري قبل كتابة الحديث .....        |
|           | <b>الباب الخامس رد مطاعن أیلal حول الجامع الصحيح</b> |
| 365 ..... | ابن حجر و صحيح البخاري .....                         |
| 402 ..... | تفنید شبہات أیلal حول اختلاف النسخ .....             |
| 408 ..... | تفنید شبہات أیلal حول نسخة منجانا .....              |
| 415 ..... | خطيئة لا خطأ .....                                   |
| 423 ..... | أين هي نسخة البخاري الأصلية ؟ .....                  |
| 429 ..... | تواتر الجامع الصحيح .....                            |

|                                                                  |
|------------------------------------------------------------------|
| الطعن في الإجماع على صحة الجامع الصحيح ..... 435                 |
| نظرة على انتقادات بعض العلماء للصحابيين ..... 449                |
| <b>الباب السادس تفنيد شبهات و مطاعن أبىالل حول أحاديث الصحيح</b> |
| رد الحديث بدعوى إساءته للرسول ..... 476                          |
| رد الحديث بدعوى مخالفته للقرآن الكريم ..... 545                  |
| رد الحديث بدعوى مخالفتها للعلم و الواقع ..... 593                |
| رد الحديث بدعوى إساءتها للمرأة ..... 606                         |